
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 36 (1980)

Heft: 1

Artikel: Die Theologie der Predigt bei Alexander Schweizer und Alois Emanuel
Biedermann

Autor: Otte, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878452

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878452
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Theologie der Predigt
bei Alexander Schweizer

und Alois Emanuel Biedermann*

Nachdem in der Reformation das Predigen zur zentralen Aufgabe
der Kirche geworden war - so dass nach Luther «die Pfaffen kein
anderes Amt haben, denn dass sie predigen sollen die klare Sonne,
Christus»1 -, entwickelte sich notwendigerweise auch eine Theologie
der Predigt. Dieser von mir gewählte Ausdruck umfasst prinzipiell alle
Bedingungen der Möglichkeit für Predigt: so z.B. die Lehre von der
Schrift, vom Worte Gottes, vom Allgemeinen Priestertum aller
Gläubigen, vom Heiligen Geist, von der Begründung des Predigens
überhaupt, u.a.m. Dieser Ausdruck bezeichnet zugleich aber auch eine

Theologie, in der die Predigt einen besonderen Vorrang geniesst.
Es ist deshalb sachgemäss, dass der Begriff «Theologie der Predigt»

eine spannungsreiche Vielzahl verschiedener Bedeutungen in sich

birgt. Dazu gehört unter anderem auch die Frage, die uns bei Alexander
Schweizer und Alois Emanuel Biedermann beschäftigt: Ist die
Möglichkeit der Predigt allein durch die Schriftauslegung bedingt oder auch
und in grundlegender Weise durch die Glaubenserfahrung der Gemeinde?

Schon im Zweiten Helvetischen Bekenntnis ist die polare Frage
angedeutet. Einerseits heisst es nämlich, dass Gott zu uns durch die
Heiligen Schriften gesprochen habe. «In dieser Heiligen Schrift besitzt
die ganze Kirche Christi eine vollständige Darstellung dessen, was
immer zur rechten Belehrung über den seligmachenden Glauben und
ein Gott wohlgefälliges Leben gehört.» Andererseits wird indirekt der
Gemeinde selbst auch eine vermittelnde Rolle in der Gewinnung der
gepredigten Erkenntnis zugestanden: «Wir geben allerdings zu, Gott
könne Menschen auch ohne äussere Verkündigung erleuchten, wann
und welche er wolle.»2 Vermittelnd heisst es schliesslich: Über die
Wahrheit des Evangeliums entscheiden Kriterien, «die von geisterfüll-

* Habilitationsvorlesung Basel, am 22. Februar 1979.
1 Osterpredigt von 1522; zitiert bei W.Schütz, Die Geschichte der christlichen

Predigt, Berlin 1972, 91f.
2 H. Bullinger, Das Zweite Helvetische Bekenntnis, I. Kapitel (Die Heilige Schrift,

das wahre Wort Gottes), Zürich 1966, 17 und 19.



K. Otte, Die Theologie der Predigt bei A. Schweizer und A. E. Biedermann 27

ten Menschen stammen und aus dem Wort Gottes gewonnen
sind».3

Indem wir das Thema «Theologie der Predigt» auf die Kontroverse
zwischen Alexander Schweizer und Alois Emanuel Biedermann
einschränken, übernehmen wir auch deren Schwerpunkt, nämlich die

Frage nach der Herkunft und der Gewinnung des Stoffes der Glaubenslehre

und der Predigt. Wir fragen also nicht nach der theologischen
Begründung der Predigt überhaupt - dies war die Fragestellung der
späteren dialektischen Theologie -, sondern wir fragen, wie und auf
welche Weise der Predigtstoff und damit Theologie der Predigt
inhaltlich gewonnen wird. Denn Schweizer kommt zu seiner Theologie
der Predigt fast ausschliesslich durch die Vermittlung der Gemeinde,
wohingegen Biedermann dazu ohne die ausdrückliche Vermittlung der
Gemeinde, sondern allein durch die kritisch-rationale Schrift- und
Dogmeninterpretation gelangen will. Alexander Schweizer, bekannt
als Vermittlungstheologe, war der praxisverbundene Theologe an der
Universität Zürich Mitte des vorigen Jahrhunderts. Neben ihm lehrte
Alois Emanuel Biedermann, der als spekulativ-liberaler Theologe galt
und vom hegelschen Ansatz aus Empirie und totale Idee zu versöhnen
suchte.

Alexander Schweizer, als Sohn eines Pfarrprovisors in Murten/FB
am 14. März 1808 geboren, wurde laut seiner eigenen biographischen
Aufzeichnungen von zahlreichen Eindrücken aus seinem elterlichen
Pfarrhaus und der Pfarrgemeinde so sehr geprägt, dass er diese Prägung
zeitlebens auch nicht durch seine wissenschaftliche Bildung verloren
hat. Sein andauerndes Interesse für Gemeindepredigt, das in einer
Untersuchung über die Predigtweise F. Schleiermachers in seinem

allsonntäglichen Predigthören während seiner Berliner Zeit und
seinem eigenen Dienst als Prediger in Jena lebhaften Ausdruck fand, ist
symptomatisch dafür.

Alois Emanuel Biedermann hingegen entstammt keiner Theologenfamilie,

sondern wurde als Sohn eines einfachen Amtmannes am
2. März 1819 in Bendlikon am Zürichsee geboren. Seine Erziehung
stand ganz im Zeichen der damaligen bürgerlichen Bildungsideale:
Körperbeherrschung und Entfaltung rationaler Fähigkeiten, Naturliebe

und Patriotismus, Abhärtung und Prägung der Individualität des

3 H. Bullinger (A. 2), II. Kapitel (Die Auslegung der heiligen Schriften 21.



28 K. Otte, Die Theologie der Predigt bei A. Schweizer und A. E. Biedermann

Heranwachsenden. Von hier aus war auch sein Verhältnis zur Theologie

geprägt, so dass er später sagen konnte: «Es war nicht sowohl die

Aussicht, dereinst auf der Kanzel zu stehen, die mich zur Theologie
zog, als der früh in mir erwachte Trieb, die Dinge der Religion zu
erforschen und mit der Vernunft in Einklang zu bringen.»4

Der Unterschied zwischen Schweizer und Biedermann wird auch
dadurch unterstrichen, dass Schweizer neben seiner Professur von 1843

bis 1871 am Grossmünster in Zürich Pfarrer war, während Biedermann
mit Beginn seiner Professur in Zürich das Pfarramt für immer aufgab.
Zwar wird Schweizers Predigten «ein einfacher und prunkloser,
manchmal sogar kühl erscheinender Stil»5 nachgesagt, aber die
zahlreichen Hörer bewiesen, dass der Gehalt der Predigt die Leute
gefesselt hat. Schweizers Predigten wurden - wie wir aus zeitgenössischen

Darstellungen wissen - hoch geschätzt und viel diskutiert.
Biedermann hatte es dagegen schwerer, die Gemeinde

anzusprechen. Er predigte zwar ganz bewusst «orthodox», erreichte aber

wegen seiner rational-kritischen Grundeinstellung die Menschen nicht.
Ihm habe zudem die nötige Weichheit der Stimme, die sinnliche Fülle
und der unmittelbare Bezug zur Gemeinde gefehlt, schreibt sein

Biograph Johannes Kradolfer. Durch «lebhafte Gestikulation» und
Mundartpredigten habe er vergeblich diesen Mangel auszugleichen
versucht.6

Obwohl der Studienweg beider Theologen geographisch ähnlich
verlief und manche gemeinsame Lehrer zu verzeichnen hatte, stellte
sich ihre unterschiedliche theologische Grundeinstellung immer
deutlicher heraus. Schweizer verbrachte als Schüler die Jahre 1819 bis 1822

in Basel unter der Obhut des Kaufhausschreibers Daniel Merian, in
dessen Leben er die fehlende Heiterkeit hätte bringen sollen, was jedoch
weitgehend misslang. Dagegen heiterte der Unterricht bei Alexander
Vinet den oft heimwehgeplagten Schüler selbst auf. Für Biedermann
bedeutete seine Schulzeit in Basel etwas Ungewöhnliches. Denn Basel
sei «damals in der ganzen liberalen Schweiz verfehmt gewesen»,7
schreibt er später. Im Gastgeberhaus am Barfüsserplatz bei Spitalpfarrer

Hess habe sich dann auch «mutig zäher kantischer Rationalismus,
Schleiermachersche Vermittlungstheologie und positiv herrnhutische

4 A. E. Biedermann, Ausgewählte Vorträge und Aufsätze, Berlin 1885, 382.
5 D. Christ, Schweizer, Alexander, PRE3 von 1897, Bd. XVIII, 72.
6 J. Kradolfer, Biographische Einleitung zu Biedermann (A. 4), 15.
7 Biedermann (A. 4), 384.



K. Otte, Die Theologie der Predigt bei A. Schweizer und A. E. Biedermann 29

Frömmigkeit friedlich beisammen»8 gefunden. Biedermann genoss
ebenso wie Schweizer Unterricht bei Alexander Vinet, ausserdem bei
Wilhelm Wackernagel und bei Friedrich Fischer. De Wette und
Flagenbach wurden später seine Universitätslehrer, Johann Christoph
Riggenbach, sein späterer Schwager, Theodor Meyer-Merian und
Johann Jacob Burckhardt seine getreuen Freunde aus der Basler
Zeit.

Der weitere Weg führte Schweizer und Biedermann nach Berlin:
Schweizer zu Schleiermacher, dessen Nachlassverwalter er später
wurde und dessen individuelle Frömmigkeit er in seiner Theologie auf
eine interkommunikative Erfahrung der Gemeinde ausweitete. Über
einen kurzfristigen Pfarrdienst in Jena kehrte er in seine Vaterstadt
Zürich zurück, wo er zum Dozenten und später zum Professor für
neutestamentliche, praktische und systematische Theologie berufen
wurde. Er war von der Theologischen Fakultät in Basel zum Dr. theol.
promoviert worden, wofür er ihr zum Dank eine Studie zum
Johannesevangelium widmete.

Biedermann hatte sich in Berlin vorwiegend mit der hegelschen und
kantischen Philosophie befasst, was ihm das Abschlussexamen später
in Basel vermutlich erschwerte. Nachdem dieses aber mit einer Predigt
im Chor des Münsters abgeschlossen war, übernahm er die Pfarrstelle
in Münchenstein in Baselland, wo er das Buch «Die freie Theologie
oder Philosophie und Christentum in Streit und Frieden» schrieb,
welches zur Aufhebung des Bekenntniszwanges in den kantonalen
Kirchen - z.B. in Basel 1875 - beitrug.

Nachdem Biedermann 1850 zum Professor für theologische Ency-
klopädie, neutestamentliche Einleitung, Religionsgeschichte und
Religionsphilosophie, dann von 1860 ab zum Ordinarius für Dogmatik
nach Zürich berufen worden war, reifte seine 1000 Paragraphen starke
Christliche Dogmatik zur ersten Auflage 1869 und zur zweiten 1884/85,
dem Todesjahr des Verfassers, heran. Biedermanns Ziel lautete: Der
eigentlich geistige Gehalt muss aus der überlieferten Dogmatik kritisch
gewonnen und mit wissenschaftlichen Mitteln der Gemeinde
beigebracht werden. Bei diesem wissenschaftlichen Läuterungsprozess
verloren die sinnenfallige Vorstellung und die Gemeinde selber immer
mehr an Bedeutung. Die Gemeinde war rein rezeptiv: sie empfing die
Botschaft, um sich selbst aufdie geistige Vollendung hin zu entwickeln.

8 A.a.O.



30 K. Otte, Die Theologie der Predigt bei A. Schweizer und A. E. Biedermann

Im Nekrolog zu Biedermann heisst es: Biedermann war ein gottseliger
Optimist, «der alles Übel, die ganze natürliche Unvollkommenheit des

Daseins nur als ein Mittel betrachtete, durch welches der göttliche
Endzweck der Welt: die Erhebung des Menschen zu immer vollkommenerer

Geistigkeit und damit zu wesenhafter Lebensgemeinschaft mit
Gott gefordert werden soll».9

Schweizer beschritt einen entgegengesetzten Weg der Theologie. Für
ihn war nicht die Dogmatik der Ausgangspunkt theologischen
Denkens, sondern die lebendige Gemeinde. Aus dem Glaubensbewusstsein
der Gemeinde entwickelte er seine Glaubenslehre. Die historische
Dogmatik diente ihm höchstens zur Kontrolle der Entwicklung des

Glaubensbewusstseins. Von diesem theologischen Ansatz aus verfasste

er seine 1863-1869 veröffentlichte «christliche Glaubenslehre nach

protestantischen Grundsätzen». Ebenso hatte er die Homiletik der
evangelisch-protestantischen Kirche 1848 vom Kultus, d.h. vom
gottesdienstlichen Leben der Gemeinde aus verfasst -, welche übrigens
in ihrem Aufbau für die Predigtlehren bis in unsere Zeit massgebend
wurde10 -, und die Pastoraltheologie 1875 von diesem empirischen
Ansatz aus geschrieben. Seine über Jahre hinweg erschienenen
Predigtsammlungen fanden einen interessierten Leserkreis über Zürich hinaus.

Schweizer und Biedermann galten als Reformtheologen, welche
nach dem Zeugnis ihrer Schüler massgeblich an einer gegenwärtigen
Reformation der Kirche beteiligt gewesen seien. Eine vor den Unita-
riern Amerikas von Alfred Altherr, dem ersten liberalen Basler Pfarrer,
1905 gehaltene Rede beispielsweise preist Schweizer und Biedermann
neben Heinrich Lang, Heinrich Hirzel, Albert Bitzius u.a. als die

gegenwärtigen Reformer der Kirche.IOa

Schweizer selbst verstand die Reformtheologie als unmittelbare
Fortführung der Reformation: «Der evangelischen Kirche steht ein
Schritt bevor, welcher sich unmittelbar an die Reformation anschliesst.
Die Reformation trennte das geschriebene Wort von mündlicher
Überlieferung; jetzt ist es an der Zeit, das innere, im Geiste Jesu

' J. Kreyenbühl, abgedruckt bei Kradolfer (A. 6), 56.
111 Vgl. F. Wintzer, Die Homiletik seit Schleiermacher bis in die Anlange der

«dialektischen Theologie» in Grundzügen, Göttingen 1968, 24.
IOa Vgl. K. Otte, Alfred Altherr, in: Der Reformation verpflichtet, Basel 1979,

133.



K. Otte, Die Theologie der Predigt bei A. Schweizer und A. E. Biedermann 31

lebendig gewesene und von da aus an die Apostel und die Kirche
gekommene Gotteswort von dem äusserlich geschriebenen Wort zu
unterscheiden.»11 Biedermann und Schweizer verstehen diese

Unterscheidung unterschiedlich, wie auch die in ihren Hauptwerken
ausgetragene Kontroverse zeigt. Biedermann forscht rationalkritisch
nach dem ideellen Gehalt im geschriebenen Wort, Schweizer
phänomenologisch nach dem in der Gemeinde lebendigen Gotteswort.
Biedermann erscheint stärker als Nachfolger Zwingiis, während
Schweizer stärker die Züge der lutherischen Tradition trägt. Denn
Schweizer meint: «Die Reformierten betonten das Wort Gottes in der
heiligen Schrift, die Lutheraner das Wort Gottes im angeeigneten
Glauben.»12 Der Biedermann-Biograph Kradolfer verstärkt diesen

Eindruck, wenn er schreibt: «An Zwingli erinnert überhaupt mancher
Zug in Biedermanns Wesen: schon die Verbindung von geistiger und
körperlicher Kraft und Gesundheit, das mens sana in corpore sano ist
Beiden in gleichem Masse gemeinsam... Es ist im Wesen Beider
derselbe etwas fremdartige Erdgeschmack, dieselbe natürliche Herbig-
keit, die erst zusammenziehend auf die Geschmacksnerven wirkt und
nachher um so besser mundet. Bei Beiden dieselbe Verbindung von
Antike und Modernem, von Humanismus und Christentum.»13

Streng reformatorisch begründen Schweizer und Biedermann den
Gehalt ihrer Predigt ausdrücklich im Worte Gottes. Indessen
unterscheiden sich - wie erwähnt - ihre Begründungsweisen fundamental.
Für Schweizer wird nicht in erster Linie das durch historische
Interpretation gewonnene Wort in der Predigt wirksam, sondern das

durch das Gemeindeleben vermittelte lebendige Wort. In diesem Sinne
hebt Schweizer hervor: «Der zu predigende Stoff ist das Wort Gottes,
nicht als ein bloss fremdes, etwa nur in der heiligen Schrift
aufgezeichnetes, sondern zugleich als ein Kraft, Leben und Bewusstsein

gewordenes in der Kirche, als ein subjektiv angeeignetes.»14
Es gibt also zwei Weisen des Wortes Gottes: einerseits das objektive

Wort, das in den Schriften festgehalten ist; andererseits das im
Lebensvollzug und im Glauben sich auswirkende subjektive Wort.

11 G. Finsler, Geschichte der theologisch-kirchlichen Entwicklung in der
deutschreformierten Schweiz seit den dreissiger Jahren, Zürich 18812, 5.

12 A. Schweizer, Homiletik der evangelisch-protestantischen Kirche, Leipzig 1848,

§99,3.
13 Kradolfer (A. 6), 55.
14 A. Schweizer, Homiletik, §99.



32 K. Otte, Die Theologie der Predigt bei A. Schweizer und A. E. Biedermann

Objektiv ist also das Wort, insofern es ursprünglich im historischen
Jesus erschienen und dann in den Schriften festgehalten ist. Subjektiv
ist es, insofern es sich in den vielen Gemeindegliedern ausgeprägt hat
und gelebter Glaube geworden ist.

Biedermann hingegen beginnt seinen theologischen Denkprozess
ausdrücklich bei der objektiven Seite. Die biblischen und dogmatischen

Quellen müssen nach seiner Forderung «einer wissenschaftlichen

Durcharbeitung» unterzogen werden.15 D.h. sie müssen den

damaligen wissenschaftlichen Mitteln gemäss exegesiert werden. Das
bedeutet letztlich: Diese Quellen müssen in ihre jeweils zeitbedingten
Ausdrucksweisen und in ihren jeweiligen Idealgehalt zerlegt werden,
damit der eigentliche Glaubenskern erneut der Gemeinde gepredigt
werden kann. Aufgabe der Theologie war demnach: «Den durch die

Kritik aus ihrer inadäquaten Form ausgeschiedenen ideellen Reingehalt

auf seinen reinen Gedankenausdruck zu bringen und von diesem

aus dann den religiös geläuterten praktischen Gebrauch des religiösen
Glaubens zu lehren.»16

Schweizer erblickte in dieser Methode eine Reduktion
ausschliesslich auf den kritischen Verstand, die nicht zur lebendigen
Predigt führen könne. Leben, Kraft und Geschichtlichkeit selbst seien

verdrängt. «Ein Bibelabschnitt wird (nach Schweizer) nur zur Predigt,
wenn ihm die erbauende Kraft abgefühlt wird im frommen Bewusst-
sein; ebenso wird ein frommes Bewusstsein nur dann zur Predigt, wenn
es sich in einem Bibelwort begründet erkennt.»17 Das gegenwärtige
Bewusstsein des Glaubens und die Wirksamkeit des Bibelwortes
hängen innerlich zusammen. Deshalb ist der naheliegendere Zugang
zum Worte Gottes der Lebensprozess der glaubenden Gemeinde.
Predigtstoff wird jedenfalls nur auf diese Weise gewonnen. Denn
«nichts, was die christliche Frömmigkeit nicht erregt, und ob es in der
Bibel stehe, kann Predigt werden; ebenso nichts, was nur um des

Wissens willen da wäre»,18 fasst Schweizer zusammen und wendet sich
möglicherweise auch an die Adresse Biedermanns, der ihm angeraten
hatte, statt auf das fromme Selbstbewusstsein zu rekurrieren, sich auf
die Entwicklung des theoretischen Bewusstseins zu stützen. Will also
der Prediger den Gehalt seiner Predigt wirklichkeitsnah und sachge-

15 A. E. Biedermann, Christliche Dogmatik, 2. Aufl. Berlin 1884, § 1.

16 Ebda. § 589.
17 A.Schweizer, Homiletik §99,3.
18 Ebda. §99,3.



K. Otte, Die Theologie der Predigt bei A. Schweizer und A. E. Biedermann 33

mäss erfassen, dann muss er bemüht sein, «das Glaubensleben, wie es in
der Gemeinde und ihren Gliedern sich ausprägt, in sich zu vernehmen,
sich zu assimilieren und es an der heiligen Schrift geläutert zu
predigen».19 Ob es sich bei der Predigt tatsächlich um das lebendige
Wort Gottes handelt, kann kontrolliert werden: Die hörende Gemeinde

muss in der Predigt «das ihr in Wahrheit zukommende Eigentum
oder Erbe» wiedererkennen und empfinden können.20 Das Kriterium
fur die Predigt ist die grundsätzliche Zustimmung, d. h. der Konsens der
Gemeinde.

Dieser homiletische Ansatz wird durch Schweizers Glaubenslehre
weiter gestützt. «Die Glaubenslehre ist die wissenschaftliche theologische

Erkenntnis des Glaubens, wie er im frommen Bewusstsein der
Kirche sich geltend macht.»21 Geradezu wie unter Bezugnahme auf
Biedermanns Abhängigkeit vom fixierten Dogma sagt Schweizer:
«Nichts wird aus teilweise in Archiven aufzusuchenden Satzungen,
sondern (alles) aus dem Leben selbst» geschöpft.22

Gegenüber der individuellen Frömmigkeit Schleiermachers betont
Schweizer die Interkommunikabilität des Glaubensbewusstseins : « Das
fromme Gefühl habe sich nicht aus sich selbst erzeugt, sondern es sei im
kirchlichen Gesamtleben und dessen Entwicklung geworden...
Christlich fromm wird jeder erst unter dem Einfluss der Erfahrung von
Anderen her, keiner wird es aus sich selbst. »23 Elrsprung der Glaubenserfahrung

und damit auch Vermittlungsraum des Wortes Gottes ist die
Gemeinde. «Das christliche Gemeinleben ist der Ort, wo die christlichen

Erfahrungen allein ausreichend gewonnen werden können.»24
Indessen bleiben solche Erfahrungen nicht in einer unbestimmten

Erbaulichkeit befangen, sondern drängen zur Versachlichung, zur
Versprachlichung in Lehre und Predigt und zur Aktion im Gemeindevollzug.

Echte Erfahrungen bleiben «niemals nur Gefühl, sondern sind
immer auch Vorstellung und Trieb, Richtung auf Lehre und Tun».25
Glaubenslehren und wahrhafte Taten sind Ausdruck frommer Erfah-

19 Ebda. §86.
20 Ebda. §86,2.
21 A. Schweizer, Die Christliche Glaubenslehre nach protestantischen Grundsätzen,

Leipzig 1863fr., § 10,2.
22 Ebda. §10,2.
23 Ebda. § 12,1.
24 Ebda. §12,1.
25 Ebda. §12,1.



34 K. Otte, Die Theologie der Predigt bei A. Schweizer und A. E. Biedermann

rung, welche ihrerseits wiederum solche Erfahrungen hervorrufen.
Diese fromme Erfahrung allein führt zur Predigt, welche wiederum
Glauben hervorruft, so dass die Gemeinde im Gehörten ihr Eigentum
wiedererkennt. Zugespitzt heisst es: «Ehedem predigte man die

Dogmen, jetzt den im Glauben selbst liegenden Gehalt... Die Predigt
hat aufgehört, eine dogmatische zu sein.»26

Biedermann hat seinem Kollegen Schweizer Willkür und Preisgabe
der Tradition vorgeworfen, weil er die «christliche Glaubenssubstanz»
nicht rational-kritisch zugrunde lege. Biedermann forderte geradezu
für die Predigtlehre, dass «der Gemeinde z.B. auch das Verständnis der
alten Sprachen der Kirche und der Vorstellungsweise, welche denn
doch die meisten von Hause her mitbrachten, zu vermitteln sei».27 In
letzter rationaler Reflexion sollte der Prediger der Gemeinde in der
Predigt darlegen, wie etwa «eine vorliegende biblische Erzählung aus
der Anschauungsweise der Zeit hervorgegangen sei, um dann den

Gedanken, den er als Seele darin nachgewiesen, in der für uns
näherliegenden Form auszuführen».28 Daraus versprach sich Biedermann

«Belebung und Läuterung»29 des Glaubens, wenn alles nur mit
der echten Überzeugung geschähe.

Schweizer konnte Biedermanns Vorwurf getrost hinnehmen. Denn
nach seiner Behandlung der Glaubenslehre und der Homiletik war der
Glaubensgehalt ohnehin im Glaubensbewusstsein der Gemeinde

implizit vorhanden. Dort, wo lebendiger Glaube herrschte, war der

ganze Glaubensgehalt mit im Spiel: «Bibel und kirchliche Vergangenheit

sind im darzustellenden Glaubensbewusstsein der evangelischen

Kirche reichlich repräsentiert und müssen es sein, sowie auch der
Einfluss der Symbole, der Predigt, Katechese und der Theologie, ja aller
Bildungsfaktören, welche bisher auf den Glauben der Kirche eingewirkt

haben.»30 In dieser Betrachtungsweise wird die Genese des

Glaubens in der Gemeinde berücksichtigt, welche bei Biedermann
durch die subjektive Einengung auf die Rationalität des einzelnen
Auslegers eingeschränkt wird. Im Gegensatz zu Biedermanns Theologie

kommt bei Schweizer die Gemeinde nicht nur als gegenwärtige

26 Ebda. §13,3.
27 A. E. Biedermann, Heinrich Lang, Zürich 1876, 122.
28 Ebda. 122.
29 Ebda. 48.
30 A. Schweizer, Glaubenslehre § 17,1.



K. Otte, Die Theologie der Predigt bei A. Schweizer und A.E.Biedermann 35

Grösse, sondern auch in ihrem genetischen und traditionsgeschichtlichen

Zusammenhang zur Geltung.

Indessen muss noch einmal nach der theologischen Eindeutigkeit
und nach der biblischen Normativität dieser Theologie gefragt werden.
Während Biedermann seine dogmatischen Aussagen bis ins letzte
ausgefeilt hat, weiss Schweizer, dass die Sprache der Predigt nicht
juristisch formulierbar ist. Das Gemeinsame im sprachlichen Begriff
hat wie in einer «Familiengemeinschaft oder Nation» etwas «Mystisches»

oder «Incommensurables» an sich.31 Nur die Intensität und
Stärke des Glaubenslebens kann die notwendige Eindeutigkeit der
Theologie herbeiführen, nicht aber Satzungen und Gesetze. Damit
bekommt die Identität der theologischen Sätze bei Schweizer den
Ereignischarakter des Glaubens. Die Predigt ist vom Glaubensereignis
abhängig.

Wird aber die Predigt nicht theologisch durch die Schrift begründet
und abgesichert? Unbestritten gilt für Schweizer die Schrift als Norm.
Indessen ist auch diese Norm nicht unabhängig von der Gemeinde.
Denn die Gemeinde setzt durch ihr Glaubensbewusstsein Wertungen,
sie entscheidet über die Auswahl der Bibeltexte mit und präjudiziert die
Art der Auslegung. « In diesem Urteil macht sich das Glaubensbewusstsein

der Kirche und ihrer Glieder geltend als das unerlässliche Mittel,
den Schriftinhalt für uns anzueignen und Bestandteil unseres Glaubens
werden zu lassen.»32

Muss man hier an Schweizer nicht doch zwei Fragen richten? Die
erste zusammen mit Karl Barth :33 Wird unter solchen Voraussetzungen
in der Predigt nicht immer wieder nur das Gewohnte laut und bestätigt?
Und die zweite Frage: Kann Kirche auf diese Weise nicht in eine

grundsätzliche Irre geraten und sich vom Grund ihres Glaubens radikal
entfernen?

Schweizer kann antworten, dass gerade durch die Dialektik von
objektivem Glauben und subjektiver Aneignung der Spielraum
entsteht, den das total Unerwartete und Andere im Glauben für sich
immer in Anspruch nimmt. Die Inkommensurabilität der Vorstellungen

und der Sprache in Theologie und Predigt ist Verweis auf das

Andere und verweist selbst auf das Vollkommene, das jetzt noch nicht

31 Ebda. §16,3.
32 Ebda. §16,3.
33 K. Barth, KD I, 1, 298f.



36 K. Otte, Die Theologie der Predigt bei A.Schweizer und A.E.Biedermann

da ist und das kommen soll. Nicht im freischwebenden Raum, sondern
im Sprachgeschehen ereignet sich der Einbruch des Geistes.

Zur Glaubensgrundlage der Gemeinde meint Schweizer: «Niemals
kann ein momentaner Glaubensmangel der Kirche ein totaler sein, da
sie solange sie Kirche ist, immer das objektiv aus der Vergangenheit in
die Gegenwart sich anbietende Lehrganze sich zu assimilieren sucht, so

dass es im wirklichen Glauben immer vertreten ist.»34 Die Schrift
bleibt objektiver Pfeiler: «Die wohl begründete Schriftautorität dient
der Ausmittelung religiöser Wahrheit.»35

Die hier vorgeführte Theologie der Predigt bei Schweizer hat nicht
in der evangelischen Tradition ihre Fortführungen gefunden, sondern
stösst in der dogmatischen Konstitution über die Kirche vom Zweiten
Vatikanischen Konzil auf interessante Parallelen. Deshalb sei der
betreffende Text aus der Konstitution kurz zitiert: «Das heilige
Gottesvolk hat teil am prophetischen Amt Christi... Die Gesamtheit
der Gläubigen, welche von dem Heiligen die Salbung haben, kann sich
im Glauben nicht täuschen. Und diese ihre besondere Eigenschaft
macht sie mittels des übernatürlichen Glaubenssinnes des ganzen
Volkes (sensus fidei) kund, wenn sie < von den Bischöfen angefangen bis

zu den letzten gläubigen Laien > ihre allgemeine Übereinstimmung in
Sachen des Glaubens und der Sitte äussert. Durch jenen Glaubenssinn
nämlich, der vom Geist der Wahrheit geweckt und genährt wird, hält
das Gottesvolk unter Leitung des heiligen Lehramtes, in dessen treuer
Gefolgschaft es nicht mehr das Wort von Menschen, sondern wirklich
das Wort Gottes empfängt, den den Heiligen einmal übergebenen
Glauben unverlierbar fest. Durch ihn dringt es mit rechtem Urteil
immer tiefer in den Glauben ein und wendet ihn im Leben voll
an.»36

Vergleichbar mit Schweizers Konzeption des Glaubensbewusstseins
ist der Glaubenssinn in der Konstitution: Wie das Glaubensbewusst-
sein der Gemeinde der Aussage der Predigt voransteht, so geht der
Glaubenssinn dem Lehramt voraus. Wie der «sensus fidei» nach der

Interpretation von Mysterium Salutis « wahrheitsfmdende und wahr-

34 A. Schweizer, Glaubenslehre §21,3.
35 Ebda. §45,2.
36 Vatikanum II, Vollständige Ausgabe der Konzilsbeschlüsse, zusammengestellt

von Konrad W. Kraemer, Osnabrück 1966, 87f.



K. Otte, Die Theologie der Predigt bei A. Schweizer und A. E. Biedermann 37

heitsbezeugende Funktion» hat,37 so kommt dem Glaubensbewusst-
sein im Hinblick auf den Predigtstoff kreative und vermittelnde
Funktion zu. Wie der «sensus fidei» nach Auffassung der nachkonzi-
liaren Dogmatik mit dem Heiligen Geist in Verbindung gebracht
werden kann, so ist vermutlich auch das Glaubensbewusstsein im
letzten charismatisch zu begreifen. Wie durch den «sensus fidei» erst
über das Lehramt der «consensus fidelium» erreicht werden kann, so

findet auch die auf das Glaubensbewusstsein der Gemeinde fundierte
Predigt ihre Zustimmung. Auffallig ist für beide Positionen, dass die
Gemeinschaft der Glaubenden sich grundsätzlich und aufdie Dauer im
Glauben nicht irren kann.

Wir kommen zur Zusammenfassung unserer Ausführungen. Der an
den Reformtheologen Alexander Schweizer und Alois Emanuel
Biedermann unter dem Thema «Theologie der Predigt» durchgeführte
Vergleich hat für den thematischen Teilbereich «Gehalt der Predigt»
ergeben, dass die in der Reformation schon vorhandene Divergenz
zwischen schrifttheologischer und gemeindeabhängiger Begründung
der Verkündigung zur Kontroverse zwischen der Biedermannschen
rational-kritischen Schrifteninterpretation und der Schweizerschen
phänomenologisch am Glaubensbewusstsein der Gemeinde orientierten

Gewinnung des Predigtstoffes geführt hat. Biedermanns Position
verzichtet in sachlich-theologischer Hinsicht auf die kreativ-vermittelnde

Kraft der Gemeinde und gerät - nach unserer Kenntnis der
Biographie - in eine Schwerverständlichkeit seiner Predigt. Schweizer
hingegen misst der Gemeinde für die Gewinnung des theologischen
Gehaltes der Predigt eine konstitutive Bedeutung bei und erreicht mit
seiner Predigt - nach den zeitgenössischen Berichten - den alltäglichen
Lebensvollzug der Gemeinde.

Nach der Konzeption Schweizers ist die Gemeinde der hermeneu-
tisch relevante Vermittler zwischen den in Schrift und Dogmatik
fixierten Glaubenszeugnissen und dem gegenwärtigen Glaubensvollzug.

Die Gemeinde verbindet in ihrem Lebensvollzug die profanen
kulturellen und zivilisatorischen Lebensmomente mit den
lebensbegründenden Glaubenserfahrungen. Die Gemeinde umgreift in ihrer
Existenz Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft des Glaubens. Dar-

37 Mysterium Salutis, Grundriss heilsgeschichtlicher Dogmatik, hrsg. J. Feiner und
M. Löhrer, Einsiedeln 1965ff., Bd. 4, 2, 413.



38 K. Otte, Die Theologie der Predigt bei A. Schweizer und A. E. Biedermann

aus folgt für die Gewinnung des theologischen Gehaltes der Predigt in
praktischer Hinsicht:

1. Die für die Predigt wesentlichen Bibeltexte sind durch die
gemeindliche Auswahl der Sache nach vorweg bewertet und vorausgelegt.

2. Die für die Predigt wichtigen dogmatischen Aussagen sind durch
das Gemeindeleben selektiert, aktualisiert und existenznah verarbeitet.

3. Die profanen Elemente der Predigt sind durch den Glaubensvollzug

der gegenwärtigen Gemeinde immer schon in einen Prozess der
Integration in den christlichen Glauben hineingestellt.

Die Basiselemente des Predigtstoffes werden nicht wie etwas Fremdes

an die Gemeinde herangetragen, sondern entspringen dem Lebensvollzug

der Gemeinde selbst und kehren zur Gemeinde zurück. Daraus
folgt für die Predigt:

1. Die Gefahr des Predigtleerlaufs ist durch die Gemeindevermittlung

verringert.
2. Die Gemeinde wird in der theologischen Sache wie in ihrer

eigenen Angelegenheit aktiviert und in Pflicht genommen. Sie gewinnt
eine tatsächliche Mündigkeit und Mitverantwortung für die Predigt
zurück.

3. Die Richtung des Neuaufbruchs in der Predigt wird von der
Gemeinde mitbeeinflusst.

4. Exegese und Dogmatik werden so im Predigtgeschehen zu
lebenserhellenden Alltagsfunktionen der Gemeinde.

5. Eine dergestalte Theologie der Predigt ist prinzipiell dialogisch,
d.h. intersubjektiv und interaktiv.

Zusammenfassend kann man sagen: Wenn Predigt auf diese Weise
durch und für Gemeinde gewonnen wird, dann wird sie nicht aus dem
Bedingungs- noch aus dem Finalzusammenhang der Gemeinde als des

lebendigen Leibes Jesu Christi entlassen, sie resultiert aus der Praxis des

Glaubens und zielt auf die Praxis des Glaubens.
Indessen bleibt abschliessend die Frage: Braucht eine solche

Gemeinde nicht doch existenznotwendig eine kritische Interpretation
im Sinne Biedermanns als normkritisches Korrektiv?

Schrift und Dogma gehören zwar zur Genese der Gemeinde. Wenn
Gemeinde wirklich Gemeinde ist, kann sie der echten Norm nicht
verlustig gehen. Die Norm ist implizit im Glaubensvollzug der
Gemeinde. Ohne sie gäbe es den Lebensvollzug der Gemeinde gar



K. Otte, Die Theologie der Predigt bei A. Schweizer und A. E. Biedermann 39

nicht. Diese Norm ist reflexiv aus dem glaubenden Lebensvollzug der
Gemeinde zu ermitteln. Die von aussen an die Gemeinde herangetragene

Norm kann von hier aus gesehen nur untergeordnete Bedeutung
haben. Aber sie ist trotzdem notwendig. Denn sie hat von aller
Objektivität abgesehen korrektive und profilierende Funktion in der
Gewinnung der aus dem Glaubensbewusstsein genommenen
Aussagen. Darüber hinaus hat sie initiierende Bedeutung für die
Ingangsetzung solcher Glaubensvollzüge, welche dem Glaubensbewusstsein

zwar eigentümlich sind, aber im praktischen Vollzug vielleicht fehlen.

Diese Andeutungen verweisen aber schon auf ein weiterführendes
Thema. Der hier aufgewiesene Ansatz einer Theologie der Predigt
möchte bescheiden dazu beitragen, in unseren Gemeinden die geistliche

Mündigkeit und Mitverantwortung wieder zu wecken, indem der
moderne Mensch auch theologisch in seinem Alltag in Pflicht genommen

wird. Möge dieser Ansatz auch dazu ermutigen, bei der empirischen

Wirklichkeitsanalyse nicht bei handlungs- und human
wissenschaftlichen Ergebnissen zu verharren, sondern auch zur lebendigen
Theologie vorzudringen. Ein solcher Schritt ist beim Aufbruch der
Kirche in die Zukunft meines Erachtens unabdingbar. Dies wäre dann
nicht nur ein Ergebnis der Untersuchung an Alexander Schweizer und
Alois Emanuel Biedermann, sondern unsere eigene Chance, als

predigende Kirche lebensnah und theologisch zu sein.
Klaus Otte, Mehren


	Die Theologie der Predigt bei Alexander Schweizer und Alois Emanuel Biedermann

