Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 35 (1979)

Heft: 6

Artikel: Kierkegaards Kenntnis der philosophischen und theologischen Tradition
Autor: Thulstrup, Niels

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878494

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878494
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kierkegaards Kenntnis der philosophischen
und theologischen Tradition

Einerseits war Kierkegaards Kenntnis der verschiedenen Christentumsdeutungen
wihrend seines ganzen Lebens in hohem Grade durch das christliche Erbe des
Elternhauses, der Schule und der Kirche mitbestimmt. Andererseits wurde sie von
1830 an, als er Student wurde, auf verschiedene Weise und mit verschiedener
Stiarke durch Faktoren geprigt, die von aussen kamen, entweder weil Kierkegaard
in seinem Fachstudium und spéter mit verschiedenen Christentumsdeutungen kon-
frontiert wurde, oder weil er sie als mogliche Hilfe zur Losung bestimmter Probleme
heranzog. Seine positive, negative oder gleichgiiltige Haltung gegeniiber den Chri-
stentumsdeutungen, die er solchermassen mehr oder weniger griindlich kennen-
lernte, wurde mit den Jahren immer markanter, wihrend sein eigenes Christen-
tumsverstindnis allmihlich festere Konturen gewann und schliesslich zu seinem
Inhalt von dem bestimmt wurde, was Kierkegaard als «das Christentum des Neuen
Testaments» bezeichnete (z. B. Augenblick Nr.5, SV =Samlede Vaerker XIV,
203).1

Um zu sehen, mit welchen Theologen und Philosophen Kierkegaard auf die
eine oder andere Weise Bekanntschaft machte und wie er ihnen gegeniiber rea-
gierte, kann man seine Biicherrechnungen und den Katalog iiber seine Bibliothek
beniitzen. Man kann dabei chronologisch feststellen, wann etwas in seinen Ge-
sichtskreis kam und oft wann es wieder aus dem Blickfeld verschwand, in der
Regel auch, warum er Interesse dafiir bewahrte oder verlor. Einen besseren Uber-
blick gewinnt man aber, wenn man systematisch zu Werke geht und Kierkegaards
Kenntnis der einzelnen theologischen und philosophischen Disziplinen untersucht.
Im folgenden werden die chronologische und die systematische Methode mitein-
ander kombiniert, indem eine Systematisierung der theologischen und philosophi-
schen Disziplinen als Grundlage dient, wahrend die Hinweise auf einzelne Re-
priasentanten, Schulen, Richtungen in den einzelnen Disziplinen chronologisch ge-
ordnet werden.

In seinem theologischen Universitdtsstudium widmete Kierkegaard der exege-
tischen und der historischen Theologie nur so viel Zeit und Fleiss, wie es die
Examensanspriiche erforderten, aber recht geringe Aufmerksamkeit. Von einem
Interesse und Engagement fiir diese Facher kann bei ihm nicht die Rede sein;
hochstens konnten sie als Hilfsdisziplinen oder Beispielsammlungen dienen. Unter
den traditionellen Fiachern beanspruchten allein die systematischen sein Interesse,
und allm#hlich nur auf eine fiir ihn besondere Weise.

1 S. Kierkegaard, Samlede Vaerker, 2. Aufl,, hrsg. von A.B.Drachmann, J.L. Heiberg &
H. O. Lange, I-XV (1920-36).



352  N. Thulstrup, Kierkegaards Kenntnis der philos. und theol. Tradition

\

1.

In seinem Konzept zu einem Brief an P. W. Lund vom 1. Juni 1835 (Pap. I
A 72) schreibt Kierkegaard ungewdhnlich offenherzig, dass er sich fiir zuviel in-
teressiert und fiir nichts richtig bestimmt. Was die christliche Dogmatik betrifft,
sieht er nur zwei mogliche Interessesphiren. Auf der einen Seite steht die Ortho-
doxie, womit er die konservativ lutherisch-pietistische, supranaturalistische Tradi-
tion meint, in der er aufgewachsen war und die ihm durch ihr grosses, altes Lehr-
gebdude noch imponiert («ein ungeheurer Koloss»). Mit dieser kann er aber nichts
Richtiges anfangen. Auf der anderen Seite befindet sich der Rationalismus, womit
er H. N. Clausens Dogmatik meint, die er von Vorlesungen her kannte. Damit
kann er auch nichts anfangen, und Clausen macht in seinen Augen durch Inkonse-
quenz und oberflachliche Schriftbenutzung eine diirftige Figur.

Bald darauf machte Kierkegaard doch eine gewisse, noch nicht besonders tief-
gehende Bekanntschaft mit drei anderen Christentumsdeutungen, ndmlich Grundt-
vigs Traditionstheologie, Schleiermachers revolutionierender Glaubenslehre und
der von Hegel geprigten spekulativen Dogmatik. Mit den beiden ersten wurde er
rasch fertig, denn sie gaben ihm nicht, was er suchte. Mit der dritten unterhielt er
eine Bekanntschaft, die jedoch niemals zur Freundschaft wurde.

Nichts deutet darauf hin, dass Kierkegaard ein wirklich eindringendes Studium
von Grundtvigs schon Anfang der 1830er Jahre umfassender theologischer Pro-
duktion unternahm. Mit gewissen dogmatischen Hauptgesichtspunkten Grundtvigs
wurde er allerdings durch seinen dlteren Bruder und J. C. Lindberg friihzeitig be-
kannt. Im Frithsommer 1835 (Pap.I A 60-62) legte er einige stark kritische «Be-
merkungen iiber Grundtvigs Kirchen-Theorie» vor und nahm damit fiir immer
Abschied von Grundtvig und seinen Glaubensgenossen. Zehn Jahre spiter brachte
er Offentlich eine Kritik in «Abschliessende unwissenschaftliche Nachschrift»
(1845; SV VII, 26 ff.), die ganz mit dem iibereinstimmt, was er als junger Student
in seinen privaten Aufzeichnungen ohne Hinblick auf Verdffentlichung gedussert
hatte.

Im September 1833 besuchte Schleiermacher Kopenhagen, und obwohl man
nicht weiss, ob der junge Student Kierkegaard ihn selber horte, muss er von ihm
gehort haben. Martensen, der im Oktober 1832 theologischer Kandidat geworden
war, iibernahm ein Repetitorium fiir Theologiestudenten und beantwortete im
folgenden Jahr eine theologische Preisaufgabe, woraus hervorgeht, dass er sich
Hegel und der spekulativen Theologie anschloss und von Schleiermacher Abstand
nahm. Im Herbst 1834 trat Martensen eine zweijihrige Studienreise nach aus-
lindischen Universititen an. Einen Monat vor seiner Abreise nahm Kierkegaard
ihn als privaten Repetitor, und Martensen wihlte als Aufgabe, ihm die Haupt-
punkte von Schleiermachers Dogmatik vorzutragen und mit ihm zu erdrtern. Ei-
nige Notizen (Pap.I A2 u. a. m.) und besonders Exzerpte mit daran gekniipften
kritischen Bemerkungen (Pap.I C 20-24, vollstandig wiedergegeben Pap. XII,
S. 126-31), wovon eine einzelne am 1. Oktober 1834 datiert ist, zeigen, dass Kier-
kegaard zu dieser Zeit keinen Uberblick iiber Schleiermachers epochemachende



N. Thulstrup, Kierkegaards Kenntnis der philos. und theol. Tradition 353

dogmatische Methode und System erhalten hatte, sondern nur einen gewissen Ein-
blick in einzelne Lehrgebiete, besonders die Priddestinationslehre.

Auch mit der klassischen Dogmatik des Rechtshegelianismus, Ph. Marheinekes
«Die Grundlehren der christlichen Dogmatik als Wissenschaft» (2. Aufl., 1827,
Ktl. Nr. 644), beschiftigte sich Kierkegaard um diese Zeit ein wenig (Pap. I C 25,
Bd. XII, S. 131-32).

In bedeutend hoherem Grad nahm jedoch F. Baaders «Vorlesungen iiber specu-
lative Dogmatik» (drei Hefte 1828-33; Ktl. Nr. 396) seine Aufmerksamkeit in
Anspruch. Der Titel war nicht zutreffend, da der Inhalt der Vorlesungen religions-
philosophisch war.

Obwohl Kierkegaard sich im Sommer 1835 fiir hochst unzufrieden mit dem
dogmatischen Rationalismus erklirte, schaffte er sich im Dezember 1836 das aus-
geprigt rationalistische dogmatische Kompendium K. G. Bretschneiders an, «Ver-
such einer systematischen Entwicklung aller in der Dogmatik vorkommenden Be-
griffe» (1805), und hat friithestens 1838 vom selben Verfasser das grosse und be-
sonders dogmengeschichtlich inhaltsreiche «Handbuch der Dogmatik» in der
4. Auflage gekauft (Ktl. Nr. 437-38). Nur als Nachschlagewerk scheint er bei ein-
zelnen Gelegenheiten dieses fiir den Rationalismus repréasentative Werk benutzt
zu haben. Einen noch extremeren Standpunkt lernte Kierkegaard durch H. Brgch-
ners Ubersetzung von D. F. Strauss’ «Darstellung der christlichen Glaubenslehre in
ihrer historischen Entwicklung» (Ktl. Nr. 803—804) kennen. Hier war der histo-
rische Stoff in weitem Masse von Baur und Bretschneider iibernommen. H. N.
Clausens populdre «Entwicklung der christlichen Hauptlehren» von 1844 (Ktl.
Nr. 254) und desselben «Christliche Glaubenslehre» von 1853 (Ktl. Nr. 256) hat
Kierkegaard angeschafft, aber er hat sich nicht viel damit beschiftigt.

Die Orthodoxie in ihrer echten Gestalt kannte Kierkegaard faktisch nicht. Am
ndchsten kam er ihr durch Karl Hases Versuch, sie in seinem dogmatischen Repe-
titorium «Hutterus redivivus oder Dogmatik der evangelisch-lutherischen Kirche»
wieder erstehen zu lassen. Wihrend seiner Examenslektiire hat Kierkegaard die
4. Ausgabe dieses Buches gekauft (1839, Ktl. Nr. 581) und es seither als ein be-
quemes Nachschlagewerk gebraucht, neben dem von Breitschneider und in wei-
terem Ausmass als dieses. Eine nicht so streng lutherisch, mehr direkt biblisch
orientierte Darstellung besass er in Aug. Hahns «Lehrbuch des christlichen Glau-
bens» (1828; Ktl. Nr. 535).

Die spekulative Dogmatik lernte Kierkegaard zunichst aus erster Hand durch
die Lektiire von Marheineke kennen. Sodann protokollierte er den Anfang von
Martensens Vorlesungen im Sommersemester 1838 und Wintersemester 1838-39
(Pap. IT C 26, 27, 28) und besorgte sich fiir das weitere eine Reinschrift. Davon ist
ein Heft (§§ 24-59) offenbar verlorengegangen. In Berlin horte er im Winter-
semester 1841-42 Marheineke selbst iiber Dogmatik lesen, protokollierte sorg-
filtig (Pap. III C 76, gedruckt in Pap. XIII) und war nicht unzufrieden, auf diese
Weise einen direkten Eindruck zu bekommen (Briefe Nr. 49).

Es dauerte jedoch nicht lange, bis Kierkegaard es faktisch aufgab, sich mit
der spekulativen Dogmatik zu beschiftigen, ausgenommen zu polemischen Zwek-



354  N.Thulstrup, Kierkegaards Kenntnis der philos. und theol. Tradition

ken. Die «Philosophischen Brocken» (1844) und die «Abschliessende unwissen-
schaftliche Nachschrift» (1846) bilden einen wichtigen Protest, im «Begriff Angst»
wird Schleiermacher gepriesen auf Kosten der spekulativen Dogmatiker, und im
Tagebuch von Dezember 1844 heisst es biindig: «Die ganze Dogmatik ist ein Miss-
verstandnis, besonders derartig, wie sie nun geworden ist» (Pap. VI A 17).

Am 19. Juli 1849 erschien Martensens «Die christliche Dogmatik»2 und nur
zehn Tage spiter im gleichen Verlag Kierkegaards «Die Krankheit zum Tode».
Kierkegaard war bereits fertig mit Martensens Dogmatik (die der Verfasser ihm
verstdndlich genug nicht gesandt hatte), bevor er das schone Buch 6ffnete. In dem
Tagebuch (Pap.X,1 A 553 ff.) fiir die folgenden Wochen kann man seine un-
mittelbare Reaktion verfolgen, eine fundamentale Kritik und eine steigende Irrita-
tion, als er allméhlich Martensens Hauptwerk las.

Martensens Grundgedanke war, dass das religiose Verhiltnis ein «Existenzial-
verhiltnis ist, ein Bewusstsein vom Gottesverhiltnis, welches eins ist mit dem per-
sonlichen Leben und Sein in diesem Verhiltnis .. .».3 Es sei ein Verhiltnis, das
sowohl Gefiihl, Denken wie auch Willen umfasst und fiir welches sowohl die Ver-
nunft wie auch die Phantasie Erkenntnismittel sind, woraus die theologische Spe-
kulation resultiert, mit dem Schrift- und Kirchenprinzip auf der einen Seite und
dem christlichen Subjektivitdtsprinzip auf der anderen.

Diese Theorien waren weder neu noch unbekannt fiir Kierkegaard. Man findet
sowohl im Grundgedanken wie auch in der weiteren Entfaltung der Dogmatik
Martensens — nach den Prolegomena eine Darstellung des christlichen Gottes-
begriffs und danach ein trinitarisch geordnetes Lehrsystem von heilsgeschicht-
lichem Inhalt — eine weitgehende, teilweise wortliche Ubereinstimmung mit den
Vorlesungen, die Kierkegaard zehn Jahre frither zum Teil gehort, zum Teil gelesen
hatte. Dazwischen lag der Hauptteil von Kierkegaards Werk, das Martensen igno-
riert hatte, das aber fiir den Verfasser selbst einen Klidrungsprozess oder, wenn
man so will, einen Gesundungsprozess bedeutet hatte. Im «Begriff Angst» (SV IV,
324) konnte Kierkegaard Schleiermacher preisen, weil dieser in seiner Glaubens-
lehre die Absicht hatte, das Christentum als eine historisch gegebene Grosse zu
beschreiben, deren Wahrheit er nicht philosophisch begreifen oder umdeuten
wollte. Martensens Dagmatik aber kam nach Kierkegaards Auffassung zu spit,
falls sie iiberhaupt hitte kommen sollen (Pap. X, 1 a 553). Sie behauptet, das Un-
begreifliche begreifen zu konnen (Pap. X, 1 A 554), und betrachtet filschlich den
Glauben als eine Summe von Lehrsdtzen (ibid.). Das einzig Wissenschaftliche an
ihr sei, dass sie in Paragraphen eingeteilt ist; Martensens eigene Existenz driicke
genau den Gegensatz zur Verwirklichung des Christentums aus (ibid. 558). Ein
dogmatisches System soll nicht wie Martensens «auf der Basis aufgefiihrt werden:
den Glauben zu begreifen, sondern auf der Basis: zu begreifen, dass man den
Glauben nicht begreifen kann» (ibid. 561). Weiterhin findet es Kierkegaard fiir

2 H.L. Martensen, Den kristelige Dogmatik (1849), im Verlag C. A. Reitzel, wie Kierke-
gaards «Die Krankheit zum Tode».
3 Martensen (A. 2), S. 8.



N. Thulstrup, Kierkegaards Kenntnis der philos. und theol. Tradition 355

Martensen charakteristisch, dass er niemals den jiingeren Fichte, Baader oder
Giinther zitiert, aber bestdndig Schleiermacher, den er korrigiert, was faktisch
bedeutet, dass er Vorteil aus dem zieht, was nach Schleiermacher hervorgetreten
ist, um damit, ohne es zu erwidhnen, diesen Dogmatiker zu kritisieren (ibid. 588).
Martensens Opposition gegen die moderne Wissenschaft ist weder «Fleisch noch
Fisch» (ibid. 604), mit dem Paradox kann er nichts anfangen (ibid. 616), und ins-
gesamt ist er als Denker und als Mensch ein missiger Patron (ibid. 619). Eine
einzelne Bemerkung iiber die Taufe* findet Kierkegaard zwar akzeptabel, aber im
niachsten Paragraphen macht er sie sofort wieder riickgédngig (ibid. 620). Mit
Martensens Auffassung iiber die Ordination verhilt es sich nicht anders.

Anfang August 1849 war Kierkegaard im buchstédblichen Sinne damit fertig,
Martensens Dogmatik zu lesen, und schrieb kurz vorher: «Das sieht aus, als ob da
etwas ware — aber eigentlich wird dort nichts gesagt . . . Mit Martensen wollte ich
mich niemals einlassen, ohne einen 6ffentlichen Notar mitzuhaben, um doch etwas
zu haben, um festzustehen» (Pap. X, 1 A 622).

An der langwdhrenden Offentlichen Debatte, die sich bald iiber Martensens
Dogmatik erhob, nahm Kierkegaard nicht teil; aber er folgte ihr aus néchster
Nihe, erhielt Rasmus Nielsens, J. Paludan-Miillers, P. M. Stillings und M. Eiriks-
sons Streitschriften und stand in personlichem und schriftlichem Kontakt mit Niel-
sen, Martensens hirtestem Angreifer.

Von den ihm bekannten Dogmatikern respektierte Kierkegaard im Grunde nur
Schleiermacher, den er eben durch Martensen in seiner Jugend kennengelernt
hatte.

2.

Darstellungen der christlichen Ethik in Kierkegaards Bibliothek nach der Rei-
henfolge ihrer Erscheinungsjahre geben zu folgenden Beobachtungen Anlass.

Von den altkirchlichen und reformatorischen Darstellungen besass Kierkegaard
Augustins ethische Schriften in der Mauriner Ausgabe (Ktl. Nr. 117-34), die er
am 23. Mai 1843 anschaffte. Luthers ethische Hauptschriften waren ihm zugéing-
lich in Gerlachs Auswahl (Ktl. Nr. 312-16), und Calvins Institutio, die sowohl
Dogmatik als auch Ethik umfasst, besass er in Tholucks Ausgabe (Ktl. Nr. 455-56).
Keine dieser Theorien der ethischen Klassiker scheint seine Aufmerksamkeit in
nennenswertem Grade beschiftigt zu haben. Hoher setzte er Thomas a Kempis und
Joh. Arndt. Aus der Periode der lutherischen Orthodoxie besass Kierkegaard kein
theoretisches ethisches Werk, auch keines vom Pietismus oder aus der Aufkli-
rungszeit, obwohl er aus diesen Perioden eine recht ausfiihrliche Sammlung er-
baulicher und popularisierender Literatur zum Fach besass.

Sind diese Beobachtungen schon an sich auffallend, so ist es noch bemerkens-
werter, dass Kierkegaard weder von Kants noch von Schleiermachers ethischen
Hauptwerken, welche direkt und indirekt in der Diskussion um die christliche

4 Martensen (A. 2), § 255.



356 N. Thulstrup, Kierkegaards Kenntnis der philos. und theol. Tradition

Ethik nicht nur zu seiner Zeit, sondern nach wie vor dominierend waren, irgend
etwas besessen oder unmittelbar gekannt hat.5

Jedoch besass Kierkegaard eine Anzahl von anderen zeitgendssischen Darstel-
lungen und Monographien. Das beriihmte, pietistisch gepriigte System der christ-
lichen Moral (1788-1815) des Predigers Fr.-V. Reinhard besass er in A. K. Holms
dénischer Ubersetzung (1-5, 1803-21; Ktl. Nr. 730-34). Weder in den «Papieren»
noch in den «Gesammelten Werken» wird aber dieses umfassende Werk zitiert,
und es wird nicht einmal darauf angespielt. Etwas mehr Aufmerksamkeit diirfte
Kierkegaard nach dem theologischen Studienplan P. E. Miillers «Christliches Mo-
ralsystem» gewidmet haben, das einen kantianischen Rationalismus représentiert
und das er in der 2. Ausgabe von 1827 besass (Ktl. Nr. 691). Inzwischen hatte
C. E. Scharling 1835 de Wettes «Lehrbuch der christlichen Sittenlehre und deren
Geschichte» (Ktl. Nr. 871) iibersetzt, mit dem Kierkegaard sich viel eingehender
beschiftigte. Das Werk, das aus de Wettes spiteren Jahren stammt, als ihn die
Pietisten zu radikal und die Rationalisten zu pietistisch fanden, reprisentiert eine
Vermittlungstheologie, und es war fiir Kierkegaard nicht so sehr ein Lehrbuch wie
ein Nachschlagewerk zur Geschichte der Ethik.

Obwohl nicht ausschliesslich zur christlichen Ethik gehorend, zog Martensens
«Grundriss des Systems der Moralphilosophie» (1841, Ktl. Nr. 650) Kierkegaards
Aufmerksamkeit an, aber diese Schrift gehdrte nicht zu seiner Lieblingslektiire.
Zwar ist behauptet worden, dass man Martensens Standpunkt bei Kierkegaards
Pseudonym Assessor Wilhelm wiederfindet; dieser war aber nicht Hegelianer, ent-
behrte gerade den entscheidenden Ziigen des Hegelianismus, ja Kierkegaard sagt
mit Recht selbst, dass die Ethik des Assessors «genau gegen die Hegelsche ge-
richtet ist» (SV VIII, 494 Anm.). Martensen behauptete, Moralphilosophie und
christliche Ethik seien untrennbar und das speziell Theologische zeige sich bloss
in der Individualisierung des Allgemeinen, wie es die Philosophie in Hegels Aus-
gestaltung schon begriffen hatte. Die Voraussetzung der Moralphilosophie sei «die
wirkliche Sittlichkeit, die bei allen Nationen genau mit der Religion zusammen-
hiingt, worin sie ihren letzten Grund hat»,® und ihr Inhalt solle nach Hegels dialek-
tischer Methode entwickelt werden. Ihr Kernpunkt sei die Lehre vom freien Wil-
len des Menschen, der geschaffen und dazu bestimmt ist, als Personlichkeit den
gottlichen Willen zu verwirklichen. In drei Hauptformen trete das Gute hervor,
namlich als Gesetz, als Ideal und als Reich der Personlichkeit, dessen absolute
Wirklichkeit die Gemeinde ist, das Reich Gottes als solches.

Martensen unterschied zwar, aber nur um zu vereinen, wihrend Kierkegaard
unterschied, um den Unterschied und die Trennung zwischen Moralphilosophie
und christlicher Ethik festzuhalten, wie schon aus der wissenschaftstheoretischen
Einleitung zu «Begriff Angst» hervorgeht (SV IV, 313-28).

5 Auch ein so hervorragendes Werk wie R.Rothe, Theologische Ethik, 1-4 (1845-48),
wurde in Kierkegaards Bibliothek nicht gefunden.
¢ Martensen (A. 2), § 2.



N. Thulstrup, Kierkegaards Kenntnis der philos. und theol. Tradition 357

Wihrend Martensens spekulatives Ethik-Buch keine positive Bedeutung fiir
Kierkegaard erhalten konnte, ware es im voraus nicht ausgeschlossen gewesen,
dass ein so bedeutendes Werk wie die erste konfessionell lutherische Darstellung,
A. G. C. v. Harless’ «Christliche Ethik», die 1842 herauskam und die er sich in der
unveridnderten 3. Auflage von 1845 anschaffte (Ktl. Nr. 546), sein Interesse hitte
erwecken konnen.

Erst mehrere Jahre spéter schaffte Kierkegaard ein paar spitidealistische Dar-
stellungen an, namlich H. M. Chalybaeus, «System der speculativen Ethik oder
Philosophie der Familie, des Staates und der religiosen Sitte», 1-2 (1850; Ktl.
Nr. 463-64), und 1. H. Fichte, «System der Ethik», I-II, 1-2 (1850-53; Ktl. Nr.
510-11). Von diesen Werken war das des jiingeren Fichte (Professors in Tiibin-
gen) das entschieden bedeutendere, reprisentativ fiir den spekulativen, antihegel-
schen Theismus, und Kierkegaard bewahrte dafiir viele Jahre hindurch Interesse
und Respekt. Der erste Band enthdlt eine immer noch lesenswerte und fiir seine
Zeit neue Darstellung der Geschichte der Ethik und Rechtsphilosophie; aber als
Ethiker war Fichte nicht Empiriker. Ausdriicklich behauptet er: «Im Einswerden
des menschlich-endlichen Willens mit dem gottlichen ist der Ursprung und die
Vollendung der Sittlichkeit gefunden.»” Wie Martensen konnte er sagen, dass die
entscheidende Voraussetzung fiir die Verwirklichung der hochsten sittlichen Idee,
der Wiedervereinigung mit dem gottlichen guten Willen, die Willensfreiheit des
einzelnen Menschen ist. Im zweiten Band wird dann die Lehre von den allge-
meinen ethischen Begriffen, die Tugend- und Pflichtlehre (II, 1) und die Lehre
von der sittlich-rechtlichen und der religiosen Gesellschaft (II, 2) entwickelt.

Als die genannten Werke herauskamen, war Kierkegaard einerseits so weit vor-
gedrungen in dem Kldrungsprozess, den die Tétigkeit als Schriftsteller fiir ihn be-
deutete, andrerseits von anderen Fragen so stark in Anspruch genommen, dass
diese theoretisch-ethischen Werke nicht die Bedeutung fiir ihn erhielten, die je-
denfalls Fichtes Werk verdient hitte. Ob er das ganze Buch gelesen hat, kann
schwerlich entschieden werden. In dem Tagebuch und in den losen Papieren wird
er nur an drei nicht wesentlichen Stellen erwéhnt.

Ein Hauptzug jener Darstellungen der christlichen Ethik, von denen Kierke-
gaard Kenntnis hatte, war in verschiedener Ausgestaltung und mit verschiedener
Begriindung die Forderung an den Christen, in seinem irdischen Beruf zu bleiben
und zu wirken. Die Auffassung, zu der er schliesslich gelangte, bedeutete genau
das Gegenteil, nimlich dass die christliche Ethik den Einzelnen dazu auffordert,
der Welt abzusterben. Ein echter Dialog mit den Zeitgenossen konnte sich daher
immer weniger entfalten.

3

Kierkegaards Kenntnis der christlichen Religionsphilosophie war indessen be-
achtlich. Fast kein wesentliches Werk seiner Zeit blieb ihm unbekannt. War schon

7 1. H. Fichte, System der Ethik, 1-2 (1850-53), 2, S. VIII (Vorwort).



358 N. Thulstrup, Kierkegaards Kenntnis der philos. und theol. Tradition

der Hauptteil der ihm bekannten Darstellungen der christlichen Ethik von der
einen oder anderen Philosophie beeinflusst oder dominiert, spielte dieser Einfluss
in den religionsphilosophischen Werken, die er studierte, eine ganz entscheidende
Rolle.

Zur Orientierung iiber die laufende Debatte abonnierte Kierkegaard zwei grosse,
gut redigierte Zeitschriften, ndmlich H. M. Clausens und M. H. Hohlenbergs «Zeit-
schrift fiir auslidndische theologische Literatur» (1833 ff.) und die gegen die He-
gelianer gerichtete, von dem jiingeren Fichte begriindete «Zeitschrift fiir Philo-
sophie und spekulative Theologie» (1837 ff.), Organ der deutschen spekulativen
Theisten.

Von den ilteren klassischen Werken besass er unter anderem Boethius (Ktl.
Nr. 431), Abaelards Dialog (Ktl. Nr. 380), Bonaventuras kleinere Schriften (Ktl.
Nr. 435-36), verschiedene Schriften von Jacob Bohme (Ktl. Nr. 451-54), Leibniz’
Hauptwerke auf Deutsch, Franzosisch und Latein (Ktl. Nr. 619-20), ebenso Pas-
cals (Ktl. Nr. 711-14), Hamanns und Lessings Schriften (Ktl. Nr. 536-44 und
1747-63), die zu den fiir Kierkegaard wichtigsten Werken zéhlen. Fast alle gros-
seren und kleineren Schriften von F. v. Baader (Ktl. Nr. 394—418) waren in Kierke-
gaards Besitz und wurden griindlich studiert. Fachliteratur, die von der Mitte der
1820er Jahre bis zum Beginn der 1850er erschienen war, befand sich ungewdhn-
lich vollstindig in seiner Sammlung. Er besass 1. H. Fichtes, C. H. Weisses, J. L.
Heibergs, F. C. Baurs, J. G. F. Billroths, J. E. Erdmanns, J. Schallers, Hegels, Feu-
erbachs, Schellings, M. Carrieres, A. Giinthers, C. L. Michelets, Rasmus Nielsens,
Sibberns, P. M. Stillings und anderer Schriften, und er las sie mehr oder weniger
griindlich.

Trotz ihrer Verschiedenheit ist es nicht undurchfiihrbar, alle diese Religions-
philosophen nach dem Christentumsverstindnis zu gruppieren, das sie entweder
voraussetzten oder zu dem sie kamen, oft um es philosophisch zu verteidigen.

Der Hauptteil der dlteren Religionsphilosophen, die Kierkegaard kannte, von
Boethius bis Lessing, setzte die breite christliche Tradition in katholischer oder
nicht-katholischer Ausgestaltung voraus. Einzelne, wie Bohme und Baader, ver-
traten theosophische Theorien; andere, wie unter anderem Sibbern und Strauss,
entfernten sich allm#dhlich immer mehr vom Christentum; ein einzelner, Feuer-
bach, wandte sich in seiner Deutung direkt dagegen. In der Regel vertraten aber
die genannten zeitgendssischen Religionsphilosophen einen nicht sonderlich mar-
kanten Katholizismus des friithen 19. Jahrhunderts oder hiufiger einen lutherisch
gefirbten Kulturprotestantismus. Ihre philosophische Voraussetzung war die eine
oder andere Ausgestaltung des spekulativen Idealismus. Einige waren Anhinger,
andere Widersacher seiner unbestritten grossten Gestalt, Hegels, aber in Deutsch-
land gingen nur Schleiermacher und Schopenhauer, den Kierkegaard spit kennen-
lernte, ihre eigenen Wege.

Auch Kierkegaard ging seinen eigenen Weg, aber es dauerte einige Zeit, bevor
er ihn fand. Wahrend seiner Suche geriet er bei verschiedenen der genannten
Religionsphilosophen in Sackgassen.

Nach seiner ersten Auseinandersetzung im Juni 1835 mit der Theologie, wie er



N. Thulstrup, Kierkegaards Kenntnis der philos. und theol. Tradition 359

sie damals kannte, begann er im August desselben Jahres zu ahnen, welche Auf-
gabe er sich stellen und welches Ziel er sich setzen wollte. Er mochte (nach Pap. I
A75, S. 53) «die Idee finden, fiir die ich leben und sterben will». Er sagte nicht,
dass er eine solche Idee gefunden hatte, sondern nur, dass er sie suchen wollte.

Seit dem Friihjahr 1835 (Pap.I C 46 ff.) und bis Ende Januar 1837 (Pap.I
C 127) waren seine Lektiire und sein Exzerpieren #sthetisch orientiert und kon-
zentrierten sich allméhlich um drei grosse Gestalten und personifizierte Ideen:
Don Juan, Faust und Ahasverus, alles Typen der Verzweiflung nach Kierkegaards
spiter gewonnenem Verstidndnis.

Abgesehen von einzelnen Aufzeichnungen und Notizen im Tagebuch beginnen
die eigentlichen philosophischen Exzerpte erst im Herbst 1837. Kierkegaard unter-
nahm damals eine sorgfiltige Lektiire der nicht unbedeutenden «Vorlesungen iiber
Glauben und Wissen» des Rechtshegelianers J. E. Erdmann, die gerade heraus-
gekommen waren (1837, Ktl. Nr. 479). Erdmanns Buch ist eines der recht wenigen
neueren Biicher auf dem Gebiet der Religionsphilosophie, die er ganz zu Ende las.
Meistens legte er solche Biicher enttduscht und irritiert weg. Die Lektiire von Erd-
manns Buch schirfte aber Kierkegaards Problembewusstsein und weckte seine
Kritik. Er gab bald seinem starken Zweifel iiber die Richtigkeit der spekulativen
Verkniipfung des dialektischen Denkens und der Offenbarung als historischer Be-
gebenheit Ausdruck, ebenso erklérte er sich mit der Tendenz Erdmanns prinzipiell
uneinig, dem Glauben einen niedrigeren Platz als dem Wissen anzuweisen. Nach-
dem er sich mit Erdmann bemiiht hatte, bekam Kierkegaard die Programmschrift
des jiingeren Fichte iiber «Spekulation und Offenbarung» in die Hand (Pap. II
A 204). Er war zuerst beeindruckt, wurde aber dann kritisch und enttduscht. Auch
hier fand er nicht, was er suchte.

Mehrere Beispiele aus dieser und der folgenden Zeit kdnnten erwéhnt werden,
die alle die Richtigkeit von seiner Erkldrung im Examensantrag («Breve» Nr. XI)
bekraftigen, dass er mit vollen Segeln in ein Studium der Philosophie trieb und die
letzten Produkte der deutschen und dénischen spekulativen Richtung zur Kenntnis
nahm. Ein unvollendetes «Drama», «Der Streit zwischen dem alten und dem neuen
Seifenkeller» (Pap. II B 1-21), zeigt eine ironische Abstandnahme von dem Neuen,
wihrend ein humoristischer und leicht selbstironischer Riickblick auf die letzten
Studienjahre in dem gleichfalls unvollendeten, selbstbiographischen und philoso-
phischen Entwurf «Johannes Climacus oder De omnibus dubitandum est» (Pap.
IV b 1-17) zu finden ist. Als er diesen schrieb, hatte er ein gut bestandenes Ex-
amen, eine Magisterabhandlung und ein gebrochenes Verldbnis hinter sich. Was er
in dieser Schrift iiber die Lektiire des Studenten und deren Resultat sagt, ent-
spricht genau dem, was ein Studium der Papiere aufzeigt, ebenso der erwihnten
Erklirung in seinem Examensantrag: «Stiess er auf eine neuere philosophische
Schrift, so legte er sie wohl nicht zur Seite, bevor er sie gelesen hatte, aber wenn er
sie gelesen hatte, wurde er oft unzufrieden und missmutig» (Pap.IV B 1, S. 112).

An die eigenen Schriften der grossen Denker hatte er sich noch nicht heran-
gewagt. Das tat er jedoch bald danach, als Platon und Hegel wihrend der Aus-
arbeitung von «Uber den Begriff Ironie» auf sein Lesepult kamen. Spiter folgte,



360 N. Thulstrup, Kierkegaards Kenntnis der philos. und theol. Tradition

besonders 1842-43, seine intensive Beschiftigung mit Aristoteles, Descartes, Leib-
niz, Spinoza und anderen philosophischen Klassikern, indem er zur allgemeinen
Orientierung unter Darstellungen der Philosophiegeschichte besonders die von
Tennemann benutzte.

Vorher machte Kierkegaard doch einen Versuch mit einem beriihmten zeit-
gendssischen Denker, nimlich Schelling, der an die Berliner Universitiit berufen
worden war, um den Hegelianismus mit seiner sogenannten positiven Philosophie
zu bekdmpfen. Fast fluchtartig verliess Kierkegaard am 25. Oktober 1841 Kopen-
hagen und reiste nach Berlin, nachdem er am 29. September seine Disputation fiir
den philosophischen Magistergrad verteidigt und am 11. Oktober definitiv mit
Regine Olsen gebrochen hatte. Die an Schelling gestellten Erwartungen und die
unmittelbare Begeisterung iiber die Moglichkeit, ihn zu horen, wandten sich aber
bald in Enttduschung, Gleichgiiltigkeit, ja Verachtung. Auch bei Schelling fand er
nicht, was er suchte. Wieder einmal war er in eine Sackgasse geraten.

Das bedeutete nicht, dass die fritheren und spéteren Studien der religionsphilo-
sophischen, metaphysischen und ethischen Werke ergebnislos blieben. Sie nutzten
ihm verschiedentlich. Er nahm sie in den Dienst seiner literarischen Produktion
auf, die fiir ihn im Dienste der Idee stand und eigentlich Gottesdienst war.

Mit seiner Kenntnis der Religionsphilosophie wuchs natiirlich Kierkegaards
Kenntnis der Philosophie im allgemeinen, aber mit wenigen Ausnahmen sank sein
Interesse dementsprechend. Oppositionelle Denker wie Sokrates, Hamann und
Lessing, die gegen die philosophischen Systembauer protestierten, vermochten sein
Interesse zu fangen und festzuhalten, wahrend andere grosse Namen wie Aristo-
teles, Descartes, Leibniz und Spinoza ihn zwar das eine oder andere lehrten, ihn
aber nicht engagieren konnten. Gegeniiber Kant zeigte er kein iiberwiltigendes
Interesse, und seine Kenntnis eines katholischen Klassikers wie Thomas ist nicht
erwiahnenswert, was nicht die Moglichkeit ausschliesst, auf Parallelen und auf
Kontraste zu diesen beiden epochemachenden Denkern hinzuweisen.

Auch was die Philosophie betrifft, wurde Kierkegaards Auswahl einer genauen
Priifung unterworfen und in den Dienst der Idee gestellt.

Wihrend im Katalog iiber Kierkegaards Bibliothek die Biicher, die er bei sei-
nem Tod besass, verzeichnet sind, konnen die aufbewahrten Buchhéndlerrech-
nungen bestdtigen, was schon ein chronologischer Durchgang der Papiere und
Werke erhellt, nimlich dass seine Anschaffungen der klassischen, mittelalterlichen,
neueren und neuesten Philosophie sich zeitlich ungefdhr folgendermassen verteilt:
In der zweiten Hilfte der 1830er Jahre besorgte er sich und las iiberwiegend da-
mals aktuelle, deutsche und dinische philosophische Schriften, und in den 1840er
Jahren baute er seine Sammlung solcher Schriften weiter aus. Man findet bei-
spielsweise Biicher von A. P. Adler, F. Beck, Poul Mgller, J. E. Erdmann, Fichte,
dem jiingeren Fichte, F. Fischer, J. Frauenstadt, A. Giinther, Hegel, Heiberg, Ro-
senkranz, Schaller, Schelling, F. Schlegel, Schleiermacher, Schopenhauer, Sibbern,
Steffens, Stilling, Weisse und Werder. Nach ca. 1850 richtete er seine Aufmerk-
samkeit auf andere Probleme als die rein philosophischen, und die Anschaffung
solcher Biicher nahm stark ab.



N. Thulstrup, Kierkegaards Kenntnis der philos. und theol. Tradition 361

Vom Sommer 1841 bis Ende 1846 nahm Kierkegaard, veranlasst durch die Er-
weiterung seines Interessengebiets, betridchtliche Biicheranschaffungen innerhalb
der antiken, mittelalterlichen und neueren Philosophie vor. Gewisse Hauptricht-
linien fiir diese Biicherkdufe sind ersichtlich. Um einen Uberblick iiber die Ge-
schichte der Philosophie zu gewinnen, die er bis jetzt im wesentlichen nur aus
Hegels Darstellung des antiken Denkens und von Martensens Vorlesungen iiber
die neuere Philosophie von Descartes bis Hegel kannte, kaufte er sich die grund-
legenden dlteren Werke von Brucker (Ktl. Nr. 446-50), Buhle (Ktl. Nr. 440—45),
Tiedemann (Ktl. Nr. 833 ff.) und ein paar ausfiihrliche Nachschlagewerke wie die
von Krug (Ktl. Nr. 604-608) und Walch (Ktl. Nr. 863 ff.). Dazu kommt eine Reihe
von Darstellungen der ganzen Philosophiegeschichte oder bestimmter Perioden
und Schulen, z. B. von F. Ast, Carriere, Chalybaeus, Cousin, Gronovius, Kanne-
giesser, Marbach, Preller, Ritter, Ruge und das bahnbrechende Werk Zellers iiber
die griechische Philosophie (Ktl. Nr. 913-14). Die grosste Bedeutung fiir ihn be-
kamen Tennemanns Philosophiegeschichte (Ktl. Nr. 815-26) und Trendelenburgs
Schriften iiber die Logik, iiber Aristoteles und gegen Hegel (Ktl. Nr. 842—-48).

Ferner kaufte und las Kierkegaard die griechischen und romischen philosophi-
schen Klassiker, die er zum Teil schon von der Schule oder den fritheren Studien-
jahren her kannte. Er erhielt auf diese Weise eine sehr reichhaltige Platon-Samm-
lung (Ktl. Nr. 1144-70), sowohl Textausgaben, Ubersetzungen wie auch Sekundér-
literatur, wovon besonders das Werk von K. F.Hermann (Ktl. Nr. 576) hervor-
gehoben werden muss. Ebenso legte er eine bedeutungsvolle Aristoteles-Sammlung
an (Ktl. Nr. 1056-95). Unter den antiken Philosophen waren auch Sextus Empiri-
cus (Ktl. Nr. 146), Epiktet (Ktl. Nr. 1113-14) und Marcus Aurelius (Ktl. Nr. 1218)
vertreten, ebenso besass er viele Textausgaben sowie ddnische und deutsche Uber-
setzungen von Plutarch (Ktl. Nr. 1172-1200), Cicero (Ktl. Nr. 1224-45) und Se-
neca (Ktl. Nr. 1374-80).

Das mittelalterliche Denken war in seiner Bibliothek wesentlich schwicher ver-
treten. Die Sammlung von Werken der neueren Philosophie von Descartes bis
Kant war hingegen reichhaltiger und umfasste gute Ausgaben von Descartes (Ktl.
Nr. 473), Leibniz (Ktl. Nr. 619-20), Spinoza (Ktl. Nr. 788) und F.Bacon (Ktl.
Nr. 419-20). Die eigentlichen Empiriker wie Locke und Hume reizten ihn nie zu
einem genaueren Studium. Von Swedenborg besass er einzelne Schriften (Ktl.
Nr. 810 ff.), von Kant die Hauptschrift (Ktl. Nr. 594 ff.). In entschieden hSherem
Grad waren es aber die philosophisch oppositionellen Denker wie Lessing (Ktl.
Nr. 1747-63) und Hamann (Ktl. Nr. 536—44), die Kierkegaards Interesse fesselten,
ebenso darf in diesem Zusammenhang Jacobi nicht iibersehen werden (Ktl. Nr.
1722-28). :

Fragt man nun, welche Bedeutung Kierkegaards recht umfassende und sehr
eindringende philosophische Studien fiir seine Christentumsauffassung bekamen,
lautet die Antwort, dass sie ihm in seinem eigenen Klarungsprozess als Hilfe dien-
ten, und zwar zum grossten Teil in negativer Hinsicht, zum kleineren Teil auch in
positiver Hinsicht. Eine klare Bestitigung dafiir wird in der deutlich autobiogra-
phischen Einleitung zu «Johannes Climacus» (Pap. IV B 1, S. 112 ff.) gegeben, wo



362  N.Thulstrup, Kierkegaards Kenntnis der philos. und theol. Tradition

iiber den in das Denken verliebten Jiingling gesagt wird, dass er die Lektiire der
Klassiker, die er von der Schule her kannte, ab und zu wiederholte, dass die histo-
rischen Schriften ihn nicht fesselten, dass neuere philosophische Schriften ihn oft
unzufrieden und missmutig machten, dass er als Student es nicht wagte, die ei-
genen Schriften der grossen Denker zu lesen. Erst als «Kandidat» und Magister
wagte er den Versuch, aber mit den erwdahnten Resultaten.

Wihrend man in den Papieren Kierkegaards Kenntnis der dogmatischen, ethi-
schen, religionsphilosophischen und rein philosophischen Schriften von dem ersten
Kontakt bis zu dem Zeitpunkt, an der er die Bekanntschaft aufsagte, verfolgen
kann, kann man in seinem Schrifttum von Anfang bis Ende seine Auseinander-
setzung mit jenen Denkern verfolgen, die er der Miihe wert fand, sie einer Kritik
zu unterziehen. Das sind Ausnahmen, die die Regel bestitigen. Sokrates war fiir
Kierkegaard bestdndig der grosste aller Philosophen, denn er war nicht bloss wie
die iibrigen unwissend iiber sich selbst und iiber die Wahrheit, sondern er kannte
und rdumte seine Unwissenheit ein. Kierkegaard suchte in fritheren Jahren ver-
geblich dieses philosophische Eingestandnis bei einer langen Reihe von grossen
oder weniger grossen Denkern aus Vergangenheit und Gegenwart. Ebenso wartete
er vergeblich auf ein christliches Eingestdndnis des Abstandes zwischen der dini-
schen Christenheit seiner Zeit und dem, was er unter dem Christentum des Neuen
Testaments verstand. Die Enttduschung des jungen Studenten, den Kierkegaard
Johannes Climacus nannte, wurde bei dem friih gealterten Schriftsteller zur Ver-
bitterung iiber die ethische und christliche Feigheit und Verwirrung seiner Zeit-

genossen.
Niels Thulstrup, Kopenhagen



	Kierkegaards Kenntnis der philosophischen und theologischen Tradition

