
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 35 (1979)

Heft: 6

Artikel: Kierkegaards Kenntnis der philosophischen und theologischen Tradition

Autor: Thulstrup, Niels

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878494

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878494
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kierkegaards Kenntnis der philosophischen
und theologischen Tradition

Einerseits war Kierkegaards Kenntnis der verschiedenen Christentumsdeutungen
während seines ganzen Lebens in hohem Grade durch das christliche Erbe des

Elternhauses, der Schule und der Kirche mitbestimmt. Andererseits wurde sie von
1830 an, als er Student wurde, auf verschiedene Weise und mit verschiedener
Stärke durch Faktoren geprägt, die von aussen kamen, entweder weil Kierkegaard
in seinem Fachstudium und später mit verschiedenen Christentumsdeutungen
konfrontiert wurde, oder weil er sie als mögliche Hilfe zur Lösung bestimmter Probleme
heranzog. Seine positive, negative oder gleichgültige Haltung gegenüber den
Christentumsdeutungen, die er solchermassen mehr oder weniger gründlich kennenlernte,

wurde mit den Jahren immer markanter, während sein eigenes
Christentumsverständnis allmählich festere Konturen gewann und schliesslich zu seinem
Inhalt von dem bestimmt wurde, was Kierkegaard als «das Christentum des Neuen
Testaments» bezeichnete (z. B. Augenblick Nr. 5, SV Samlede Vaerker XIV,
203).1

Um zu sehen, mit welchen Theologen und Philosophen Kierkegaard auf die
eine oder andere Weise Bekanntschaft machte und wie er ihnen gegenüber
reagierte, kann man seine Bücherrechnungen und den Katalog über seine Bibliothek
benützen. Man kann dabei chronologisch feststellen, wann etwas in seinen
Gesichtskreis kam und oft wann es wieder aus dem Blickfeld verschwand, in der
Regel auch, warum er Interesse dafür bewahrte oder verlor. Einen besseren Überblick

gewinnt man aber, wenn man systematisch zu Werke geht und Kierkegaards
Kenntnis der einzelnen theologischen und philosophischen Disziplinen untersucht.
Im folgenden werden die chronologische und die systematische Methode miteinander

kombiniert, indem eine Systematisierung der theologischen und philosophischen

Disziplinen als Grundlage dient, während die Hinweise auf einzelne
Repräsentanten, Schulen, Richtungen in den einzelnen Disziplinen chronologisch
geordnet werden.

In seinem theologischen Universitätsstudium widmete Kierkegaard der
exegetischen und der historischen Theologie nur so viel Zeit und Fleiss, wie es die
Examensansprüche erforderten, aber recht geringe Aufmerksamkeit. Von einem
Interesse und Engagement für diese Fächer kann bei ihm nicht die Rede sein;
höchstens konnten sie als Hilfsdisziplinen oder Beispielsammlungen dienen. Unter
den traditionellen Fächern beanspruchten allein die systematischen sein Interesse,
und allmählich nur auf eine für ihn besondere Weise.

i S. Kierkegaard, Samlede Vaerker, 2. Aufl., hrsg. von A. B. Drachmann, J. L. Heiberg &
H. O. Lange, I-XV (1920-36).



352 N. Thulstrup, Kierkegaards Kenntnis der philos, und theol. Tradition

1.

In seinem Konzept zu einem Brief an P. W. Lund vom 1. Juni 1835 (Pap. I
A 72) schreibt Kierkegaard ungewöhnlich offenherzig, dass er sich für zuviel
interessiert und für nichts richtig bestimmt. Was die christliche Dogmatik betrifft,
sieht er nur zwei mögliche Interessesphären. Auf der einen Seite steht die Orthodoxie,

womit er die konservativ lutherisch-pietistische, supranaturalistische Tradition

meint, in der er aufgewachsen war und die ihm durch ihr grosses, altes
Lehrgebäude noch imponiert («ein ungeheurer Koloss»), Mit dieser kann er aber nichts
Richtiges anfangen. Auf der anderen Seite befindet sich der Rationalismus, womit
er H. N. Clausens Dogmatik meint, die er von Vorlesungen her kannte. Damit
kann er auch nichts anfangen, und Clausen macht in seinen Augen durch Inkonsequenz

und oberflächliche Schriftbenutzung eine dürftige Figur.
Bald darauf machte Kierkegaard doch eine gewisse, noch nicht besonders

tiefgehende Bekanntschaft mit drei anderen Christentumsdeutungen, nämlich Grundt-
vigs Traditionstheologie, Schleiermachers revolutionierender Glaubenslehre und
der von Hegel geprägten spekulativen Dogmatik. Mit den beiden ersten wurde er
rasch fertig, denn sie gaben ihm nicht, was er suchte. Mit der dritten unterhielt er
eine Bekanntschaft, die jedoch niemals zur Freundschaft wurde.

Nichts deutet darauf hin, dass Kierkegaard ein wirklich eindringendes Studium
von Grundtvigs schon Anfang der 1830er Jahre umfassender theologischer
Produktion unternahm. Mit gewissen dogmatischen Hauptgesichtspunkten Grundtvigs
wurde er allerdings durch seinen älteren Bruder und J. C. Lindberg frühzeitig
bekannt. Im Frühsommer 1835 (Pap. I A 60-62) legte er einige stark kritische
«Bemerkungen über Grundtvigs Kirchen-Theorie» vor und nahm damit für immer
Abschied von Grundtvig und seinen Glaubensgenossen. Zehn Jahre später brachte
er öffentlich eine Kritik in «Abschliessende unwissenschaftliche Nachschrift»
(1845; SV VII, 26 ff.), die ganz mit dem übereinstimmt, was er als junger Student
in seinen privaten Aufzeichnungen ohne Hinblick auf Veröffentlichung geäussert
hatte.

Im September 1833 besuchte Schleiermacher Kopenhagen, und obwohl man
nicht weiss, ob der junge Student Kierkegaard ihn selber hörte, muss er von ihm
gehört haben. Martensen, der im Oktober 1832 theologischer Kandidat geworden
war, übernahm ein Repetitorium für Theologiestudenten und beantwortete im
folgenden Jahr eine theologische Preisaufgabe, woraus hervorgeht, dass er sich

Hegel und der spekulativen Theologie anschloss und von Schleiermacher Abstand
nahm. Im Herbst 1834 trat Martensen eine zweijährige Studienreise nach
ausländischen Universitäten an. Einen Monat vor seiner Abreise nahm Kierkegaard
ihn als privaten Repetitor, und Martensen wählte als Aufgabe, ihm die Hauptpunkte

von Schleiermachers Dogmatik vorzutragen und mit ihm zu erörtern.
Einige Notizen (Pap. I A 2 u. a. m.) und besonders Exzerpte mit daran geknüpften
kritischen Bemerkungen (Pap. I C 20-24, vollständig wiedergegeben Pap. XII,
S. 126-31), wovon eine einzelne am 1. Oktober 1834 datiert ist, zeigen, dass

Kierkegaard zu dieser Zeit keinen Überblick über Schleiermachers epochemachende



N. Thulstrup, Kierkegaards Kenntnis der philos, und theol. Tradition 353

dogmatische Methode und System erhalten hatte, sondern nur einen gewissen
Einblick in einzelne Lehrgebiete, besonders die Prädestinationslehre.

Auch mit der klassischen Dogmatik des Rechtshegelianismus, Ph. Marheinekes
«Die Grundlehren der christlichen Dogmatik als Wissenschaft» (2. Aufl., 1827,
Ktl. Nr. 644), beschäftigte sich Kierkegaard um diese Zeit ein wenig (Pap. I C 25,
Bd. XII, S. 131-32).

In bedeutend höherem Grad nahm jedoch F. Baaders «Vorlesungen über speculative

Dogmatik» (drei Hefte 1828-33; Ktl. Nr. 396) seine Aufmerksamkeit in
Anspruch. Der Titel war nicht zutreffend, da der Inhalt der Vorlesungen
religionsphilosophisch war.

Obwohl Kierkegaard sich im Sommer 1835 für höchst unzufrieden mit dem
dogmatischen Rationalismus erklärte, schaffte er sich im Dezember 1836 das
ausgeprägt rationalistische dogmatische Kompendium K. G. Bretschneiders an, «Versuch

einer systematischen Entwicklung aller in der Dogmatik vorkommenden
Begriffe» (1805), und hat frühestens 1838 vom selben Verfasser das grosse und
besonders dogmengeschichtlich inhaltsreiche «Handbuch der Dogmatik» in der
4. Auflage gekauft (Ktl. Nr. 437-38). Nur als Nachschlagewerk scheint er bei
einzelnen Gelegenheiten dieses für den Rationalismus repräsentative Werk benutzt
zu haben. Einen noch extremeren Standpunkt lernte Kierkegaard durch H. Brpch-
ners Ubersetzung von D. F. Strauss' «Darstellung der christlichen Glaubenslehre in
ihrer historischen Entwicklung» (Ktl. Nr. 803-804) kennen. Hier war der
historische Stoff in weitem Masse von Baur und Bretschneider übernommen. H. N.
Clausens populäre «Entwicklung der christlichen Hauptlehren» von 1844 (Ktl.
Nr. 254) und desselben «Christliche Glaubenslehre» von 1853 (Ktl. Nr. 256) hat
Kierkegaard angeschafft, aber er hat sich nicht viel damit beschäftigt.

Die Orthodoxie in ihrer echten Gestalt kannte Kierkegaard faktisch nicht. Am
nächsten kam er ihr durch Karl Hases Versuch, sie in seinem dogmatischen Repe-
titorium «Hutterus redivivus oder Dogmatik der evangelisch-lutherischen Kirche»
wieder erstehen zu lassen. Während seiner Examenslektüre hat Kierkegaard die
4. Ausgabe dieses Buches gekauft (1839, Ktl. Nr. 581) und es seither als ein

bequemes Nachschlagewerk gebraucht, neben dem von Breitschneider und in
weiterem Ausmass als dieses. Eine nicht so streng lutherisch, mehr direkt biblisch
orientierte Darstellung besass er in Aug. Hahns «Lehrbuch des christlichen Glaubens»

(1828; Ktl. Nr. 535).
Die spekulative Dogmatik lernte Kierkegaard zunächst aus erster Hand durch

die Lektüre von Marheineke kennen. Sodann protokollierte er den Anfang von
Martensens Vorlesungen im Sommersemester 1838 und Wintersemester 1838-39
(Pap. II C 26, 27, 28) und besorgte sich für das weitere eine Reinschrift. Davon ist
ein Heft (§§ 24-59) offenbar verlorengegangen. In Berlin hörte er im
Wintersemester 1841-42 Marheineke selbst über Dogmatik lesen, protokollierte
sorgfältig (Pap. III C 76, gedruckt in Pap. XIII) und war nicht unzufrieden, auf diese

Weise einen direkten Eindruck zu bekommen (Briefe Nr. 49).
Es dauerte jedoch nicht lange, bis Kierkegaard es faktisch aufgab, sich mit

der spekulativen Dogmatik zu beschäftigen, ausgenommen zu polemischen Zwek-



354 N. Thulstrup, Kierkegaards Kenntnis der philos, und theol. Tradition

ken. Die «Philosophischen Brocken» (1844) und die «Abschliessende
unwissenschaftliche Nachschrift» (1846) bilden einen wichtigen Protest, im «Begriff Angst»
wird Schleiermacher gepriesen auf Kosten der spekulativen Dogmatiker, und im
Tagebuch von Dezember 1844 heisst es bündig: «Die ganze Dogmatik ist ein
Missverständnis, besonders derartig, wie sie nun geworden ist» (Pap. VI A 17).

Am 19. Juli 1849 erschien Martensens «Die christliche Dogmatik»2 und nur
zehn Tage später im gleichen Verlag Kierkegaards «Die Krankheit zum Tode».
Kierkegaard war bereits fertig mit Martensens Dogmatik (die der Verfasser ihm
verständlich genug nicht gesandt hatte), bevor er das schöne Buch öffnete. In dem
Tagebuch (Pap. X, 1 A 553 ff.) für die folgenden Wochen kann man seine
unmittelbare Reaktion verfolgen, eine fundamentale Kritik und eine steigende Irritation,

als er allmählich Martensens Hauptwerk las.
Martensens Grundgedanke war, dass das religiöse Verhältnis ein «Existenzial-

verhältnis ist, ein Bewusstsein vom Gottesverhältnis, welches eins ist mit dem
persönlichen Leben und Sein in diesem Verhältnis ,».3 Es sei ein Verhältnis, das
sowohl Gefühl, Denken wie auch Willen umfasst und für welches sowohl die
Vernunft wie auch die Phantasie Erkenntnismittel sind, woraus die theologische
Spekulation resultiert, mit dem Schrift- und Kirchenprinzip auf der einen Seite und
dem christlichen Subjektivitätsprinzip auf der anderen.

Diese Theorien waren weder neu noch unbekannt für Kierkegaard. Man findet
sowohl im Grundgedanken wie auch in der weiteren Entfaltung der Dogmatik
Martensens - nach den Prolegomena eine Darstellung des christlichen
Gottesbegriffs und danach ein trinitarisch geordnetes Lehrsystem von heilsgeschichtlichem

Inhalt - eine weitgehende, teilweise wörtliche Ubereinstimmung mit den

Vorlesungen, die Kierkegaard zehn Jahre früher zum Teil gehört, zum Teil gelesen
hatte. Dazwischen lag der Hauptteil von Kierkegaards Werk, das Martensen ignoriert

hatte, das aber für den Verfasser selbst einen Klärungsprozess oder, wenn
man so will, einen Gesundungsprozess bedeutet hatte. Im «Begriff Angst» (SV IV,
324) konnte Kierkegaard Schleiermacher preisen, weil dieser in seiner Glaubenslehre

die Absicht hatte, das Christentum als eine historisch gegebene Grösse zu
beschreiben, deren Wahrheit er nicht philosophisch begreifen oder umdeuten
wollte. Martensens Dogmatik aber kam nach Kierkegaards Auffassung zu spät,
falls sie überhaupt hätte kommen sollen (Pap. X, 1 a 553). Sie behauptet, das

Unbegreifliche begreifen zu können (Pap. X, 1 A 554), und betrachtet fälschlich den
Glauben als eine Summe von Lehrsätzen (ibid.). Das einzig Wissenschaftliche an
ihr sei, dass sie in Paragraphen eingeteilt ist; Martensens eigene Existenz drücke

genau den Gegensatz zur Verwirklichung des Christentums aus (ibid. 558). Ein
dogmatisches System soll nicht wie Martensens «auf der Basis aufgeführt werden:
den Glauben zu begreifen, sondern auf der Basis: zu begreifen, dass man den
Glauben nicht begreifen kann» (ibid. 561). Weiterhin findet es Kierkegaard für

2 H. L. Martensen, Den kristelige Dogmatik (1849), im Verlag C. A. Reitzel, wie Kierkegaards

«Die Krankheit zum Tode».
3 Martensen (A. 2), S. 8.



N. Thülstrup, Kierkegaards Kenntnis der philos, und theol. Tradition 355

Martensen charakteristisch, dass er niemals den jüngeren Fichte, Baader oder
Günther zitiert, aber beständig Schleiermacher, den er korrigiert, was faktisch
bedeutet, dass er Vorteil aus dem zieht, was nach Schleiermacher hervorgetreten
ist, um damit, ohne es zu erwähnen, diesen Dogmatiker zu kritisieren (ibid. 588).
Martensens Opposition gegen die moderne Wissenschaft ist weder «Fleisch noch
Fisch» (ibid. 604), mit dem Paradox kann er nichts anfangen (ibid. 616), und
insgesamt ist er als Denker und als Mensch ein mässiger Patron (ibid. 619). Eine
einzelne Bemerkung über die Taufe4 findet Kierkegaard zwar akzeptabel, aber im
nächsten Paragraphen macht er sie sofort wieder rückgängig (ibid. 620). Mit
Martensens Auffassung über die Ordination verhält es sich nicht anders.

Anfang August 1849 war Kierkegaard im buchstäblichen Sinne damit fertig,
Martensens Dogmatik zu lesen, und schrieb kurz vorher: «Das sieht aus, als ob da
etwas wäre - aber eigentlich wird dort nichts gesagt. Mit Martensen wollte ich
mich niemals einlassen, ohne einen öffentlichen Notar mitzuhaben, um doch etwas
zu haben, um festzustehen» (Pap. X, 1 A 622).

An der langwährenden öffentlichen Debatte, die sich bald über Martensens
Dogmatik erhob, nahm Kierkegaard nicht teil; aber er folgte ihr aus nächster
Nähe, erhielt Rasmus Nielsens, J. Paludan-Müllers, P. M. Stillings und M. Eiriks-
sons Streitschriften und stand in persönlichem und schriftlichem Kontakt mit Nielsen,

Martensens härtestem Angreifer.
Von den ihm bekannten Dogmatikern respektierte Kierkegaard im Grunde nur

Schleiermacher, den er eben durch Martensen in seiner Jugend kennengelernt
hatte.

2.

Darstellungen der christlichen Ethik in Kierkegaards Bibliothek nach der
Reihenfolge ihrer Erscheinungsjahre geben zu folgenden Beobachtungen Anlass.

Von den altkirchlichen und reformatorischen Darstellungen besass Kierkegaard
Augustins ethische Schriften in der Mauriner Ausgabe (Ktl. Nr. 117-34), die er
am 23. Mai 1843 anschaffte. Luthers ethische Hauptschriften waren ihm zugänglich

in Gerlachs Auswahl (Ktl. Nr. 312-16), und Calvins Institutio, die sowohl
Dogmatik als auch Ethik umfasst, besass er in Tholucks Ausgabe (Ktl. Nr. 455-56).
Keine dieser Theorien der ethischen Klassiker scheint seine Aufmerksamkeit in
nennenswertem Grade beschäftigt zu haben. Höher setzte er Thomas a Kempis und
Joh. Arndt. Aus der Periode der lutherischen Orthodoxie besass Kierkegaard kein
theoretisches ethisches Werk, auch keines vom Pietismus oder aus der
Aufklärungszeit, obwohl er aus diesen Perioden eine recht ausführliche Sammlung
erbaulicher und popularisierender Literatur zum Fach besass.

Sind diese Beobachtungen schon an sich auffallend, so ist es noch bemerkenswerter,

dass Kierkegaard weder von Kants noch von Schleiermachers ethischen
Hauptwerken, welche direkt und indirekt in der Diskussion um die christliche

* Martensen (A. 2), § 255.



356 N. Thulstrup, Kierkegaards Kenntnis der philos, und theol. Tradition

Ethik nicht nur zu seiner Zeit, sondern nach wie vor dominierend waren, irgend
etwas besessen oder unmittelbar gekannt hat.5

Jedoch besass Kierkegaard eine Anzahl von anderen zeitgenössischen Darstellungen

und Monographien. Das berühmte, pietistisch geprägte System der christlichen

Moral (1788-1815) des Predigers Fr.-V. Reinhard besass er in A. K. Holms
dänischer Übersetzung (1-5, 1803-21; Ktl. Nr. 730-34). Weder in den «Papieren»
noch in den «Gesammelten Werken» wird aber dieses umfassende Werk zitiert,
und es wird nicht einmal darauf angespielt. Etwas mehr Aufmerksamkeit dürfte
Kierkegaard nach dem theologischen Studienplan P. E. Müllers «Christliches
Moralsystem» gewidmet haben, das einen kantianischen Rationalismus repräsentiert
und das er in der 2. Ausgabe von 1827 besass (Ktl. Nr. 691). Inzwischen hatte
C. E. Scharling 1835 de Wettes «Lehrbuch der christlichen Sittenlehre und deren
Geschichte» (Ktl. Nr. 871) übersetzt, mit dem Kierkegaard sich viel eingehender
beschäftigte. Das Werk, das aus de Wettes späteren Jahren stammt, als ihn die
Pietisten zu radikal und die Rationalisten zu pietistisch fanden, repräsentiert eine
Vermittlungstheologie, und es war für Kierkegaard nicht so sehr ein Lehrbuch wie
ein Nachschlagewerk zur Geschichte der Ethik.

Obwohl nicht ausschliesslich zur christlichen Ethik gehörend, zog Martensens
«Grundriss des Systems der Moralphilosophie» (1841, Ktl. Nr. 650) Kierkegaards
Aufmerksamkeit an, aber diese Schrift gehörte nicht zu seiner Lieblingslektüre.
Zwar ist behauptet worden, dass man Martensens Standpunkt bei Kierkegaards
Pseudonym Assessor Wilhelm wiederfindet; dieser war aber nicht Hegelianer,
entbehrte gerade den entscheidenden Zügen des Hegelianismus, ja Kierkegaard sagt
mit Recht selbst, dass die Ethik des Assessors «genau gegen die Hegeische
gerichtet ist» (SV VIII, 494 Anm.). Martensen behauptete, Moralphilosophie und
christliche Ethik seien untrennbar und das speziell Theologische zeige sich bloss
in der Individualisierung des Allgemeinen, wie es die Philosophie in Hegels
Ausgestaltung schon begriffen hatte. Die Voraussetzung der Moralphilosophie sei «die
wirkliche Sittlichkeit, die bei allen Nationen genau mit der Religion zusammenhängt,

worin sie ihren letzten Grund hat»,6 und ihr Inhalt solle nach Hegels dialektischer

Methode entwickelt werden. Ihr Kernpunkt sei die Lehre vom freien Willen

des Menschen, der geschaffen und dazu bestimmt ist, als Persönlichkeit den

göttlichen Willen zu verwirklichen. In drei Hauptformen trete das Gute hervor,
nämlich als Gesetz, als Ideal und als Reich der Persönlichkeit, dessen absolute
Wirklichkeit die Gemeinde ist, das Reich Gottes als solches.

Martensen unterschied zwar, aber nur um zu vereinen, während Kierkegaard
unterschied, um den Unterschied und die Trennung zwischen Moralphilosophie
und christlicher Ethik festzuhalten, wie schon aus der wissenschaftstheoretischen

Einleitung zu «Begriff Angst» hervorgeht (SV IV, 313-28).

s Auch ein so hervorragendes Werk wie R. Rothe, Theologische Ethik, 1-4 (1845-48),
wurde in Kierkegaards Bibliothek nicht gefunden.

« Martensen (A. 2), § 2.



N. Thulstrup, Kierkegaards Kenntnis der philos, und theol. Tradition 357

Während Martensens spekulatives Ethik-Buch keine positive Bedeutung für
Kierkegaard erhalten konnte, wäre es im voraus nicht ausgeschlossen gewesen,
dass ein so bedeutendes Werk wie die erste konfessionell lutherische Darstellung,
A. G. C. v. Harless' «Christliche Ethik», die 1842 herauskam und die er sich in der
unveränderten 3. Auflage von 1845 anschaffte (Ktl. Nr. 546), sein Interesse hätte
erwecken können.

Erst mehrere Jahre später schaffte Kierkegaard ein paar spätidealistische
Darstellungen an, nämlich H. M. Chalybaeus, «System der speculativen Ethik oder
Philosophie der Familie, des Staates und der religiösen Sitte», 1-2 (1850; Ktl.
Nr. 463-64), und I. H. Fichte, «System der Ethik», I—II, 1-2 (1850-53; Ktl. Nr.
510-11). Von diesen Werken war das des jüngeren Fichte (Professors in Tübingen)

das entschieden bedeutendere, repräsentativ für den spekulativen, antihegel-
schen Theismus, und Kierkegaard bewahrte dafür viele Jahre hindurch Interesse
und Respekt. Der erste Band enthält eine immer noch lesenswerte und für seine
Zeit neue Darstellung der Geschichte der Ethik und Rechtsphilosophie; aber als
Ethiker war Fichte nicht Empiriker. Ausdrücklich behauptet er: «Im Einswerden
des menschlich-endlichen Willens mit dem göttlichen ist der Ursprung und die
Vollendung der Sittlichkeit gefunden.»7 Wie Martensen konnte er sagen, dass die
entscheidende Voraussetzung für die Verwirklichung der höchsten sittlichen Idee,
der Wiedervereinigung mit dem göttlichen guten Willen, die Willensfreiheit des

einzelnen Menschen ist. Im zweiten Band wird dann die Lehre von den
allgemeinen ethischen Begriffen, die Tugend- und Pflichtlehre (II, 1) und die Lehre
von der sittlich-rechtlichen und der religiösen Gesellschaft (II, 2) entwickelt.

Als die genannten Werke herauskamen, war Kierkegaard einerseits so weit
vorgedrungen in dem Klärungsprozess, den die Tätigkeit als Schriftsteller für ihn
bedeutete, andrerseits von anderen Fragen so stark in Anspruch genommen, dass

diese theoretisch-ethischen Werke nicht die Bedeutung für ihn erhielten, die
jedenfalls Fichtes Werk verdient hätte. Ob er das ganze Buch gelesen hat, kann
schwerlich entschieden werden. In dem Tagebuch und in den losen Papieren wird
er nur an drei nicht wesentlichen Stellen erwähnt.

Ein Hauptzug jener Darstellungen der christlichen Ethik, von denen Kierkegaard

Kenntnis hatte, war in verschiedener Ausgestaltung und mit verschiedener

Begründung die Forderung an den Christen, in seinem irdischen Beruf zu bleiben
und zu wirken. Die Auffassung, zu der er schliesslich gelangte, bedeutete genau
das Gegenteil, nämlich dass die christliche Ethik den Einzelnen dazu auffordert,
der Welt abzusterben. Ein echter Dialog mit den Zeitgenossen konnte sich daher
immer weniger entfalten.

3.

Kierkegaards Kenntnis der christlichen Religionsphilosophie war indessen
beachtlich. Fast kein wesentliches Werk seiner Zeit blieb ihm unbekannt. War schon

i I. H. Fichte, System der Ethik, 1-2 (1850-53), 2, S. VIII (Vorwort).



358 N. Thulstrup, Kierkegaards Kenntnis der philos, und theol. Tradition

der Hauptteil der ihm bekannten Darstellungen der christlichen Ethik von der
einen oder anderen Philosophie beeinflusst oder dominiert, spielte dieser Einfluss
in den religionsphilosophischen Werken, die er studierte, eine ganz entscheidende
Rolle.

Zur Orientierung über die laufende Debatte abonnierte Kierkegaard zwei grosse,
gut redigierte Zeitschriften, nämlich H. M. Clausens und M. H. Hohlenbergs
«Zeitschrift für ausländische theologische Literatur» (1833 ff.) und die gegen die
Hegelianer gerichtete, von dem jüngeren Fichte begründete «Zeitschrift für
Philosophie und spekulative Theologie» (1837 ff.), Organ der deutschen spekulativen
Theisten.

Von den älteren klassischen Werken besass er unter anderem Boethius (Ktl.
Nr. 431), Abaelards Dialog (Ktl. Nr. 380), Bonaventuras kleinere Schriften (Ktl.
Nr. 435-36), verschiedene Schriften von Jacob Böhme (Ktl. Nr. 451-54), Leibniz'
Hauptwerke auf Deutsch, Französisch und Latein (Ktl. Nr. 619-20), ebenso Pascals

(Ktl. Nr. 711-14), Hamanns und Lessings Schriften (Ktl. Nr. 536-44 und
1747-63), die zu den für Kierkegaard wichtigsten Werken zählen. Fast alle
grösseren und kleineren Schriften von F. v. Baader (Ktl. Nr. 394-418) waren in Kierkegaards

Besitz und wurden gründlich studiert. Fachliteratur, die von der Mitte der
1820er Jahre bis zum Beginn der 1850er erschienen war, befand sich ungewöhnlich

vollständig in seiner Sammlung. Er besass I. H. Fichtes, C. H. Weisses, J. L.
Heibergs, F. C. Baurs, J. G. F. Billroths, J. E. Erdmanns, J. Schallers, Hegels,
Feuerbachs, Schellings, M. Carrières, A. Günthers, C. L. Michelets, Rasmus Nielsens,
Sibberns, P. M. Stillings und anderer Schriften, und er las sie mehr oder weniger
gründlich.

Trotz ihrer Verschiedenheit ist es nicht undurchführbar, alle diese
Religionsphilosophen nach dem Christentumsverständnis zu gruppieren, das sie entweder
voraussetzten oder zu dem sie kamen, oft um es philosophisch zu verteidigen.

Der Hauptteil der älteren Religionsphilosophen, die Kierkegaard kannte, von
Boethius bis Lessing, setzte die breite christliche Tradition in katholischer oder
nicht-katholischer Ausgestaltung voraus. Einzelne, wie Böhme und Baader,
vertraten theosophische Theorien; andere, wie unter anderem Sibbern und Strauss,
entfernten sich allmählich immer mehr vom Christentum; ein einzelner, Feuerbach,

wandte sich in seiner Deutung direkt dagegen. In der Regel vertraten aber
die genannten zeitgenössischen Religionsphilosophen einen nicht sonderlich
markanten Katholizismus des frühen 19. Jahrhunderts oder häufiger einen lutherisch
gefärbten Kulturprotestantismus. Ihre philosophische Voraussetzung war die eine
oder andere Ausgestaltung des spekulativen Idealismus. Einige waren Anhänger,
andere Widersacher seiner unbestritten grössten Gestalt, Hegels, aber in Deutschland

gingen nur Schleiermacher und Schopenhauer, den Kierkegaard spät kennenlernte,

ihre eigenen Wege.
Auch Kierkegaard ging seinen eigenen Weg, aber es dauerte einige Zeit, bevor

er ihn fand. Während seiner Suche geriet er bei verschiedenen der genannten
Religionsphilosophen in Sackgassen.

Nach seiner ersten Auseinandersetzung im Juni 1835 mit der Theologie, wie er



N. Thulstrup, Kierkegaards Kenntnis der philos, und theol. Tradition 359

sie damals kannte, begann er im August desselben Jahres zu ahnen, welche Aufgabe

er sich stellen und welches Ziel er sich setzen wollte. Er möchte (nach Pap. I
A 75, S. 53) «die Idee finden, für die ich leben und sterben will». Er sagte nicht,
dass er eine solche Idee gefunden hatte, sondern nur, dass er sie suchen wollte.

Seit dem Frühjahr 1835 (Pap. I C 46 ff.) und bis Ende Januar 1837 (Pap. I
C 127) waren seine Lektüre und sein Exzerpieren ästhetisch orientiert und
konzentrierten sich allmählich um drei grosse Gestalten und personifizierte Ideen:
Don Juan, Faust und Ahasvérus, alles Typen der Verzweiflung nach Kierkegaards
später gewonnenem Verständnis.

Abgesehen von einzelnen Aufzeichnungen und Notizen im Tagebuch beginnen
die eigentlichen philosophischen Exzerpte erst im Herbst 1837. Kierkegaard unternahm

damals eine sorgfältige Lektüre der nicht unbedeutenden «Vorlesungen über
Glauben und Wissen» des Rechtshegelianers J. E. Erdmann, die gerade
herausgekommen waren (1837, Ktl. Nr. 479). Erdmanns Buch ist eines der recht wenigen
neueren Bücher auf dem Gebiet der Religionsphilosophie, die er ganz zu Ende las.
Meistens legte er solche Bücher enttäuscht und irritiert weg. Die Lektüre von
Erdmanns Buch schärfte aber Kierkegaards Problembewusstsein und weckte seine
Kritik. Er gab bald seinem starken Zweifel über die Richtigkeit der spekulativen
Verknüpfung des dialektischen Denkens und der Offenbarung als historischer
Begebenheit Ausdruck, ebenso erklärte er sich mit der Tendenz Erdmanns prinzipiell
uneinig, dem Glauben einen niedrigeren Platz als dem Wissen anzuweisen. Nachdem

er sich mit Erdmann bemüht hatte, bekam Kierkegaard die Programmschrift
des jüngeren Fichte über «Spekulation und Offenbarung» in die Hand (Pap. II
A 204). Er war zuerst beeindruckt, wurde aber dann kritisch und enttäuscht. Auch
hier fand er nicht, was er suchte.

Mehrere Beispiele aus dieser und der folgenden Zeit könnten erwähnt werden,
die alle die Richtigkeit von seiner Erklärung im Examensantrag («Breve» Nr. XI)
bekräftigen, dass er mit vollen Segeln in ein Studium der Philosophie trieb und die
letzten Produkte der deutschen und dänischen spekulativen Richtung zur Kenntnis
nahm. Ein unvollendetes «Drama», «Der Streit zwischen dem alten und dem neuen
Seifenkeller» (Pap. II B 1-21), zeigt eine ironische Abstandnahme von dem Neuen,
während ein humoristischer und leicht selbstironischer Rückblick auf die letzten
Studienjahre in dem gleichfalls unvollendeten, selbstbiographischen und
philosophischen Entwurf «Johannes Climacus oder De omnibus dubitandum est» (Pap.
IV b 1-17) zu finden ist. Als er diesen schrieb, hatte er ein gut bestandenes

Examen, eine Magisterabhandlung und ein gebrochenes Verlöbnis hinter sich. Was er
in dieser Schrift über die Lektüre des Studenten und deren Resultat sagt,
entspricht genau dem, was ein Studium der Papiere aufzeigt, ebenso der erwähnten

Erklärung in seinem Examensantrag: «Stiess er auf eine neuere philosophische
Schrift, so legte er sie wohl nicht zur Seite, bevor er sie gelesen hatte, aber wenn er
sie gelesen hatte, wurde er oft unzufrieden und missmutig» (Pap. IV B 1, S. 112).

An die eigenen Schriften der grossen Denker hatte er sich noch nicht
herangewagt. Das tat er jedoch bald danach, als Piaton und Hegel während der

Ausarbeitung von «Über den Begriff Ironie» auf sein Lesepult kamen. Später folgte,



360 N. Thulstrup, Kierkegaards Kenntnis der philos, und theol. Tradition

besonders 1842-43, seine intensive Beschäftigung mit Aristoteles, Descartes, Leibniz,

Spinoza und anderen philosophischen Klassikern, indem er zur allgemeinen
Orientierung unter Darstellungen der Philosophiegeschichte besonders die von
Tennemann benutzte.

Vorher machte Kierkegaard doch einen Versuch mit einem berühmten
zeitgenössischen Denker, nämlich Schelling, der an die Berliner Universität berufen
worden war, um den Hegelianismus mit seiner sogenannten positiven Philosophie
zu bekämpfen. Fast fluchtartig verliess Kierkegaard am 25. Oktober 1841 Kopenhagen

und reiste nach Berlin, nachdem er am 29. September seine Disputation für
den philosophischen Magistergrad verteidigt und am 11. Oktober definitiv mit
Regine Olsen gebrochen hatte. Die an Schelling gestellten Erwartungen und die
unmittelbare Begeisterung über die Möglichkeit, ihn zu hören, wandten sich aber
bald in Enttäuschung, Gleichgültigkeit, ja Verachtung. Auch bei Schelling fand er
nicht, was er suchte. Wieder einmal war er in eine Sackgasse geraten.

Das bedeutete nicht, dass die früheren und späteren Studien der religionsphilosophischen,

metaphysischen und ethischen Werke ergebnislos blieben. Sie nutzten
ihm verschiedentlich. Er nahm sie in den Dienst seiner literarischen Produktion
auf, die für ihn im Dienste der Idee stand und eigentlich Gottesdienst war.

Mit seiner Kenntnis der Religionsphilosophie wuchs natürlich Kierkegaards
Kenntnis der Philosophie im allgemeinen, aber mit wenigen Ausnahmen sank sein
Interesse dementsprechend. Oppositionelle Denker wie Sokrates, Hamann und
Lessing, die gegen die philosophischen Systembauer protestierten, vermochten sein
Interesse zu fangen und festzuhalten, während andere grosse Namen wie Aristoteles,

Descartes, Leibniz und Spinoza ihn zwar das eine oder andere lehrten, ihn
aber nicht engagieren konnten. Gegenüber Kant zeigte er kein überwältigendes
Interesse, und seine Kenntnis eines katholischen Klassikers wie Thomas ist nicht
erwähnenswert, was nicht die Möglichkeit ausschliesst, auf Parallelen und auf
Kontraste zu diesen beiden epochemachenden Denkern hinzuweisen.

Auch was die Philosophie betrifft, wurde Kierkegaards Auswahl einer genauen
Prüfung unterworfen und in den Dienst der Idee gestellt.

Während im Katalog über Kierkegaards Bibliothek die Bücher, die er bei
seinem Tod besass, verzeichnet sind, können die aufbewahrten Buchhändlerrechnungen

bestätigen, was schon ein chronologischer Durchgang der Papiere und
Werke erhellt, nämlich dass seine Anschaffungen der klassischen, mittelalterlichen,
neueren und neuesten Philosophie sich zeitlich ungefähr folgendermassen verteilt:
In der zweiten Hälfte der 1830er Jahre besorgte er sich und las überwiegend
damals aktuelle, deutsche und dänische philosophische Schriften, und in den 1840er
Jahren baute er seine Sammlung solcher Schriften weiter aus. Man findet
beispielsweise Bücher von A. P. Adler, F. Beck, Poul Mpller, J. E. Erdmann, Fichte,
dem jüngeren Fichte, F. Fischer, J. Frauenstädt, A. Günther, Hegel, Heiberg,
Rosenkranz, Schaller, Schelling, F. Schlegel, Schleiermacher, Schopenhauer, Sibbern,
Steffens, Stilling, Weisse und Werder. Nach ca. 1850 richtete er seine Aufmerksamkeit

auf andere Probleme als die rein philosophischen, und die Anschaffung
solcher Bücher nahm stark ab.



N. Thülstrup, Kierkegaards Kenntnis der philos, und theol. Tradition 361

Vom Sommer 1841 bis Ende 1846 nahm Kierkegaard, veranlasst durch die
Erweiterung seines Interessengebiets, beträchtliche Bücheranschaffungen innerhalb
der antiken, mittelalterlichen und neueren Philosophie vor. Gewisse Hauptrichtlinien

für diese Bücherkäufe sind ersichtlich. Um einen Überblick über die
Geschichte der Philosophie zu gewinnen, die er bis jetzt im wesentlichen nur aus
Hegels Darstellung des antiken Denkens und von Martensens Vorlesungen über
die neuere Philosophie von Descartes bis Hegel kannte, kaufte er sich die
grundlegenden älteren Werke von Brucker (Ktl. Nr. 446-50), Buhle (Ktl. Nr. 440-45),
Tiedemann (Ktl. Nr. 833 ff.) und ein paar ausführliche Nachschlagewerke wie die
von Krug (Ktl. Nr. 604-608) und Walch (Ktl. Nr. 863 ff.). Dazu kommt eine Reihe
von Darstellungen der ganzen Philosophiegeschichte oder bestimmter Perioden
und Schulen, z. B. von F. Ast, Carrière, Chalybaeus, Cousin, Gronovius, Kanne-
giesser, Marbach, Preller, Ritter, Rüge und das bahnbrechende Werk Zellers über
die griechische Philosophie (Ktl. Nr. 913-14). Die grösste Bedeutung für ihn
bekamen Tennemanns Philosophiegeschichte (Ktl. Nr. 815-26) und Trendelenburgs
Schriften über die Logik, über Aristoteles und gegen Hegel (Ktl. Nr. 842-48).

Ferner kaufte und las Kierkegaard die griechischen und römischen philosophischen

Klassiker, die er zum Teil schon von der Schule oder den früheren Studienjahren

her kannte. Er erhielt auf diese Weise eine sehr reichhaltige Platon-Samm-
lung (Ktl. Nr. 1144-70), sowohl Textausgaben, Übersetzungen wie auch Sekundärliteratur,

wovon besonders das Werk von K. F. Hermann (Ktl. Nr. 576)
hervorgehoben werden muss. Ebenso legte er eine bedeutungsvolle Aristoteles-Sammlung
an (Ktl. Nr. 1056-95). Unter den antiken Philosophen waren auch Sextus Empiri-
cus (Ktl. Nr. 146), Epiktet (Ktl. Nr. 1113-14) und Marcus Aurelius (Ktl. Nr. 1218)
vertreten, ebenso besass er viele Textausgaben sowie dänische und deutsche
Ubersetzungen von Plutarch (Ktl. Nr. 1172-1200), Cicero (Ktl. Nr. 1224-45) und
Seneca (Ktl. Nr. 1374-80).

Das mittelalterliche Denken war in seiner Bibliothek wesentlich schwächer
vertreten. Die Sammlung von Werken der neueren Philosophie von Descartes bis
Kant war hingegen reichhaltiger und umfasste gute Ausgaben von Descartes (Ktl.
Nr. 473), Leibniz (Ktl. Nr. 619-20), Spinoza (Ktl. Nr. 788) und F. Bacon (Ktl.
Nr. 419-20). Die eigentlichen Empiriker wie Locke und Hume reizten ihn nie zu
einem genaueren Studium. Von Swedenborg besass er einzelne Schriften (Ktl.
Nr. 810 ff.), von Kant die Hauptschrift (Ktl. Nr. 594 ff.). In entschieden höherem
Grad waren es aber die philosophisch oppositionellen Denker wie Lessing (Ktl.
Nr. 1747-63) und Hamann (Ktl. Nr. 536-44), die Kierkegaards Interesse fesselten,
ebenso darf in diesem Zusammenhang Jacobi nicht übersehen werden (Ktl. Nr.
1722-28).

Fragt man nun, welche Bedeutung Kierkegaards recht umfassende und sehr

eindringende philosophische Studien für seine Christentumsauffassung bekamen,
lautet die Antwort, dass sie ihm in seinem eigenen Klärungsprozess als Hilfe dienten,

und zwar zum grössten Teil in negativer Hinsicht, zum kleineren Teil auch in
positiver Hinsicht. Eine klare Bestätigung dafür wird in der deutlich autobiographischen

Einleitung zu «Johannes Climacus» (Pap. IVB 1, S. 112 ff.) gegeben, wo



362 N. Thulstrup, Kierkegaards Kenntnis der philos, und theol. Tradition

über den in das Denken verliebten Jüngling gesagt wird, dass er die Lektüre der
Klassiker, die er von der Schule her kannte, ab und zu wiederholte, dass die
historischen Schriften ihn nicht fesselten, dass neuere philosophische Schriften ihn oft
unzufrieden und missmutig machten, dass er als Student es nicht wagte, die
eigenen Schriften der grossen Denker zu lesen. Erst als «Kandidat» und Magister
wagte er den Versuch, aber mit den erwähnten Resultaten.

Während man in den Papieren Kierkegaards Kenntnis der dogmatischen,
ethischen, religionsphilosophischen und rein philosophischen Schriften von dem ersten
Kontakt bis zu dem Zeitpunkt, an der er die Bekanntschaft aufsagte, verfolgen
kann, kann man in seinem Schrifttum von Anfang bis Ende seine Auseinandersetzung

mit jenen Denkern verfolgen, die er der Mühe wert fand, sie einer Kritik
zu unterziehen. Das sind Ausnahmen, die die Regel bestätigen. Sokrates war für
Kierkegaard beständig der grösste aller Philosophen, denn er war nicht bloss wie
die übrigen unwissend über sich selbst und über die Wahrheit, sondern er kannte
und räumte seine Unwissenheit ein. Kierkegaard suchte in früheren Jahren
vergeblich dieses philosophische Eingeständnis bei einer langen Reihe von grossen
oder weniger grossen Denkern aus Vergangenheit und Gegenwart. Ebenso wartete
er vergeblich auf ein christliches Eingeständnis des Abstandes zwischen der
dänischen Christenheit seiner Zeit und dem, was er unter dem Christentum des Neuen
Testaments verstand. Die Enttäuschung des jungen Studenten, den Kierkegaard
Johannes Climacus nannte, wurde bei dem früh gealterten Schriftsteller zur
Verbitterung über die ethische und christliche Feigheit und Verwirrung seiner

Zeitgenossen.

Niels Thulstrup, Kopenhagen


	Kierkegaards Kenntnis der philosophischen und theologischen Tradition

