
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 35 (1979)

Heft: 6

Artikel: Der Gottesknecht im Alten und Neuen Testament

Autor: Reicke, Bo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878493

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878493
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Gottesknecht im Alten und Neuen Testament

Die faszinierende Frage nach dem einerseits geschichtlichen und andererseits
christologischen Sinn der Aussage des zweiten Jesaja Kapitel 40-55 über den
Gottesknecht wird programmatisch in der Erzählung von Philippus und dem Kämmerer

gestellt und beantwortet (Apg. 8, 26-39). Auf der Strasse von Jerusalem nach
Gaza traf Philippus, einer der sieben Hellenisten der Urgemeinde, den von Jerusalem

zurückkehrenden Schatzmeister der Kandake, was damals ein Titel der
normalerweise regierenden Königsmütter von Nubien war. Philippus hörte, wie der
Kämmerer im Reisewagen nach der Übersetzung der Septuaginta aus dem bekanntesten

der Gottesknechtlieder des zweiten Jesajabuches ein Stück las, nämlich die
Verse Jes. 53, 7-8 über das Gotteslamm.

1.

Zu diesem Texte stellte nach Lukas der Kämmerer eine Frage, die immer noch
als das zentrale Problem der Gottesknechtprophetien bezeichnet werden muss
(Apg. 8, 34): «Von wem sagt der Prophet das aus? Von sich selbst oder von
einem anderen?» Damit wurde die hermeneutische Alternative aufgestellt, die bei
jeder Behandlung der Aussagen über den Gottesknecht zu berücksichtigen ist:
Hat der Text (1) einen historischen oder (2) einen prophetischen Sinn? Geht es (1)
um eine für den Leser vergangene oder (2) um eine gegenwärtige, eventuell noch
kommende Gestalt?

1. Die erste Möglichkeit der Auslegung bedeutet eine Objektivierung der
Mitteilungen, indem die historische Situation und die persönliche Intention des

Propheten oder eventuell des neben ihm vermuteten Urheberkreises rekonstruiert werden.

Egal ob man wie der Kämmerer die im Jesajatext erwähnte Gestalt mit dem
Propheten identifiziert oder lieber an einen für ihn damals wichtigen Faktor wie
Israel im Exil denkt, jedenfalls bleibt die Aufmerksamkeit auf historische
Verhältnisse zur Entstehungszeit der alten Prophétie eingeschränkt. Diese historischkritische

und distanzierende Perspektive wird von modernen Exegeten des Alten
Testaments im Zusammenhang mit dem Gottesknecht und anderen Motiven des

Jesajabuchs angelegt. Hier kümmert man sich nicht um die prophetische Transparenz,

die beim Bezug der Texte auf die Situation und Bedürfnisse der Hörer oder
Leser zu beachten ist, sondern es bleibt eine Kluft zwischen Material und Interessent.

2. Die zweite Möglichkeit der Auslegung bedeutet umgekehrt eine Subjektivie-
rung der Mitteilungen. Indem der Kämmerer fragte, ob der Prophet vielleicht eher
von «einem anderen» geredet habe, meinte er keineswegs eine Gestalt oder irgendeinen

Faktor der historischen Vergangenheit, sondern den Träger einer gegenwärtigen

und zugänglichen Wirklichkeit, die für die Menschen vitale Bedeutung haben
würde. Er war ein Gottesfürchtiger, der nach Jerusalem gepilgert war und auf der
Rückreise mit Ehrfurcht die geheimnisvolle Prophétie des zweiten Jesaja las. Ihn



B.Reicke, Der Gottesknecht im Alten und Neuen Testament 343

beschäftigten jüdische Zukunftshoffnungen. Daher wollte er von Philippus erfahren,

ob die Erfüllung der Prophétie in einer für ihn und das Volk bedeutsamen
Gestalt gesehen und ergriffen werden könnte. Auch die von Philippus erteilte Antwort

setzt voraus, dass mit diesem «anderen» eine für die Erlösung des Gottesvolkes

entscheidende Persönlichkeit gemeint war. Mit der Andeutung des «anderen»
bekundete der Kämmerer sein lebendiges Interesse für eine gegenwärtige Erfüllung
der Weissagung. Daran anknüpfend, legte Philippus den zweiten Jesaja so aus, dass
eine gegenwärtige und zugängliche Verwirklichung des Textes in der Gestalt Jesu
deutlich wurde. Es ist diese persönlich-christliche und vergegenwärtigende
Perspektive, die von Verkündigern und Schriftstellern des Neuen Testaments im
Zusammenhang mit dem Gottesknecht und verwandten Motiven des Jesajabuchs
angelegt wurde. Ihnen war die prophetische Transparenz der Botschaft wesentlich,
indem Jesaja von Christus und den Christen reden durfte, und die Texte wurden
durchaus auf die Situation und Bedürfnisse der Hörer oder Leser bezogen, ohne
dass jene Kluft zwischen Material und Interessent bestand.

3. Nach den hermeneutischen Prinzipien der Kirchenväter des Altertums sowie
der Theologen des Mittelalters und der Reformation sind beide Auslegungsmethoden

zu berücksichtigen, sowohl die historische wie die christologische. Uberhaupt
muss es zunächst ein legitimes Anliegen bilden, die ursprüngliche Situation und
Intention des Verfassers oder der Verfasser eines Textkomplexes festzustellen.
Darin liegt die Berechtigung der historischen Objektivierung der alttestament-
lichen Mitteilungen, wie sie von modernen Exegeten des Alten Testaments ausgeübt

wird. Insofern aber die biblischen Schriften als hilfreiche Worte Gottes und
Werke seines Geistes aufgefasst werden, was gewiss auf dem Glauben im Sinne
einer Offenheit für das majestätische Handeln Gottes mit den Menschen beruhen

muss, dann bildet es auch ein legitimes Anliegen, die prophetische Transparenz
und Relevanz der Texteinheiten zu beachten, und zwar im Rahmen der auf Christus

hin und von Christus her gelenkten Geschichte des Volkes Gottes. Darin liegt
die Berechtigung der christlichen Subjektivierung der alttestamentlichen Mitteilungen,

wie sie von den Verkündigern und Schriftstellern des Neuen Testaments
durchgeführt wurde.

2.

Überblickt man in der historischen Perspektive, unter Achtgebung auf die
ursprüngliche Situation und Intention des Verfassers oder der Verfasser, den
Textkomplex Jes. 40-55, der in der Forschung dem als einem Individuum oder
Schülerkreis aufgefassten zweiten Jesaja zugeschrieben wird, dann treten folgende
Umstände und Strukturen in den Vordergrund.

Für die Kapitel 40-55 konstitutiv war die Aufgabe des Verkündigers, Israel
eine frohe Botschaft zu bringen (hebr. bisser, gr. euangelizein). Diese bezog sich
auf den bekannten Erlass des Kores, wodurch er bald nach seiner Eroberung von
Babylon 539 v. Chr. eine Rückkehr der Juden aus dem babylonischen Exil
erlaubte (Esr. 1,1-4). Wie es der Kores-Zylinder des British Museum in bezug auf



344 B.Reicke, Der Gottesknecht im Alten und Neuen Testament

die assyrischen Tempel zeigt, liess Kores im allgemeinen die Völker, Kulte und
Tempel der besetzten Länder bestehen oder wiederherstellen. Infolgedessen wurden

seit 539 v. Chr. wiederholte Auswanderungen der babylonischen Judenschaft
nach Palästina durchgeführt. Eine erste Auswanderung wurde nach dem
Chronisten schon 538 oder bald nachher von einem jüdischen Patrizier namens Sesba-

zar geleitet, und ihm habe Kores besonders erlaubt, die Kultgeräte des Jerusalemer
Tempels zurückzubringen (Esr. 1, 5-11; 5, 13-17). Zu dieser Auswanderung passen

die in Jes. 40-55 vorliegenden Aussagen ganz allgemein, während die
vorhergehenden und nachfolgenden Schilderungen des Jesajabuchs andere Situationen
voraussetzen.

So wird Kores vom zweiten Jesaja mehrmals angedeutet oder mit Namen
genannt und als Werkzeug des Gottes Israels gepriesen (Übersicht der früheren
Siegeszüge des Kores in Jes. 41, 1-5. 25; sein Name ausdrücklich erwähnt in 44, 28;
45,1; Kores als Gottes Werkzeug im Kampf gegen Babel durchgehendes Thema in
45,1-48, 22).

Ebenso bilden der Auszug der Juden aus Babel und ihre Heimkehr nach Zion
deutlich ausgeprägte Motive des ganzen von Jubel gefüllten Kontextes (40, 1-5
Frondienst des Volkes vorüber, ein Weg für den Herrn in der Wüste; 40, 9-11
Gott bringt das Volk nach Zion; 41,17-29 Wüstenwanderung der Exulanten auf
dem Zion verkündet; 42,10-43, 27 Lobpreis über den Auszug aus Babel,
Vergleich mit dem Exodus aus Ägypten; 44, 23-28 Jubel über den Loskauf Jakobs,
über Kores und den Wiederaufbau Jerusalems; 48, 20-21 ziehet aus von Babel; 49,
8-50, 3 Auszug des Volkes, Wunder in der Natur; 51,1-52, 12 Heimkehr nach
Zion mit Freude; 54,1-55, 13 Trostworte über Zion im Blick auf die Wiederherstellung

Jerusalems und den Friedensbund mit den Ausziehenden).
Sogar die Tempelgeräte, die nach zwei Berichten des Chronisten von Sesbazar

aus Babylon geholt werden sollten (s. o.), werden vom zweiten Jesaja ausdrücklich

erwähnt (52, 11): «Fort, fort, ziehet aus von dort; rührt nicht Unreines an.
Ziehet weg aus ihrer Mitte; reinigt euch, ihr Träger der Geräte des Herrn.»

Diese von Jubel geprägten Prophetien des zweiten Jesaja über den Auszug der
Juden von Babel und ihre Heimkehr nach Zion werden in einem bestimmten Rhythmus

von den tiefsinnigen Aussagen über den Gottesknecht verstärkt. Man mag
den religionshistorischen Hintergrund der hier verwendeten Gattungen und Motive
in verschiedener Weise erklären und die Identität des Gottesknechts so oder so

bestimmen: auf jeden Fall dienen im vorliegenden Kontext die Aussagen über den

Gottesknecht als Argumente für die Gewissheit der Erlösung Israels aus dem Exil
und seiner Wiederherstellung am Zion. In der Forschung stehen Vertreter einer
mehr kollektiven und einer mehr individuellen Auffassung des Gottesknechts
einander gegenüber, aber unter allen Umständen bezieht der Kontext den Gottesknecht

ausdrücklich und konsequent auf Israel und den Auszug.
Wegen dieses organischen Zusammenhangs wird Israel oder Jakob auch direkt

mit dem Knecht Gottes gleichgestellt (Jes. 41, 8f.; 43,10; 44, lf.; 48, 20; 49, 3). Es

gibt keinen motivischen Unterschied zwischen den Liedern des zweiten Jesaja, die

Israel als Gottesknecht darstellen, und den ohne Nennung Israels formulierten



B. Reiche, Der Gottesknecht im Alten und Neuen Testament 345

Liedern über den Gottesknecht. In sämtlichen Fällen figuriert als Ausgangspunkt
für die Präsentation des Gottesknechtes ein Hinweis auf seine Erwählung durch
Israels Gott (41, 8 Israel mein Knecht, Jakob mein Auserwählter; 42, 1 mein
Knecht, mein Erwählter; 44, 1 Jakob mein Knecht, Israel, den ich erwählt habe;
49, 1 von Geburt an hat mich der Herr berufen; 50, 4 er weckt mich auf; 52,13
mein Knecht soll Erfolg haben). Aufgrund dieser Erwählung wird der Gottesknecht,

ob er Israel genannt wird oder anonym bleibt, nach ausgestandenem Leiden

zum Triumph gelangen (41, 14 fürchte dich nicht, du Würmlein Jakob; 42, 4
der Knecht wird nicht zusammenbrechen; 44, 2 fürchte dich nicht, mein Knecht
Jakob; 49, 3 du bist mein Knecht Israel, durch den ich mich verherrliche; 50, 9
der Herr steht mir bei, wer kann mich verurteilen?; 53, 10 indem er sein Leben als

Schuldopfer einsetzte, durfte er Nachkommen sehen und lange leben).
Darum sind neben den vier seit B. Duhm als Gottesknechtliedern betrachteten

Perikopen in Jes. 42; 49; 50; 53 auch die zwei in Kap. 41 und 44 zu dieser Kategorie

zu rechnen, obwohl der Gottesknecht hier nicht anonym bleibt, sondern
Israel oder Jakob genannt wird. Wird in bezug auf jede Perikope der Textumfang
rein inhaltlich bestimmt, das heisst im Blick auf die Streuung der vorliegenden
Aussagen über den Gottesknecht, dann ergibt sich folgende Ubersicht der sechs

Perikopen, ihres Textumfangs und ihrer Hauptgedanken:

1) 41, 8-16 Gott zu Israel: fürchte dich nicht
2) 42,1-9 Gott über den Knecht: er wird das Recht unter die Heiden bringen
3) 44,1-22 Gott zu Israel: fürchte dich nicht
4) 49,1-7 der Knecht über Gott: er hat meinen Mund zu einem scharfen Schwert gemacht
5) 50, 4-11 der Knecht über Gott: er hat mir die Zunge eines Jüngers verliehen
6) 52,13-53,12 Gott über den Knecht: ein Mann der Schmerzen.

Auf jede von diesen Perikopen über den Gottesknecht folgen Mahnungen an
Israel zum Auszug aus Babel. Sie hängen mit den sechs Gottesknechtliedern
unmittelbar zusammen:

1) 41,17-29; bes. V. 19 ich setze Zedern in die Wüste; V. 27 ich habe Jerusalem einen
Freudenboten gegeben

2) 42,10-43, 28; bes. 42,13 der Herr zieht aus wie ein Held, 43, 5 vom Aufgang will ich
deine Kinder heimführen

3) 44, 23-28; bes. V. 23 der Herr hat Israel losgekauft, V. 28 er Iässt zu Jerusalem sagen:
werde gebaut

4) 49, 8-50, 3; bes. 49, 9 du sollst zu den Gefangenen sagen: gehet heraus; 50, 2 habe ich
keine Kraft, um zu erlösen?

5) 51,1-52,12; bes. 51,11 die Befreiten des Herrn werden heimkehren; 52,12 der Herr
zieht vor euch her

6) 54,1-55,13; bes. 54,11 ich will deine Grundfesten aus Malachit mauren; 55,12 mit
Freude werdet ihr ausziehen, und in Frieden sollt ihr geleitet werden.

Dieser kontextuelle und motivische Zusammenhang zwischen den Proklamationen

über den Gottesknecht und den Aufforderungen zur Rückwanderung wird
auch durch zwei Präambeln bestätigt, in welchen die neue Freiheit ausgerufen



346 B. Reiche, Der Gottesknecht im Alten und Neuen Testament

wird und durch welche die oben als Nr. 1-3 und 4-6 angeführten Gottesknecht-
lieder und Rückkehrmahnungen vorbereitet werden. Es handelt sich um

40,1-41, 6 als Vorbereitung von Nr. 1-3
48,1-20 als Vorbereitung von Nr. 4-6.

Charakteristisch sind hier solche Ausdrücke wie «in der Wüste bahnet den Weg
des Herrn» (40, 3); «er weidet seine Herde wie ein Hirte» (40,11); (Kores) «wird
seinen Willen an Babel vollstrecken» (48,14); «ziehet aus von Babel, fliehet aus
Chaldäa» (48, 20).

Zerfällt die Prophétie des zweiten Jesaja auf diese Weise in zwei Teile mit je
einer Präambel und je einer Reihe von drei Gottesknechtliedern und
Rückkehrmahnungen, so findet sich zwischen den beiden Hälften ein Exkurs über Kores und
Babel in 45,1-47, 15. Man beachte hier etwa 45, 1 «so spricht der Herr zu Kores,
seinen Gesalbten»; 46, 1 «Bei (Gott in Babel) bricht zusammen»; 47, 1 «setze dich
in den Staub, Jungfrau Tochter Babel».

Die jesajanische Verkündigung vom Gottesknecht wurde also in einen
Textzusammenhang organisch und wesentlich eingebettet, der auf die historische Befreiung

Israels aus dem Exil und auf die nachfolgende Wiederherstellung des
Gottesdienstes und der Volksgemeinschaft am Zion bezogen war.

3.

In der theologischen Perspektive hat aber die Prophétie einen Sinn, der über die
ursprüngliche historische Situation hinausgeht. Unter diesem Gesichtspunkt spricht
nämlich Gott selbst im Text zu seinem Volk und bietet ihm sein Heil. Die damalige

Erlösung Israels von der Tyrannei des neubabylonischen Weltreichs wurde
durch Kores vermittelt, aber von Jahwe veranstaltet. Sie erfolgte zum Erweis der
Majestät und der Bundestreue des Gottes Abrahams, Isaaks und Jakobs. Eine
solche demonstrative Bedeutung behält das Ereignis für nachkommende Generationen.

Nicht nur der Exodus aus Ägypten, sondern auch die Rückwanderung aus

Babylonien sind exemplarische Offenbarungen der Majestät und Bundestreue des

Heiligen Israels, der sein Volk nicht im Stich lässt. Wegen der Überlegenheit des

Weltschöpfers über die Geschichte hat die Prophétie des zweiten Jesaja eine

Transparenz, und weist auf die fortwährende Bundestreue des Gottes Israels hin.
Die von der Prophétie ausgehenden Strahlen verbreiten sich aber nicht

willkürlich in Zeit und Raum, sondern begleiten das weitere Handeln Gottes mit
seinem Volk, das heisst die Heilsgeschichte, die seine Bundestreue offenbart und
seine Verheissungen bestätigt.

Nach dem Zeugnis Jesu, der Apostel und des Neuen Testaments forderte die
Sünde unter den Menschen des Alten Bundes die göttliche Geduld heraus, und
trotzdem gab der Herr Zebaoth seine Bundestreue nicht auf, sondern liess in Jesus

den Bund erneuern. Damit wurde die Heilsgeschichte über den Neuen Bund
weitergeleitet. Indem die von der Prophétie ausgehenden Strahlen die Heilsgeschichte
begleiten und indem die Heilsgeschichte mit der neuen Bundesschliessung eine



B. Reiche, Der Gottesknecht im Alten und Neuen Testament 347

besondere Richtung und einen spezifischen Inhalt gewonnen hat, so werden die
prophetischen Strahlen durch ein unikes Prisma gebrochen, und das ist Jesus.

Von dieser Einsicht war Philippus getragen, als er die Weissagung über den
Gottesknecht nach Jes. 53, 7-8 auf Jesus bezog. Das vom Propheten verkündete
Heilsgeschehen war nach seinen Erfahrungen in Jesus Christus volle Wirklichkeit
geworden. Gott hatte den Propheten von keinem anderen Gottesknecht als Jesus
Christus schreiben lassen. Die historische Auswanderung Israels aus Babel war im
Moment nicht aktuell, und wäre das jedoch der Fall gewesen, hätten Philippus und
seine Glaubensbrüder sie im Sinne der gut belegten christologischen Deutung des
Alten Testaments auf Jesus als den präexistenten Gottesknecht zurückgeführt (vgl.
Jesus über David nach Matth. 22, 43 mit Par.; über Abraham nach Joh. 8, 58;
Petrus über David nach Apg. 2, 25; Paulus über Christus in der Wüste nach
1. Kor. 10, 4). Für den Kämmerer aktuell war aber das Passafest, an dem er offenbar

in Jerusalem teilgenommen hatte. Deswegen beschäftigte ihn die Aussage des

Propheten über den Gottesknecht, der in Jes. 53, 7-8 als ein Opferlamm dargestellt

wird. Und deswegen fragte er Philippus nach der Identität dieses Opferlamms
(Apg. 8, 32a. 34a). Philippus antwortete mit einer Auslegung der Prophétie im
Sinne des Evangeliums von Jesus (8, 35). Dabei wurde gar nicht ein vom zweiten
Jesaja irgendwie anvisierter Gottesknecht mit Jesus als Gottesknecht parallelisiert,
sondern Jesus wurde umgekehrt als der vom alten Propheten angekündigte Gottesknecht

identifiziert. Es handelt sich nicht um die Feststellung einer Ähnlichkeit
zwischen Momenten des Alten und Neuen Testaments, sondern um eine Ausdehnung

der neutestamentlichen Heilswirklichkeit rückwärts über die alttestament-
lichen Heilsgeschichte.

Bei dieser Episode mit dem Kämmerer und bei allen neutestamentlichen
Hinweisen auf den Gottesknecht bildet die historische Erscheinung Jesu den
Ausgangspunkt der Betrachtungen. Jesus und seine Jünger haben ihre Begriffe keineswegs

auf die Prophetien über den Gottesknecht aufgebaut, sondern die Basis war
schon mit der Person und dem Heilswerk Jesu gegeben, und erst sekundär
illustrierten Jesus, die Evangelisten und Apostel die gegenwärtige Wirklichkeit durch
gelegentliche Hinweise auf solche Traditionen aus vergangener Zeit wie die
Prophetien vom Gottesknecht. Es ist darum unsinnig zu fragen, inwiefern Jesus sein
Selbstverständnis und die Jünger ihre Christologie durch Lektüre dieser Prophetien

entfaltet haben. Jesus ging von der intensiven Erfahrung seiner Berufung, die

Jünger gingen von der überwältigenden Erfahrung seiner Tätigkeit, Kreuzigung
und Auferstehung aus. Deswegen enthalten die neutestamentlichen Überlieferungen

nirgends eine systematische Zusammenstellung der Aussagen über den Gottesknecht

mit der Verkündigung des Menschensohns oder der Lehre von Christus. Es
finden sich nur sporadische Zitate oder Allusionen, welche einzelne Punkte des

schon bekannten und anerkannten Gesamtbildes von Jesus und seinem Heilswerk
weiter beleuchten sollen.

Mit dieser Priorität der gegenwärtig zugänglichen Wirklichkeit Jesu Christi im
Verhältnis zu historisch gegebenen Aussagen über den Knecht Gottes hängt die
vorher berührte Subjektivierung der Mitteilungen zusammen. Nicht aus objektiver



348 B. Reiche, Der Gottesknecht im Alten und Neuen Testament

Kuriosität, sondern aus subjektivem Heilsinteresse fragte der Kämmerer nach der
Absicht Gottes mit der Prophétie. Er wollte einen kennenlernen, der ihm und dem
Volk die Erlösung bringen könnte.

Alle neutestamentlichen Zitate und Allusionen, die mit dem Gottesknecht des
zweiten Jesaja verbunden sind, werden von diesem Interesse für das Heilsangebot
in Jesus Christus getragen.

In der von E. Nestle redigierten Ausgabe des griechischen Neuen Testaments
findet sich ein Verzeichnis der aus dem Alten Testament angeführten Sätze und
Worte, und hier tritt beim zweiten Jesaja eine besondere Frequenz hervor. Jedes
seiner 16 Kapitel ist öfter als irgendein einzelnes Kapitel anderer Bibelteile neu-
testamentlich verwendet worden, nur mit Ausnahme der zahlreichen Zitate aus
Dan. 7 in der Off. Dabei spielen Hinweise auf den Gottesknecht eine beachtliche
Rolle, und sicher wurden auch manche anderen Stellen des zweiten Jesaja wegen
des Interesses für den Gottesknecht herbeigezogen. Es handelt sich jedoch nie um
einen systematischen Schriftvergleich, sondern immer nur um sporadische Zitate
und Allusionen zur Beleuchtung der Schilderung oder Verkündigung.

So Hess Lukas den Propheten Simeon im Tempel durch sein «Nunc dimittis» die
Bedeutung des Jesuskindes in einer Reihe von Zitaten aus den Gottesknechtliedern
und angrenzenden Textstellen des zweiten Jesaja proklamieren (Luk. 2, 29-32 mit
Zitaten und Reflexen aus Jes. 40, 5; 52, 10; 42, 6; 46, 6; 49, 6; 46,13). Nach dem
vierten Evangelisten wurde Jesus ebenso vom Täufer Johannes als das wegen des

letzten Gottesknechtliedes bekannte, die Sünden der Menschen tragende Lamm
Gottes bezeichnet (Jes. 53, 7 in Joh. 1, 29. 36 zitiert). Bei der Taufe und der
Verklärung Jesu erklärte die göttliche Stimme (Matth. 3, 17 / Mark. 1,11; Matth. 17,
5 / Mark. 9, 7): «Dieser ist mein Sohn, der Geliebte, an dem ich ein Wohlgefallen
habe», und auch mit den zwei letzten Bezeichnungen wurden Gottesknechtlieder
zitiert (Jes. 41, 8; 42, 1; 44, 2).

Jesus nannte sich nicht Gottesknecht, sondern Menschensohn, wenn er sein

Leiden ankündigte. Gelegentlich beleuchtete er jedoch die Bedeutung seines
Leidens zugunsten der Menschen durch Anspielungen auf Gottesknechttexte (Matth.
20, 18f. mit Par. über Bespottung und Geisselung nach Jes. 53, 5; Matth. 20, 28 /
Mark. 10, 45 Jesus dient als Knecht und gibt sein Leben zum Loskauf für viele
nach Jes. 53, lOf.; Matth. 26, 28 mit Par. neuer Bund und Opferdienst zur
Sündenvergebung nach Jes. 42, 6; 49, 8; 53,1 lf.; Luk. 22, 37 «er wurde unter Übeltäter
gezählt» nach Jes. 53, 12).

Unter den Evangelisten haben Matthäus und Johannes durch Zitate gezeigt, wie
Prophetien über den Gottesknecht im Heilswerk Jesu erfüllt wurden. Erstens wurde

von Matthäus die Aussage in Jes. 53, 4 «er trug unsere Krankheiten weg» auf
Jesu zahlreiche Heilungen an einem Abend bei Petrus in Kapernaum bezogen
(Matth. 8,17). Zweitens wurde von Matthäus die Schilderung in Jes. 42,1-4 über
die Zurückgezogenheit des Gottesknechtes und seine Wirkung auf die Völker als

eine Erklärung für die neulich erschwerte Judenmission und als eine Andeutung
der nachher einsetzenden Heidenmission verwendet (Matth. 12,17-21). Drittens
bezog Johannes in ähnlicher Weise die resignierte Frage angesichts des Knechtes



B. Reiche, Der Gottesknecht im Alten und Neuen Testament 349

in Jes. 53,1, «Herr, wer hat unserer Predigt geglaubt?», auf die Skepsis der
jüdischen Menge gegen Jesus (Joh. 12, 38). Jesaja habe die Herrlichkeit Jesu schon
gesehen und deshalb über ihn geredet (12, 41).

In den Passionsberichten der Evangelien wurde das Leiden des Gottesknechtes
nicht erwähnt, und obwohl Analogien entdeckt werden können, wurden die Erzählungen

nicht von diesem Motiv beeinflusst. Dafür wurden mehrere Stellen aus
königlichen Psalmen zitiert, um das Leiden und den Triumph des Davidssohnes
auszudrücken (vor allem Ps. 22, 2. 8. 9. 19).

Die erste missionarische Verkündigung des Petrus und der Gemeinde in Jerusalem

hingegen stellte nach Lukas den Heiland Jesus im Anschluss an Jes. 53 als den
Knecht Gottes dar (Apg. 3, 13. 26; 4, 27. 30). Hier wurde betont, wie der Gerechte
von seinen Landsleuten verkannt wurde (Jes. 53, 3. 11; Apg. 3, 13-14) und wie
Gott jetzt im Namen des Knechtes seine Hand d. h. seinen Arm zur Heilung der
Menschen ausstreckt (Jes. 53, 1. 4-5; Apg. 4, 30). Auf diese exegetische Tradition
basierte offenbar Philippus, der in Jerusalem als einer der hellenistischen Fürsorger

gedient hatte, seine missionierende Auslegung von Jes. 53, 7-8 (Apg. 8, 32-35;
o. S. 347).

In der Offenbarung des Johannes wird mit einem ähnlichen Anschluss an Jes.
53 die im Evangelium des Johannes dem Täufer zugeschriebene Proklamation
Jesu zum sündentilgenden Lamm Gottes der himmlischen Gemeinde zugeschrieben,
diesmal im Blick auf sein Opfer und seinen Triumph (Jes. 53, 7 in Off. 5, 6. 12
zitiert und in V. 9 verwendet).

Andererseits finden sich in der Briefliteratur des Neuen Testaments keine
bekenntnisorientierten Proklamationen Jesu zum Gottesknecht, sondern nur
praktisch-ethische Anwendungen des Knechtmotivs, die allerdings ein Wissen von Jesu
Identität mit dem Gottesknecht voraussetzen. Das liegt auf der Linie jener Sub-
jektivierung der Mitteilungen, die im ersten Teil der vorliegenden Darstellung
berücksichtigt wurde. In der Rolle des gehorsamen und opferbereiten Knechtes
macht Jesus kein dogmatisches Symbol aus, sondern ein verpflichtendes Vorbild.

Deutlich ist nun das in der Mahnung des Paulus an die Gemeinde in Philippi,
christliche Einigkeit zu bezeugen und auf die eigene Wichtigkeit zu verzichten, so
wie Christus auf seine göttliche Würde verzichtete, in der Gestalt eines Knechtes
hervortrat und bis zum Tode gehorsam wurde (Phil. 2, 5-9). Obwohl die Septua-
ginta in Jes. 52,13 den Knecht pais nennt und Paulus hier das Wort doûlos
verwendet, handelte es sich für ihn entgegen der Behauptung mehrerer Kritiker
zweifellos um die Verkündigung des zweiten Jesaja über den Gottesknecht. Denn die
Septuaginta benutzt doûlos ein paarmal beim Gottesknecht und im Zusammenhang

mit ihm als Synonym für pais (Jes. 48, 2; 49, 3. 5) und kennzeichnet sogar
in Kapitel 53 das segensreiche Opfer des Knechtes mit dem Partizip douleuön (53,
11). Paulus wählte den alternativen Ausdruck doûlos «Sklave», um die Gläubigen
mit grösserem Erfolg zur Dienstbereitschaft aufzufordern, denn weil pais gewöhnlich

«Knabe» bedeutete, hätte es nicht mit derselben Sicherheit auf die griechisch
denkenden Leser in der römischen Kolonie Philippi gewirkt.

Besonders ausführliche Zitate aus Jes. 53 bringt die Haustafel des 1. Petr. in



350 B. Reiche, Der Gottesknecht im Alten und Neuen Testament

einer Aufforderung der Familiendiener zur Solidarität mit ihren Arbeitgebern
(1. Petr. 2, 22-25). Als der Knecht Gottes war Christus frei von Sünde und Arglist
(Jes. 53, 9). Er trug unsere Sünden (53, 4) im Blick auf ein Leben in Gerechtigkeit
(53,11). Durch seine Wunde sind die Hörer geheilt worden (53, 5), während sie
vorher wie Schafe umherirrten (53, 6). Die ganze Ausführung dient einem
sozialethischen Programm: Christus soll das Vorbild in Geduld und Güte sein (1. Petr.
2,18-21). Mit der Transparenz der Prophétie, von welcher die Strahlen über Christus

zu den Christen ausgehen (1,10-12), waren die Hörer durch ihren schon
gewonnenen Kontakt mit dem Worte Gottes bekannt (1, 23).

Im übrigen enthalten die neutestamentlichen Briefe mehrere kurze Andeutungen

des Gottesknechtmotivs, die ebenso keine theoretische und prinzipielle,
vielmehr eine persönliche und aktuelle Bedeutung haben. Vor allem zitierte Paulus
nach der Apg. und dem Rom. die Prophetien des zweiten Jesaja zur Begründung
seiner eigenen Missionspraxis (Apg. 13, 47 «Licht für die Heiden» nach Jes. 49,
6; 18, 9f. «ich bin mit dir» nach 41,10; 26, 18 «ihre Augen öffnen» nach 42, 7;
Rom. 15, 21 «welche nicht gehört haben sollen vernehmen» nach Jes. 52,15). Hier
kommt die erwähnte Subjektivierung der Mitteilungen so konsequent zum
Ausdruck, dass Paulus sich durch sie dazu berufen wusste, als Vertreter Christi den
Missionsdienst des Gottesknechtes weiterzuführen.

Auf der anderen Seite subjektivieren die Briefe des Neuen Testaments die
Aussagen über den Gottesknecht nicht in dem Sinne, dass auf dem objektiven Heilswerk

Christi kein Gewicht mehr liegen würde. Wie hier das «extra nos» und das

«pro nobis» eine Einheit bilden, kommt schliesslich durch ein Zitat des Hebräerbriefs

aus dem Liede vom Gottesknecht und Opferlamm in Jes. 53 schön zum
Ausdruck (Hebr. 9, 28): «So wird auch Christus, der ein mal als Opfer dargebracht
wurde, um 'die Sünden vieler auf sich zu nehmen' (Jes. 53,12), ein zweites mal
ohne (Gericht über) Sünde den Leuten erscheinen, die ihn zum Heil erwarten.»
Das einmalige, absolute Opfer des Gottesknechtes Jesus Christus eröffnete die
Möglichkeit einer Sündenvergebung für die vielen, das heisst für die Menschheit,
und das gilt «extra nos». Aber nur zu denjenigen, die sein historisches Opfer als
ein Heilswerk «pro nobis» erkennen und auf ihre zukünftige Vollendung durch
Christus warten, wird er ohne Gericht über Sünden wiederkommen.

Bo Reicke, Basel


	Der Gottesknecht im Alten und Neuen Testament

