Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 35 (1979)

Heft: 6

Artikel: Der Gottesknecht im Alten und Neuen Testament
Autor: Reicke, Bo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878493

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878493
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Gottesknecht im Alten und Neuen Testament

Die faszinierende Frage nach dem einerseits geschichtlichen und andererseits
christologischen Sinn der Aussage des zweiten Jesaja Kapitel 40-55 iiber den Got-
tesknecht wird programmatisch in der Erzidhlung von Philippus und dem Kimme-
rer gestellt und beantwortet (Apg. 8, 26-39). Auf der Strasse von Jerusalem nach
Gaza traf Philippus, einer der sieben Hellenisten der Urgemeinde, den von Jerusa-
lem zuriickkehrenden Schatzmeister der Kandake, was damals ein Titel der nor-
malerweise regierenden Konigsmiitter von Nubien war. Philippus horte, wie der
Kammerer im Reisewagen nach der Ubersetzung der Septuaginta aus dem bekann-
testen der Gottesknechtlieder des zweiten Jesajabuches ein Stiick las, nimlich die
Verse Jes. 53, 7-8 iiber das Gotteslamm.

1.

Zu diesem Texte stellte nach Lukas der Kdmmerer eine Frage, die immer noch
als das zentrale Problem der Gottesknechtprophetien bezeichnet werden muss
(Apg. 8, 34): «Von wem sagt der Prophet das aus? Von sich selbst oder von ei-
nem anderen?» Damit wurde die hermeneutische Alternative aufgestellt, die bei
jeder Behandlung der Aussagen iiber den Gottesknecht zu beriicksichtigen ist:
Hat der Text (1) einen historischen oder (2) einen prophetischen Sinn? Geht es (1)
um eine fiir den Leser vergangene oder (2) um eine gegenwartige, eventuell noch
kommende Gestalt?

1. Die erste Moglichkeit der Auslegung bedeutet eine Objektivierung der Mit-
teilungen, indem die historische Situation und die personliche Intention des Pro-
pheten oder eventuell des neben ihm vermuteten Urheberkreises rekonstruiert wer-
den. Egal ob man wie der Kdmmerer die im Jesajatext erwdhnte Gestalt mit dem
Propheten identifiziert oder lieber an einen fiir ihn damals wichtigen Faktor wie
Israel im Exil denkt, jedenfalls bleibt die Aufmerksamkeit auf historische Ver-
haltnisse zur Entstehungszeit der alten Prophetie eingeschriankt. Diese historisch-
kritische und distanzierende Perspektive wird von modernen Exegeten des Alten
Testaments im Zusammenhang mit dem Gottesknecht und anderen Motiven des
Jesajabuchs angelegt. Hier kiimmert man sich nicht um die prophetische Transpa-
renz, die beim Bezug der Texte auf die Situation und Bediirfnisse der Horer oder
Leser zu beachten ist, sondern es bleibt eine Kluft zwischen Material und Interes-
sent.

2. Die zweite Moglichkeit der Auslegung bedeutet umgekehrt eine Subjektivie-
rung der Mitteilungen. Indem der Kémmerer fragte, ob der Prophet vielleicht eher
von «einem anderen» geredet habe, meinte er keineswegs eine Gestalt oder irgend-
einen Faktor der historischen Vergangenheit, sondern den Tréger einer gegenwirti-
gen und zugidnglichen Wirklichkeit, die fiir die Menschen vitale Bedeutung haben
wiirde. Er war ein Gottesfiirchtiger, der nach Jerusalem gepilgert war und auf der
Riickreise mit Ehrfurcht die geheimnisvolle Prophetie des zweiten Jesaja las. Ihn



B. Reicke, Der Gottesknecht im Alten und Neuen Testament 343

beschiftigten jiidische Zukunftshoffnungen. Daher wollte er von Philippus erfah-
ren, ob die Erfiilllung der Prophetie in einer fiir ihn und das Volk bedeutsamen
Gestalt gesehen und ergriffen werden konnte. Auch die von Philippus erteilte Ant-
wort setzt voraus, dass mit diesem «anderen» eine fiir die Erlosung des Gottesvol-
kes entscheidende Personlichkeit gemeint war. Mit der Andeutung des «anderen»
bekundete der Kiimmerer sein lebendiges Interesse fiir eine gegenwirtige Erfiillung
der Weissagung. Daran ankniipfend, legte Philippus den zweiten Jesaja so aus, dass
eine gegenwirtige und zugingliche Verwirklichung des Textes in der Gestalt Jesu
deutlich wurde. Es ist diese personlich-christliche und vergegenwirtigende Per-
spektive, die von Verkiindigern und Schriftstellern des Neuen Testaments im Zu-
sammenhang mit dem Gottesknecht und verwandten Motiven des Jesajabuchs an-
gelegt wurde. Thnen war die prophetische Transparenz der Botschaft wesentlich,
indem Jesaja von Christus und den Christen reden durfte, und die Texte wurden
durchaus auf die Situation und Bediirfnisse der Horer oder Leser bezogen, ohne
dass jene Kluft zwischen Material und Interessent bestand.

3. Nach den hermeneutischen Prinzipien der Kirchenviter des Altertums sowie
der Theologen des Mittelalters und der Reformation sind beide Auslegungsmetho-
den zu beriicksichtigen, sowohl die historische wie die christologische. Uberhaupt
muss es zundchst ein legitimes Anliegen bilden, die urspriingliche Situation und
Intention des Verfassers oder der Verfasser eines Textkomplexes festzustellen.
Darin liegt die Berechtigung der historischen Objektivierung der alttestament-
lichen Mitteilungen, wie sie von modernen Exegeten des Alten Testaments ausge-
iibt wird. Insofern aber die biblischen Schriften als hilfreiche Worte Gottes und
Werke seines Geistes aufgefasst werden, was gewiss auf dem Glauben im Sinne
einer Offenheit fiir das majestdtische Handeln Gottes mit den Menschen beruhen
muss, dann bildet es auch ein legitimes Anliegen, die prophetische Transparenz
und Relevanz der Texteinheiten zu beachten, und zwar im Rahmen der auf Chri-
stus hin und von Christus her gelenkten Geschichte des Volkes Gottes. Darin liegt
die Berechtigung der christlichen Subjektivierung der alttestamentlichen Mitteilun-
gen, wie sie von den Verkiindigern und Schriftstellern des Neuen Testaments
durchgefiihrt wurde.

2.

Uberblickt man in der historischen Perspektive, unter Achtgebung auf die ur-
spriingliche Situation und Intention des Verfassers oder der Verfasser, den Text-
komplex Jes. 40-55, der in der Forschung dem als einem Individuum oder Schii-
lerkreis aufgefassten zweiten Jesaja zugeschrieben wird, dann treten folgende Um-
stande und Strukturen in den Vordergrund.

Fiir die Kapitel 40-55 konstitutiv war die Aufgabe des Verkiindigers, Israel
eine frohe Botschaft zu bringen (hebr. bi§er, gr. euangelizein). Diese bezog sich
auf den bekannten Erlass des Kores, wodurch er bald nach seiner Eroberung von
Babylon 539 v. Chr. eine Riickkehr der Juden aus dem babylonischen Exil er-
laubte (Esr. 1, 1-4). Wie es der Kores-Zylinder des British Museum in bezug auf



344 B. Reicke, Der Gottesknecht im Alten und Neuen Testament

die assyrischen Tempel zeigt, liess Kores im allgemeinen die Volker, Kulte und
Tempel der besetzten Lénder bestehen oder wiederherstellen. Infolgedessen wur-
den seit 539 v. Chr. wiederholte Auswanderungen der babylonischen Judenschaft
nach Paldstina durchgefiihrt. Eine erste Auswanderung wurde nach dem Chro-
nisten schon 538 oder bald nachher von einem jiidischen Patrizier namens Sesba-
zar geleitet, und ihm habe Kores besonders erlaubt, die Kultgerdte des Jerusalemer
Tempels zuriickzubringen (Esr. 1, 5-11; 5, 13-17). Zu dieser Auswanderung pas-
sen die in Jes. 40-55 vorliegenden Aussagen ganz allgemein, wihrend die vorher-
gehenden und nachfolgenden Schilderungen des Jesajabuchs andere Situationen
voraussetzen.

So wird Kores vom zweiten Jesaja mehrmals angedeutet oder mit Namen ge-
nannt und als Werkzeug des Gottes Israels gepriesen (Ubersicht der fritheren Sie-
gesziige des Kores in Jes. 41, 1-5. 25; sein Name ausdriicklich erwihnt in 44, 28;
45, 1; Kores als Gottes Werkzeug im Kampf gegen Babel durchgehendes Thema in
45, 1-48, 22).

Ebenso bilden der Auszug der Juden aus Babel und ihre Heimkehr nach Zion
deutlich ausgeprigte Motive des ganzen von Jubel gefiillten Kontextes (40, 1-5
Frondienst des Volkes voriiber, ein Weg fiir den Herrn in der Wiiste; 40, 9-11
Gott bringt das Volk nach Zion; 41, 17-29 Wiistenwanderung der Exulanten auf
dem Zion verkiindet; 42, 1043, 27 Lobpreis iiber den Auszug aus Babel, Ver-
gleich mit dem Exodus aus Agypten; 44, 23-28 Jubel iiber den Loskauf Jakobs,
iiber Kores und den Wiederaufbau Jerusalems; 48, 20-21 ziehet aus von Babel; 49,
8-50,3 Auszug des Volkes, Wunder in der Natur; 51, 1-52, 12 Heimkehr nach
Zion mit Freude; 54, 1-55, 13 Trostworte iiber Zion im Blick auf die Wiederher-
stellung Jerusalems und den Friedensbund mit den Ausziehenden).

Sogar die Tempelgerite, die nach zwei Berichten des Chronisten von Sesbazar
aus Babylon geholt werden sollten (s. 0.), werden vom zweiten Jesaja ausdriick-
lich erwdhnt (52, 11): «Fort, fort, ziehet aus von dort; riihrt nicht Unreines an.
Ziehet weg aus ihrer Mitte; reinigt euch, ihr Trager der Gerate des Herrn.»

Diese von Jubel geprigten Prophetien des zweiten Jesaja iiber den Auszug der
Juden von Babel und ihre Heimkehr nach Zion werden in einem bestimmten Rhyth-
mus von den tiefsinnigen Aussagen iiber den Gottesknecht verstirkt. Man mag
den religionshistorischen Hintergrund der hier verwendeten Gattungen und Motive
in verschiedener Weise erkldren und die Identitdt des Gottesknechts so oder so
bestimmen: auf jeden Fall dienen im vorliegenden Kontext die Aussagen iiber den
Gottesknecht als Argumente fiir die Gewissheit der Erlosung Israels aus dem Exil
und seiner Wiederherstellung am Zion. In der Forschung stehen Vertreter einer
mehr kollektiven und einer mehr individuellen Auffassung des Gottesknechts ein-
ander gegeniiber, aber unter allen Umstdnden bezieht der Kontext den Gottes-
knecht ausdriicklich und konsequent auf Israel und den Auszug.

Wegen dieses organischen Zusammenhangs wird Israel oder Jakob auch direkt
mit dem Knecht Gottes gleichgestellt (Jes. 41, 8f.; 43, 10; 44, 1f.; 48, 20; 49, 3). Es
gibt keinen motivischen Unterschied zwischen den Liedern des zweiten Jesaja, die
Israel als Gottesknecht darstellen, und den ohne Nennung Israels formulierten



B.Reicke, Der Gottesknecht im Alten und Neuen Testament 345

Liedern iiber den Gottesknecht. In sdmtlichen Fillen figuriert als Ausgangspunkt
fiir die Prdsentation des Gottesknechtes ein Hinweis auf seine Erwidhlung durch
Israels Gott (41, 8 Israel mein Knecht, Jakob mein Auserwihlter; 42, 1 mein
Knecht, mein Erwdhlter; 44, 1 Jakob mein Knecht, Israel, den ich erw#hlt habe;
49, 1 von Geburt an hat mich der Herr berufen; 50, 4 er weckt mich auf; 52, 13
mein Knecht soll Erfolg haben). Aufgrund dieser Erwihlung wird der Gottes-
knecht, ob er Israel genannt wird oder anonym bleibt, nach ausgestandenem Lei-
den zum Triumph gelangen (41, 14 fiirchte dich nicht, du Wiirmlein Jakob; 42, 4
der Knecht wird nicht zusammenbrechen; 44, 2 fiirchte dich nicht, mein Knecht
Jakob; 49, 3 du bist mein Knecht Israel, durch den ich mich verherrliche; 50, 9
der Herr steht mir bei, wer kann mich verurteilen?; 53, 10 indem er sein Leben als
Schuldopfer einsetzte, durfte er Nachkommen sehen und lange leben).

Darum sind neben den vier seit B. Duhm als Gottesknechtliedern betrachteten
Perikopen in Jes. 42; 49; 50; 53 auch die zwei in Kap. 41 und 44 zu dieser Kate-
gorie zu rechnen, obwohl der Gottesknecht hier nicht anonym bleibt, sondern
Israel oder Jakob genannt wird. Wird in bezug auf jede Perikope der Textumfang
rein inhaltlich bestimmt, das heisst im Blick auf die Streuung der vorliegenden
Aussagen iiber den Gottesknecht, dann ergibt sich folgende Ubersicht der sechs
Perikopen, ihres Textumfangs und ihrer Hauptgedanken:

1) 41, 8-16 Gott zu Israel: fiirchte dich nicht

2) 42,1-9 Gott iiber den Knecht: er wird das Recht unter die Heiden bringen

3) 44, 1-22 Gott zu Israel: fiirchte dich nicht

4) 49, 1-7 der Knecht iiber Gott: er hat meinen Mund zu einem scharfen Schwert gemacht
5) 50, 4-11 der Knecht iiber Gott: er hat mir die Zunge eines Jiingers verlichen

6) 52,13-53, 12 Gott iiber den Knecht: ein Mann der Schmerzen.

Auf jede von diesen Perikopen iiber den Gottesknecht folgen Mahnungen an
Israel zum Auszug aus Babel. Sie hingen mit den sechs Gottesknechtliedern un-
mittelbar zusammen:

1) 41, 17-29; bes. V. 19 ich setze Zedern in die Wiiste; V.27 ich habe Jerusalem einen Freu-

denboten gegeben
2) 42,10-43, 28; bes. 42,13 der Herr zieht aus wie ein Held, 43,5 vom Aufgang will ich

deine Kinder heimfiihren
3) 44,23-28; bes. V.23 der Herr hat Israel losgekauft, V.28 er ldasst zu Jerusalem sagen:

werde gebaut
4) 49, 8-50, 3; bes. 49,9 du sollst zu den Gefangenen sagen: gehet heraus; 50,2 habe ich

keine Kraft, um zu erlosen?
5) 51,1-52,12; bes. 51,11 die Befreiten des Herrn werden heimkehren; 52,12 der Herr

zieht vor euch her
6) 54,1-55,13; bes. 54,11 ich will deine Grundfesten aus Malachit mauren; 55,12 mit

Freude werdet ihr ausziehen, und in Frieden sollt ihr geleitet werden.

Dieser kontextuelle und motivische Zusammenhang zwischen den Proklamatio-
nen iiber den Gottesknecht und den Aufforderungen zur Riickwanderung wird
auch durch zwei Priaambeln bestitigt, in welchen die neue Freiheit ausgerufen



346 B. Reicke, Der Gottesknecht im Alten und Neuen Testament

wird und durch welche die oben als Nr. 1-3 und 4-6 angefiihrten Gottesknecht-
lieder und Riickkehrmahnungen vorbereitet werden. Es handelt sich um

40, 1-41, 6 als Vorbereitung von Nr. 1-3

48, 1-20 als Vorbereitung von Nr. 4-6.

Charakteristisch sind hier solche Ausdriicke wie «in der Wiiste bahnet den Weg
des Herrn» (40, 3); «er weidet seine Herde wie ein Hirte» (40, 11); (Kores) «wird
seinen Willen an Babel vollstrecken» (48, 14); «ziehet aus von Babel, flichet aus
Chaldda» (48, 20).

Zerfillt die Prophetie des zweiten Jesaja auf diese Weise in zwei Teile mit je
einer Praambel und je einer Reihe von drei Gottesknechtliedern und Riickkehr-
mahnungen, so findet sich zwischen den beiden Hilften ein Exkurs iiber Kores und
Babel in 45, 1-47, 15. Man beachte hier etwa 45, 1 «so spricht der Herr zu Kores,
seinen Gesalbten»; 46, 1 «Bel (Gott in Babel) bricht zusammen»; 47, 1 «setze dich
in den Staub, Jungfrau Tochter Babel».

Die jesajanische Verkiindigung vom Gottesknecht wurde also in einen Textzu-
sammenhang organisch und wesentlich eingebettet, der auf die historische Befrei-
ung Israels aus dem Exil und auf die nachfolgende Wiederherstellung des Gottes-
dienstes und der Volksgemeinschaft am Zion bezogen war.

3.

In der theologischen Perspektive hat aber die Prophetie einen Sinn, der iiber die
urspriingliche historische Situation hinausgeht. Unter diesem Gesichtspunkt spricht
namlich Gott selbst im Text zu seinem Volk und bietet ihm sein Heil. Die dama-
lige Erlosung Israels von der Tyrannei des neubabylonischen Weltreichs wurde
durch Kores vermittelt, aber von Jahwe veranstaltet. Sie erfolgte zum Erweis der
Majestdt und der Bundestreue des Gottes Abrahams, Isaaks und Jakobs. Eine
solche demonstrative Bedeutung behilt das Ereignis fiir nachkommende Genera-
tionen. Nicht nur der Exodus aus Agypten, sondern auch die Riickwanderung aus
Babylonien sind exemplarische Offenbarungen der Majestit und Bundestreue des
Heiligen Israels, der sein Volk nicht im Stich lasst. Wegen der Uberlegenheit des
Weltschopfers iiber die Geschichte hat die Prophetie des zweiten Jesaja eine
Transparenz-und weist auf die fortwédhrende Bundestreue des Gottes Israels hin.

Die von der Prophetie ausgehenden Strahlen verbreiten sich aber nicht will-
kiirlich in Zeit und Raum, sondern begleiten das weitere Handeln Gottes mit sei-
nem Volk, das heisst die Heilsgeschichte, die seine Bundestreue offenbart und
seine Verheissungen bestitigt.

Nach dem Zeugnis Jesu, der Apostel und des Neuen Testaments forderte die
Siinde unter den Menschen des Alten Bundes die gottliche Geduld heraus, und
trotzdem gab der Herr Zebaoth seine Bundestreue nicht auf, sondern liess in Jesus
den Bund erneuern. Damit wurde die Heilsgeschichte iiber den Neuen Bund wei-
tergeleitet. Indem die von der Prophetie ausgehenden Strahlen die Heilsgeschichte
begleiten und indem die Heilsgeschichte mit der neuen Bundesschliessung eine



B.Reicke, Der Gottesknecht im Alten und Neuen Testament 347

besondere Richtung und einen spezifischen Inhalt gewonnen hat, so werden die
prophetischen Strahlen durch ein unikes Prisma gebrochen, und das ist Jesus.

Von dieser Einsicht war Philippus getragen, als er die Weissagung iiber den
Gottesknecht nach Jes. 53, 7-8 auf Jesus bezog. Das vom Propheten verkiindete
Heilsgeschehen war nach seinen Erfahrungen in Jesus Christus volle Wirklichkeit
geworden. Gott hatte den Propheten von keinem anderen Gottesknecht als Jesus
Christus schreiben lassen. Die historische Auswanderung Israels aus Babel war im
Moment nicht aktuell, und wire das jedoch der Fall gewesen, hitten Philippus und
seine Glaubensbriider sie im Sinne der gut belegten christologischen Deutung des
Alten Testaments auf Jesus als den préexistenten Gottesknecht zuriickgefiihrt (vgl.
Jesus iiber David nach Matth. 22,43 mit Par.; iiber Abraham nach Joh. 8, 58;
Petrus iiber David nach Apg. 2,25; Paulus iiber Christus in der Wiiste nach
1. Kor. 10, 4). Fiir den Kdmmerer aktuell war aber das Passafest, an dem er offen-
bar in Jerusalem teilgenommen hatte. Deswegen beschiftigte ihn die Aussage des
Propheten iiber den Gottesknecht, der in Jes. 53, 7-8 als ein Opferlamm darge-
stellt wird. Und deswegen fragte er Philippus nach der Identitdt dieses Opferlamms
(Apg. 8, 32a. 34a). Philippus antwortete mit einer Auslegung der Prophetie im
Sinne des Evangeliums von Jesus (8, 35). Dabei wurde gar nicht ein vom zweiten
Jesaja irgendwie anvisierter Gottesknecht mit Jesus als Gottesknecht parallelisiert,
sondern Jesus wurde umgekehrt als der vom alten Propheten angekiindigte Gottes-
knecht identifiziert. Es handelt sich nicht um die Feststellung einer Ahnlichkeit
zwischen Momenten des Alten und Neuen Testaments, sondern um eine Ausdeh-
nung der neutestamentlichen Heilswirklichkeit riickwirts iiber die alttestament-
lichen Heilsgeschichte.

Bei dieser Episode mit dem Kdmmerer und bei allen neutestamentlichen Hin-
weisen auf den Gottesknecht bildet die historische Erscheinung Jesu den Aus-
gangspunkt der Betrachtungen. Jesus und seine Jiinger haben ihre Begriffe keines-
wegs auf die Prophetien iiber den Gottesknecht aufgebaut, sondern die Basis war
schon mit der Person und dem Heilswerk Jesu gegeben, und erst sekundir illu-
strierten Jesus, die Evangelisten und Apostel die gegenwiartige Wirklichkeit durch
gelegentliche Hinweise auf solche Traditionen aus vergangener Zeit wie die Pro-
phetien vom Gottesknecht. Es ist darum unsinnig zu fragen, inwiefern Jesus sein
Selbstverstandnis und die Jiinger ihre Christologie durch Lektiire dieser Prophe-
tien entfaltet haben. Jesus ging von der intensiven Erfahrung seiner Berufung, die
Jiinger gingen von der iiberwiltigenden Erfahrung seiner Titigkeit, Kreuzigung
und Auferstehung aus. Deswegen enthalten die neutestamentlichen Uberlieferun-
gen nirgends eine systematische Zusammenstellung der Aussagen iiber den Gottes-
knecht mit der Verkiindigung des Menschensohns oder der Lehre von Christus. Es
finden sich nur sporadische Zitate oder Allusionen, welche einzelne Punkte des
schon bekannten und anerkannten Gesamtbildes von Jesus und seinem Heilswerk
weiter beleuchten sollen.

Mit dieser Prioritdt der gegenwartig zugéanglichen Wirklichkeit Jesu Christi im
Verhiltnis zu historisch gegebenen Aussagen iiber den Knecht Gottes héngt die
vorher beriihrte Subjektivierung der Mitteilungen zusammen. Nicht aus objektiver



348 B. Reicke, Der Gottesknecht im Alten und Neuen Testament

Kuriositédt, sondern aus subjektivem Heilsinteresse fragte der Kimmerer nach der
Absicht Gottes mit der Prophetie. Er wollte einen kennenlernen, der ihm und dem
Volk die Erlosung bringen kdnnte.

Alle neutestamentlichen Zitate und Allusionen, die mit dem Gottesknecht des
zweiten Jesaja verbunden sind, werden von diesem Interesse fiir das Heilsangebot
in Jesus Christus getragen.

In der von E. Nestle redigierten Ausgabe des griechischen Neuen Testaments
findet sich ein Verzeichnis der aus dem Alten Testament angefiihrten Sitze und
Worte, und hier tritt beim zweiten Jesaja eine besondere Frequenz hervor. Jedes
seiner 16 Kapitel ist ofter als irgendein einzelnes Kapitel anderer Bibelteile neu-
testamentlich verwendet worden, nur mit Ausnahme der zahlreichen Zitate aus
Dan. 7 in der Off. Dabei spielen Hinweise auf den Gottesknecht eine beachtliche
Rolle, und sicher wurden auch manche anderen Stellen des zweiten Jesaja wegen
des Interesses fiir den Gottesknecht herbeigezogen. Es handelt sich jedoch nie um
einen systematischen Schriftvergleich, sondern immer nur um sporadische Zitate
und Allusionen zur Beleuchtung der Schilderung oder Verkiindigung.

So liess Lukas den Propheten Simeon im Tempel durch sein «Nunc dimittis» die
Bedeutung des Jesuskindes in einer Reihe von Zitaten aus den Gottesknechtliedern
und angrenzenden Textstellen des zweiten Jesaja proklamieren (Luk. 2, 29-32 mit
Zitaten und Reflexen aus Jes. 40, 5; 52, 10; 42, 6; 46, 6; 49, 6; 46, 13). Nach dem
vierten Evangelisten wurde Jesus ebenso vom Tédufer Johannes als das wegen des
letzten Gottesknechtliedes bekannte, die Siinden der Menschen tragende Lamm
Gottes bezeichnet (Jes. 53, 7 in Joh. 1, 29. 36 zitiert). Bei der Taufe und der Ver-
klarung Jesu erklirte die gottliche Stimme (Matth. 3, 17 / Mark. 1, 11; Matth. 17,
5 / Mark. 9, 7): «Dieser ist mein Sohn, der Geliebte, an dem ich ein Wohlgefallen
habe», und auch mit den zwei letzten Bezeichnungen wurden Gottesknechtlieder
zitiert (Jes. 41, 8; 42, 1; 44, 2).

Jesus nannte sich nicht Gottesknecht, sondern Menschensohn, wenn er sein
Leiden ankiindigte. Gelegentlich beleuchtete er jedoch die Bedeutung seines Lei-
dens zugunsten der Menschen durch Anspielungen auf Gottesknechttexte (Matth.
20, 18f. mit Par. iiber Bespottung und Geisselung nach Jes. 53, 5; Matth. 20, 28 /
Mark. 10, 45 Jesus dient als Knecht und gibt sein Leben zum Loskauf fiir viele
nach Jes. 53, 10f.; Matth. 26, 28 mit Par. neuer Bund und Opferdienst zur Siinden-
vergebung nach Jes. 42, 6; 49, 8; 53, 11f.; Luk. 22, 37 «er wurde unter Ubeltiter
gezihlt» nach Jes. 53, 12).

Unter den Evangelisten haben Matthdus und Johannes durch Zitate gezeigt, wie
Prophetien iiber den Gottesknecht im Heilswerk Jesu erfiillt wurden. Erstens wur-
de von Matthidus die Aussage in Jes. 53, 4 «er trug unsere Krankheiten weg» auf
Jesu zahlreiche Heilungen an einem Abend bei Petrus in Kapernaum bezogen
(Matth. 8, 17). Zweitens wurde von Matthdus die Schilderung in Jes. 42, 14 iiber
die Zuriickgezogenheit des Gottesknechtes und seine Wirkung auf die Volker als
eine Erkldrung fiir die neulich erschwerte Judenmission und als eine Andeutung
der nachher einsetzenden Heidenmission verwendet (Matth. 12, 17-21). Drittens
bezog Johannes in dhnlicher Weise die resignierte Frage angesichts des Knechtes



B. Reicke, Der Gottesknecht im Alten und Neuen Testament 349

in Jes. 53, 1, «Herr, wer hat unserer Predigt geglaubt?», auf die Skepsis der jii-
dischen Menge gegen Jesus (Joh. 12, 38). Jesaja habe die Herrlichkeit Jesu schon
gesehen und deshalb iiber ihn geredet (12, 41).

In den Passionsberichten der Evangelien wurde das Leiden des Gottesknechtes
nicht erwidhnt, und obwohl Analogien entdeckt werden konnen, wurden die Erzih-
lungen nicht von diesem Motiv beeinflusst. Dafiir wurden mehrere Stellen aus ko-
niglichen Psalmen zitiert, um das Leiden und den Triumph des Davidssohnes aus-
zudriicken (vor allem Ps. 22, 2. 8. 9. 19).

Die erste missionarische Verkiindigung des Petrus und der Gemeinde in Jerusa-
lem hingegen stellte nach Lukas den Heiland Jesus im Anschluss an Jes. 53 als den
Knecht Gottes dar (Apg. 3, 13. 26; 4, 27. 30). Hier wurde betont, wie der Gerechte
von seinen Landsleuten verkannt wurde (Jes. 53, 3.11; Apg. 3, 13-14) und wie
Gott jetzt im Namen des Knechtes seine Hand d. h. seinen Arm zur Heilung der
Menschen ausstreckt (Jes. 53, 1. 4-5; Apg. 4, 30). Auf diese exegetische Tradition
basierte offenbar Philippus, der in Jerusalem als einer der hellenistischen Fiirsor-
ger gedient hatte, seine missionierende Auslegung von Jes. 53, 7-8 (Apg. 8, 32-35;
0. S. 347).

In der Offenbarung des Johannes wird mit einem dhnlichen Anschluss an Jes.
53 die im Evangelium des Johannes dem Taufer zugeschriebene Proklamation
Jesu zum siindentilgenden Lamm Gottes der himmlischen Gemeinde zugeschrieben,
diesmal im Blick auf sein Opfer und seinen Triumph (Jes. 53,7 in Off. 5, 6. 12
zitiert und in V. 9 verwendet).

Andererseits finden sich in der Briefliteratur des Neuen Testaments keine be-
kenntnisorientierten Proklamationen Jesu zum Gottesknecht, sondern nur prak-
tisch-ethische Anwendungen des Knechtmotivs, die allerdings ein Wissen von Jesu
Identitdt mit dem Gottesknecht voraussetzen. Das liegt auf der Linie jener Sub-
jektivierung der Mitteilungen, die im ersten Teil der vorliegenden Darstellung be-
ricksichtigt wurde. In der Rolle des gehorsamen und opferbereiten Knechtes
macht Jesus kein dogmatisches Symbol aus, sondern ein verpflichtendes Vorbild.

Deutlich ist nun das in der Mahnung des Paulus an die Gemeinde in Philippi,
christliche Einigkeit zu bezeugen und auf die eigene Wichtigkeit zu verzichten, so
wie Christus auf seine gottliche Wiirde verzichtete, in der Gestalt eines Knechtes
hervortrat und bis zum Tode gehorsam wurde (Phil. 2, 5-9). Obwohl die Septua-
ginta in Jes. 52, 13 den Knecht pais nennt und Paulus hier das Wort doftilos ver-
wendet, handelte es sich fiir ihn entgegen der Behauptung mehrerer Kritiker zwei-
fellos um die Verkiindigung des zweiten Jesaja iiber den Gottesknecht. Denn die
Septuaginta benutzt dotilos ein paarmal beim Gottesknecht und im Zusammen-
hang mit ihm als Synonym fiir pais (Jes. 48, 2; 49, 3. 5) und kennzeichnet sogar
in Kapitel 53 das segensreiche Opfer des Knechtes mit dem Partizip douleudn (53,
11). Paulus wihlte den alternativen Ausdruck dotilos «Sklave», um die Gldubigen
mit grosserem Erfolg zur Dienstbereitschaft aufzufordern, denn weil pais gewohn-
lich «<Knabe» bedeutete, hiitte es nicht mit derselben Sicherheit auf die griechisch
denkenden Leser in der romischen Kolonie Philippi gewirkt.

Besonders ausfiihrliche Zitate aus Jes. 53 bringt die Haustafel des 1. Petr. in



350 B. Reicke, Der Gottesknecht im Alten und Neuen Testament

einer Aufforderung der Familiendiener zur Solidaritat mit ihren Arbeitgebern
(1. Petr. 2, 22-25). Als der Knecht Gottes war Christus frei von Siinde und Arglist
(Jes. 53, 9). Er trug unsere Siinden (53, 4) im Blick auf ein Leben in Gerechtigkeit
(53, 11). Durch seine Wunde sind die Horer geheilt worden (53, 5), wihrend sie
vorher wie Schafe umbherirrten (53, 6). Die ganze Ausfiihrung dient einem sozial-
ethischen Programm: Christus soll das Vorbild in Geduld und Giite sein (1. Petr.
2, 18-21). Mit der Transparenz der Prophetie, von welcher die Strahlen iiber Chri-
stus zu den Christen ausgehen (1, 10-12), waren die Horer durch ihren schon ge-
wonnenen Kontakt mit dem Worte Gottes bekannt (1, 23).

Im {iibrigen enthalten die neutestamentlichen Briefe mehrere kurze Andeutun-
gen des Gottesknechtmotivs, die ebenso keine theoretische und prinzipielle, viel-
mehr eine personliche und aktuelle Bedeutung haben. Vor allem zitierte Paulus
nach der Apg. und dem Rom. die Prophetien des zweiten Jesaja zur Begriindung
seiner eigenen Missionspraxis (Apg. 13,47 «Licht fiir die Heiden» nach Jes. 49,
6; 18, 9f. «ich bin mit dir» nach 41, 10; 26, 18 «ihre Augen 6ffnen» nach 42, 7;
Rom. 15, 21 «welche nicht gehdrt haben sollen vernehmen» nach Jes. 52, 15). Hier
kommt die erwihnte Subjektivierung der Mitteilungen so konsequent zum Aus-
druck, dass Paulus sich durch sie dazu berufen wusste, als Vertreter Christi den
Missionsdienst des Gottesknechtes weiterzufiihren.

Auf der anderen Seite subjektivieren die Briefe des Neuen Testaments die Aus-
sagen iiber den Gottesknecht nicht in dem Sinne, dass auf dem objektiven Heils-
werk Christi kein Gewicht mehr liegen wiirde. Wie hier das «extra nos» und das
«pro nobis» eine Einheit bilden, kommt schliesslich durch ein Zitat des Hebrier-
briefs aus dem Liede vom Gottesknecht und Opferlamm in Jes. 53 schon zum
Ausdruck (Hebr. 9, 28): «So wird auch Christus, der ein mal als Opfer dargebracht
wurde, um ‘die Siinden vieler auf sich zu nehmen’ (Jes. 53, 12), ein zweites mal
ohne (Gericht iiber) Siinde den Leuten erscheinen, die ihn zum Heil erwarten.»
Das einmalige, absolute Opfer des Gottesknechtes Jesus Christus erdffnete die
Moglichkeit einer Siindenvergebung fiir die vielen, das heisst fiir die Menschheit,
und das gilt «extra nos». Aber nur zu denjenigen, die sein historisches Opfer als
ein Heilswerk «pro nobis» erkennen und auf ihre zukiinftige Vollendung durch
Christus warten, wird er ohne Gericht iiber Siinden wiederkommen.

Bo Reicke, Basel



	Der Gottesknecht im Alten und Neuen Testament

