Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 35 (1979)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

August Strobel, Der spdtbronzezeitliche Seevilkersturm. Ein Forschungsiiberblick mit Folge-
rungen zur biblischen Exodusthematik. = Zeitschr. f. d. alttest. Wiss., Beih. 145. IX +291 S.
DM 98.-.

Zu den Gruppen, die in der ausgehenden Spiétbronzezeit auf dem Weg zu ihren spiteren Wohn-
sitzen waren, zdhlen auch die sog. «Seevolker», die zur Zeit des Pharao Ramses III. die Staaten
Kleinasiens und Syriens verheerten, z. T. (wie das Hethiterreich) auch vernichteten und erst an
den Grenzen Agyptens von Ramses zuriickgeschlagen werden konnten. Die Gesamtbezeichnung
«Seevolker» ist eine moderne Wortbildung in Anlehnung an den gelegentlichen #gyptischen
Sprachgebrauch, die im Grunde nicht mehr besagt als dies, dass die dazu gehdrenden Einzel-
gruppen aus dem Blickwinkel der Agypter aus iiberseeischen Gebieten aufgebrochen sind.
Das bekannteste «Seevolk» sind die Philister, die seit dem Ende des 2. Jahrtausends in der
siidpaléstinischen Kiistenebene ansissig waren. Uber die Herkunft der Philister und ihrer Ver-
biindeten ist viel geritselt worden. Man suchte ihre Heimat u. a. im Kaukasus oder im mittle-
ren Donauraum, wofiir jeweils linguistische und archédologische Beweise geliefert wurden, und
verband die Namen der einzelnen «Seevolker»-Gruppen nach Moglichkeit mit den Namen
sagenhafter oder historischer Volker des siidlichen Europa. Als Anstoss fiir ihren Aufbruch
nach Zentralanatolien, Syrien und Agypten wurde gern die dorische Wanderung in Anspruch
genommen.

Gegeniiber den Hypothesen, die die Heimat der «Seevolker» mehr oder minder weit ausser-
halb der Grenzen der ostmediterranen Kulturen der Spitbronzezeit ansetzen, versucht A. Stro-
bel nachzuweisen, dass es sich bei ihnen in Wirklichkeit um «insiders» handelt, nimlich um
Volkerschaften, die urspriinglich im Bereich der «(gross)mykenischen Koine» vor allem in
Westkleinasien zu Hause waren und mit dem Hethiterreich, den syrischen Staaten und Agyp-
ten bereits lange in gegenseitigem kulturellem und Skonomischem Kontakt gestanden hatten.
Ihr Vorstoss nach Osten, vor allem der Angriff auf Agypten, sei nicht der planlose Sturm
barbarischer Stimme gewesen, sondern ein wohlvorbereitetes Unternehmen mit dem Ziel,
neuen Lebensraum zu gewinnen. Zur Stiitzung seiner These zieht Strobel ein weitgefichertes
textliches und archdologisches Material heran, dessen Sammlung als eine beachtliche Leistung
angesehen werden muss. Vom Standpunkt des Altorientalisten ist es besonders interessant,
wie Strobel — neben den bekannten dgyptischen und israelitischen Texten — die auf Hellas,
Kleinasien und Zypern beziiglichen griechischen Wanderungs- und Griindungssagen, die meist
mit dem Trojanischen Krieg verkniipft auftreten, in den Zusammenhang der «Seevolker»-
Bewegung(en) einordnet. Dass hier vieles fraglich bleibt, wird vom Autor selbst zum Ausdruck
gebracht.

Die «Folgerungen zur biblischen Exodusthematik» bestehen darin, dass der alttestament-
liche Traditionskomplex vom Auszug aus Agypten und der Wiistenwanderung mit der Fixie-
rung der Ursprungssagen anderer ostmittelmeerischer Vilker in Verbindung gesetzt wird, ins-
besondere mit denen der wie die Israeliten im Lande Kanaan sitzenden und mit ihnen um die
Suprematie ringenden Philister (von denen wir freilich nur alttestamentliche Reflexe und Noti-
zen aus hellenistisch-romisch-byzantinischer Zeit haben). Der Autor hilt es fiir «durchaus
moglich, dass im Ringen um das Land, das man hier wie dort beanspruchte, Auszugsiiberlie-
ferung gegen Auszugsiiberlieferung gesetzt wurde» (S.281), und dass «in solcher Auseinander-
setzung . . . der miindliche Prozess der Uberlieferung sowie der Schritt zu ihrer literarischen
Verfestigung von den gegnerischen Traditionen und dem allgemeinen Schema niemals unbe-
rithrt bleiben» konnte (S. 282).

Dies ist denkbar, wenn auch nicht zu beweisen, vor allem wenn man damit rechnet, dass
bereits das auf seinen baren Kern reduzierte «Urbekenntnis» Israels, namlich dass Jahwe das
Volk «aus Agypten heraufgefiihrt» habe, Ergebnis eines komplizierten Traditionsbildungs-
prozesses ist, an dessen Ende erst der Komplex Ex. 1-13 samt der daran angehingten Sinai-
und Landnahmeiiberlieferung steht. So wird der Alttestamentler zwar anerkennen, dass der



306 Rezensionen

atiologische Charakter der Uberlieferungen iiber die Vor- und Friihgeschichte Israels zutref-
fend umschrieben wird, andererseits aber auch einwenden miissen, dass die diesbeziiglichen
Analysen des Verfassers in Kapitel D seines Buches nicht tief genug gehen.

Kritik ist allerdings auch hinsichtlich der im engeren Sinne altorientalistischen Partien am
Platz, die den grosseren Teil des Buches ausmachen. Sie entziindet sich vor allem an der Dar-
bietung und Interpretation zahlreicher Details, auch solcher, bei denen die Deutung keinen
oder nur einen geringen Ermessensspielraum hat. Da die Einzelheiten aber die Mosaikstein-
chen sind, aus denen die an sich anziehende These Strobels von der Herkunft der «Seevolker»
aus dem Bereich der «mykenischen Koine» zusammengesetzt ist, wird auch die Uberzeugungs-
kraft dieser in nicht geringem Masse beeintrichtigt. Die Hauptursache dafiir ist wohl, dass der
Verfasser «als Aussenstehender» (S.1) gezwungen war, vielfach Material aus zweiter Hand,
haufig auch in veralteten Bearbeitungen, heranzuziehen, eine Arbeitsweise, die mit vielerlei
Gefahren verbunden ist, vor allem, wenn auf dem behandelten Gebiet noch sehr viel unsicher
ist. Als Illustration sei auf die Benutzung zweier unterschiedlicher Ubersetzungen desselben
agyptischen Textes auf S.9 hingewiesen, zu der der Autor vermittelnd bemerkt: «Wir sind
gendotigt, beide Deutungsmoglichkeiten ins Auge zu fassen, wodurch schon hier das Problem
einige Konturen gewinnt.» Vielleicht hitte der Riickgriff auf das #Hgyptische Original und
igyptologische Beratung die Ubersetzungsfrage entschieden. Hiufig bemerkt man, dass die
Verbindung zwischen einzelnen Abschnitten des Buches inkonsequent durchgefiihrt ist. So
werden z.B. auf S.90 die Tontafelinschriften aus dem spitbronzezeitlichen Heiligtum von
Tell Dér °Alla in Transjordanien samt den Vermutungen einzelnder Autorititen iiber ihre
Herkunft von den Philistern erwidhnt. Auf eine dieser Tafeln kommt Strobel auf S.264 noch
einmal zu sprechen, wo er den «Nachweis» von Z.Mayani anfiihrt, dass die Sprache der
Inschrift indogermanisch, genauer «pelasgisch-illyrisch» sei. Querverweise gibt er jedoch nicht
(auch die Diskussionsbeitrige von A. v. d. Branden, H. Cazelles und M. Weippert werden nicht
beigezogen). Ahnlich bespricht Strobel auf S.182-190 die Frage der seit der Antike immer
wieder behaupteten kleinasiatischen Herkunft der Etrusker, ohne die Steleninschrift aus Kami-
nia auf Lemnos (2. Hilfte des 6. Jh.s v. Chr.), deren Sprache sich in mancherlei Hinsicht mit
dem Etruskischen beriihrt, zu erwidhnen; die Stele taucht dann plotzlich auf S.264 auf, ohne
dass ihre argumentative Bedeutung fiir das frither behandelte Problem erkannt wiirde. Auf
S. 149-151 (Nrn 11-nn) und 153 f. werden dieselben Abschnitte aus den Annalen des hethiti-
schen Konigs Mursilis II. zundchst nach F. Sommer und E. Forrer, dann nach A. G6tze bespro-
chen; doch scheint der Verfasser die Identitit der Texte nicht bemerkt zu haben.

Unterschiedlicher Meinung kann man in der Frage der materiellen Hinterlassenschaft der
Philister in Paldstina sein. Dass die sog. «Philisterkeramik» wirklich die Keramik der Philister
ist, wird von Strobel (S.220-240 u. 6.) mit vielen anderen (vor allem aufgrund der Arbeiten
von Trude Dothan) vorausgesetzt; doch steht der Beweis dafiir noch immer aus, und das Auf-
treten dieser Keramikgattung kann auch anders erkliart werden.l Fiir die anthropoiden Ton-
sarkophage aus Palidstina (S. 240-244) muss betont werden, dass sie dem minoischen und myke-
nischen Kulturbereich fremd sind und bereits vor der Ansiedlung der Philister aus Agypten
nach Kanaan iibernommen worden sind; die Funde von De&r el-Balah lassen daran keinen
Zweifel.

So muss das Urteil iiber das vorliegende Buch zwiespaltig ausfallen. Es ist gewiss anregend
und auch informativ; doch diirfen weder Material noch Thesen ungepriift iibernommen wer-
den.

Manfred Weippert, Utrecht

Philippe H. Menoud, Jésus-Christ et la Foi. Recherches néotestamentaires. (Bibl. théol.) Neu-
chitel, Delachaux & Niestlé, 1975. 357 S.

Philippe H. Menoud est décédé le 24 novembre 1973, laissant une ceuvre scientifique contenue

dans un grand nombre d’articles, disséminés dans un non moins grand nombre de Revues

1 Gott. Gel. Anz. 223 (1971), S. 11 £. 16-20; Mitt. d. Dt. Arch.-Verb. 6, 2 (1975), S. 53 f.



Rezensionen 307

spécialisées. Aussi était-il judicieux de réunir en un volume des textes qui, sans doute, seraient
vite tombés dans 'oubli de par leur difficulté d’acces. L’ouvrage fait apparaitre les centres
d’intérét auxquels I'auteur a consacré ses recherches: la théologie paulinienne, les Actes des
Apbtres et la pensée johannique. On ajoutera quelques articles plus généraux de théologie
néotestamentaire, parmi lesquels une contribution sur «Le baptéme des enfants dans I’Eglise
ancienne», un exposé sur les ministéres selon le N.T., deux conférences sur la vision chrétienne
de la mort.

La forme de I’article scientifique sur un probléme précis convenait particuliérement bien a
Ph. H. Menoud, esprit rigoureux, lucide, possédant un art incomparable de présenter en une
synthése concise les données d’'un probleme. Le style est un exemple de clarté — ce n’est pas
toujours le cas dans les exposés théologiques. Sans grand bruit, auteur expose des théses qui
se révelent originales et solides. :

On ne résume pas un recueil d’articles. Il suffit de dire qu’on ne peut plus, aujourd’hui,
parler des thémes qui sont traités dans ’ouvrage que nous présentons sans tenir compte des
hypothéses de Ph. H. Menoud. C’est assez souligner l'intérét et la valeur des contributions
scientifiques ici réunies.

Frangois Altermath, La Chaux-de-Fonds

Hans Weder, Die Gleichnisse Jesu als Metaphern. Traditions- und redaktionsgeschichtliche
Analysen und Interpretationen. = Forsch. z. Rel. u. Lit. d. A. u. N.T., 120. Géttingen, Van-
denhoeck, 1978. 312 S. DM 58.—.

Jiilicher lehrte die neutestamentliche Forschung streng unterscheiden zwischen Gleichnis und

Allegorie. Das Gleichnis sei vom Vergleich, die Allegorie von der Metapher abzuleiten. Alle-

gorische Ziige in einem Gleichnis seien stets sekundir. Bild- und Sachhilfte liegen auf zwei

verschiedenen Ebenen. Sie werden allein im tertium comparationis miteinander vermittelt.

Weders Arbeit gibt diesem Gleichnisverstindnis den Abschied. Er zeigt, dass die neutesta-
mentlichen Gleichnisse von der Metapher her zu verstehen sind. Die sprachliche Grundform
der Metapher umfasst die Teile Subjekt (S), Kopula (K) und Priddikat (P): «In der Kopula
wird ein metaphorischer Bezug zwischen Basileia (S) und Erzihlung (P) hergestellt, dergestalt
dass zugleich klar ist, dass die Basileia wortlich genommen nicht ist, was als P erzidhlt wird,
dass sie aber wie das ist, was erzdhlt wird» (S. 61). Die metaphorische Sprache des Gleichnisses
bringt «die strenge Jenseitigkeit des Gottesreiches» in die «Ndhe zur Welt» (S. 78). Metapho-
rische Sprache ist schopferisch, «sie schafft neue Wirklichkeit» (S.76). Die alte «Welt der
Lieblosigkeit und Leistung» zerbricht unter dem Zugriff der Basileia (S. 84), dem Horer 6ffnet
sich das Angebot des neuen Lebens. Die Basileia ist «nur im Gleichnis und nur als Gleichnis
da» (S. 65). Das fiktionale Element gehort darum wesensnotwendig zur metaphorischen Rede-
weise (S. 67).

Metaphern sind fiir die geschichtlichen Erfahrungen der Gemeinde offen. Solche Erfahrun-
gen gehen in das Gleichnis selber ein. Die Gleichnisse der synoptischen Tradition zeigen eine
ganz bestimmte «Wirkungsgeschichte». Sie ist mit Hilfe der redaktions- und traditionsgeschicht-
lichen Methode zu analysieren (S. 72 ff.). Dabei ist die Jesus-Stufe des Gleichnisses «im Kon-
text des Lebens Jesu zu interpretieren» (S.98), seiner Verkiindigung der Nihe der Gottesherr-
schaft und seines eigenen Verhaltens, in dem die Basileia in die Nihe zur Welt gekommen
ist. «Das Verhalten Jesu ist als Kommentar der Gleichnisse ihre Verstindnisbedingung, wih-
rend die Gleichnisse als Explikation des Verhaltens Jesu dieses zur Eindeutigkeit bringen»
(S.275). Zugleich enthalten die Gleichnisse damit eine implizite Christologie: Jesus versteht
sich selbst «theologisch» (S. 276). Denn in ihm wird ja die Nahe Gottes zur Welt Ereignis.

Die in der Gleichnisverkiindigung Jesu enthaltene Christologie wird von der nachoster-
lichen Gemeinde expliziert: «Die Gleichnisse Jesu rmussten christologisch interpretiert werden,
wenn sie nach Ostern als Gleichnisse Jesu iiberliefert werden sollten» (S.276). In der nach-
osterlichen Gemeinde werden die Gleichnisse dann auch «zum Sprachraum fiir das geschicht-
liche Selbstverstindnis der christlichen Gemeinde» (S.278). Denn jetzt gewinnt ja «die Zwi-
schenzeit zwischen Zuspruch der Basileia durch Jesus und Vollendung derselben durch Gott. ..
selbstindige Bedeutung» (S.277). Zugleich erfahren sie in der sich dehnenden Zeit eine par-



308 Rezensionen

dnetische Interpretation. Diese ist im Ansatz nicht gesetzlich, sondern evangelisch. Denn aus
dem Zuspruch des Evangeliums ergibt sich eine neue Lebenspraxis (S.280). Die zum Tun des
Willens Gottes treibende Gerichtsandrohung der matthdischen Redaktion kommt dabei schlecht
weg: sie ist gesetzlich.

Der Hauptteil der Arbeit gilt der traditions- und redaktionsgeschichtlichen Untersuchung
der Gleichnisse Jesu (S.99-273). Aus der Analyse eines Gleichnisses ergibt sich jeweils eine
bestimmte traditions- bzw. redaktionsgeschichtliche Theorie, die von der «Jesusstufe» iiber
haufig verschiedene «Gemeindestufen» zur «Redaktionsstufe» der Evangelisten fiihrt. Dieser
Weg wird jeweils in einem synthetischen Abschnitt interpretierend nachgezeichnet und ver-
stdandlich gemacht.

Wir {iberpriifen die Analysen Weders am Beispiel der Deutung des Gleichnisses vom
Unkraut unter dem Weizen in Matth. 13, 36-43. Nach Jeremias ist sie ganz auf die redaktio-
nelle Arbeit des Evangelisten zuriickzufithren. Weder dagegen (S. 122 ff.) rechnet mit zwei
verschiedenen Deutungsebenen: der Katalog V.37-39 gehdre zur ersten Gemeindestufe, nur
die «kleine Apokalypse» (V.40-43) stamme von Matthdus. Sie setze zwar den Katalog voraus,
zeige sich an ihm jedoch nicht weiter interessiert, sondern sei ganz auf die Deutung einiger
Ziige aus V. 30b konzentriert.

Weders These ist bestechend; wir erheben jedoch folgende Einwidnde: — 1. Katalog und
Apokalypse sind zwar der Form nach zu unterscheiden, der Sache nach jedoch einander zuge-
ordnet: Der Katalog ist schon ein Entwurf aus dem Blickwinkel der Apokalypse. Er ist bestimmt
von dem zur Losung dringenden Gegensatz zwischen dem Menschensohn, der guten Samen
ausgestreut hat, und dem Feind, der den Lolch dazwischen gesdt hat. Dass die Losung nur
eine eschatologische sein kann, zeigt die metaphorische Deutung der «Ernte» und der «Schnit-
ter» an (V.39). — 2. Die Ablosung des Kosmos-Begriffs (V.38) durch den der Basileia des
Menschensohns (V. 41) ist sachlich begriindet und kein Hinweis auf verschiedene Schichtungen:
Der Welt = Acker, auf dem Weizen und Lolch jetzt noch gemeinsam wachsen, wird am Ende
der Tage als Herrschaftsbereich des Menschensohns offenbar, in dem die endgeschichtliche
Scheidung zwischen Bosen und Gerechten vorgenommen wird. — 3. In der Beurteilung des
Kosmos-Begriffs iibersicht Weder den Beleg in Matth. 24, 21: hier steht er eindeutig redak-
tionell. — 4. Das Fehlen des Artikels in der Wendung syntéleia aidénos (V. 39) im Unterschied
zu V. 40 ist ohne jede Bedeutung: Der Artikel fehlt in V. 39 allein aufgrund des nachgestellten
estin. In dem Awugenblick, da estin vorangestellt wird, fillt auf die Wendung ein stirkerer
Akzent. Das fiihrt dazu, dass der Artikel gesetzt wird. D. h. V. 39 ist metaphorisch andeutend,
V. 40 dagegen ausdeutend gehalten. — 5. Eine Spannung besteht dagegen zwischen dem Begriffs-
paar «Sohne der Basileia» bzw. «Sohne des Bosen» (V. 38) und dem weit gefassten Begriff der
«Basileia des Menschensohns» (V. 41), in der Bose und Gerechte noch zusammenleben. Auch
in 8,12 sind die «S6hne der Basileia» nicht die «Gerechten», sondern die «Erstberufenen»,
die in die dusserste Finsternis geworfen werden. Das Begriffspaar in V.38 zeigt also eine
unmatthdische Einengung. Diese Feststellung zwingt jedoch nicht zu dem Schluss, dass zwi-
schen Katalog und Apokalypse schichtenspezifisch differenziert werden muss. Matthdus hat
vielmehr ein traditionell geprigtes und ihm geldufiges antithetisches Begriffspaar verwendet.
Es fliesst ihm in die Feder, weil ja schon der Katalog insgeheim von der Scheidung bestimmt
ist, die dann in der Apokalypse vollzogen wird. — 6. Die Einleitung zur Deutung V. 36 ist so
durch und durch matthidisch konzipiert, dass das diasiph&son schwerlich fiir eine urspriing-
liche, von Matthius verdeckte Einleitung in Anspruch genommen werden kann, zumal das
Wort dann auch wieder in 18, 31 auftaucht. —7. Wie kommt Matthdus zu dem Katalog? Die
metaphorische Ausdeutung von in einem Gleichnis vorgegebenen Stichworten war in der
Gemeindepraxis sicher iiblich. Vor allem aber diirfte Matthdus von der Deutung des Gleich-
nisses vom viererlei Acker beeinflusst sein, die er schon bei Markus fand und seinerseits auf-
nimmt.

Folglich entstammt die Deutung des Unkrautgleichnisses ganz und gar der Feder des Evan-
gelisten. Damit entféllt das wesentliche Argument, auch im Gleichnis selber zwischen zwei
verschiedenen Gemeindestufen zu unterscheiden. Es erscheint mir iiberdies problematisch,
zwischen der Frage nach dem Woher des Unkrauts und der Frage nach seiner Vernichtung



Rezensionen 309

schichtenspezifisch zu differenzieren. Denn in dem Augenblick, da sich die Gemeinde dem
Wachsen des Unkrauts gegeniibersieht, ist ja doch die Frage nach ihrer Reaktion akut. Durch
seine angehdngte Deutung des Gleichnisses stellt Matthdus das corpus mixtum Kirche unter
die Gerichtsandrohung der endzeitlichen Scheidung. So wird die Gemeinde dazu gerufen, den
Willen Gottes zu erfiillen, der Anomia mit Ernst zu begegnen.

Solche kritische Einwidnde zu Einzelanalysen konnen und sollen nicht das Urteil abschwi-
chen, dass Weder eine ganz erstklassige Arbeit vorgelegt hat. Der Gleichnistheorie Jiilichers ist
damit wohl endgiiltig der Abschied gegeben.

Wilhelm Wilkens, Lienen, Krs. Steinfurt

Ulrich Wilckens, Der Brief an die Romer, 1. Rom. 1,1 -5, 21. = Ev.-Kath. Kommentar z. N.T.,

6, 1. Ziirich, Benziger, 1978. X + 337 S. Subskr. Fr. 48.80 / einzeln 58.—.

Der «Evangelisch-Katholische Kommentar zum Neuen Testament», an dem massgebende
evangelische und katholische Gelehrte arbeiten, ist ein Zeichen dafiir, dass das Gesprich zwi-
schen den Konfessionen in ein verheissungsvolles Stadium getreten ist.

Das Anliegen dieses gross angelegten Kommentarwerks besteht, laut Verlagsprospekt,
darin, dass es «wissenschaftliche Griindlichkeit mit der Ausrichtung auf die Praxis der Ver-
kiindigung verbindet».

Diesem Anliegen wird der ROmerbrief-Kommentar des evangelischen Hamburger Neu-
testamentlers Ulrich Wilckens, von dem nun der erste von drei vorgesehenen Teilbdnden vor-
liegt, in hervorragender Weise gerecht. Einerseits arbeitet der Verfasser mit allen heute zur
Verfiigung stehenden Methoden historisch-kritischer Wissenschaft, andererseits zieht er auf
Schritt und Tritt die wirkungsgeschichtlichen Linien der Botschaft dieses gewaltigen theologi-
schen Dokumentes bis in die Gegenwart hinein. In seinem Kommentar stellt er die These zur
Diskussion, «dass der Rémerbrief, iiber dem vor allem unsere Kirchen auseinandergebrochen
sind, konsequent historisch-kritisch ausgelegt, auch die wirkungsgeschichtlich-kritische Kraft
gewinnt, sie am entscheidenden Punkt heute wieder in die Einheit zuriickzurufen, die der histo-
rische Romerbrief zu seiner Zeit bewirken wollte» (S. VI).

Der Aufriss des Kommentars ist klar und iibersichtlich. Die Einleitung (S. 15 ff.) befasst
sich ausfiihrlich mit den literarkritischen Problemen sowie mit der historischen Situation und
der Bedeutung des Romerbriefes. Der eigentliche Kommentar (S. 53 ff.) ist vorziiglich geglie-
dert. In jedem Abschnitt folgt nach einer genauen Ubersetzung des Textes eine «Analyse», die
sich mit den Problemen der Struktur, der Traditionsgeschichte usw. des betreffenden Textes
befasst. Daran schliesst sich die eigentliche «Erkldarung» an, die mit grosser Griindlichkeit den
Text nach allen Seiten durchleuchtet. Von besonderem Gewicht ist jeweils die «Zusammen-
fassung», in der die Wirkungsgeschichte des betreffenden Abschnittes bis in unsere Zeit hinein
kurz dargestellt wird. Als Beispiel seien die Ausfilhrungen zu Rom. 1, 18-32 erwdhnt, die den
verschiedenen Auffassungen iiber die Gotteserkenntnis aus der Schopfung und die Willensfrei-
heit des Menschen nachgehen (S. 116 ff.). Dabei sucht der Autor, bei klarer eigener Stellung-
nahme, dem Anliegen aller vorgetragenen Auffassungen gerecht zu werden. Gerade im heuti-
gen Gesprach zwischen den Konfessionen, in dem sich auf exegetischem Gebiet eine erstaun-
liche gegenseitige Annaherung zeigt, stellt diese Arbeitsweise eine echte Chance dar.

Besonders bedeutungsvoll sind die Exkurse iiber zentrale Begriffe des Rom. (Evangelium
S.74 f.; Gericht nach den Werken S. 127 ff. 142 ff.; Gewissen S. 138 ff.; Gerechtigkeit Gottes
S.202 ff.; Siihne S.233 ff.). Sie orientieren umfassend iiber alle diese Begriffe betreffenden
Probleme.

Es ist eigentlich selbstverstindlich, dass der vorliegende Kommentar einen umfangreichen
Anmerkungsapparat aufweist. Das Literaturverzeichnis (S. 1 ff.) ist reichhaltig und ausfiihrlich.
Zur schnellen Orientierung wiren ein Bibelstellen-, ein Personen- und ein Sachregister wiin-
schenswert.

Alles in allem legt der Autor einen Kommentar vor, der in der gegenwirtigen Situation von
Wissenschaft und Kirche unentbehrlich ist. Man wartet gespannt auf die angekiindigten weite-
ren Teilbdnde.

Martin Kiinzi, Bleienbach, Kt. Bern



310 Rezensionen

D. Olivier, La foi de Luther, la cause de I'Evangile dans FEglise. = Le point théologique, 27.

Paris, Beauchesne, 1978. 256 S.

Ein Augustinermodnch schreibt hier iiber seinen Ordensbruder Martin Luther. Der franzdsische
Assumptionist (Augustiner der Himmelfahrt Marid) D. Olivier, der schon durch manche Arbei-
ten iiber Luthers Theologie iiber die Grenzen Frankreichs hinaus bekannt wurde, versucht auf
250 Seiten die Hauptanliegen Luthers darzustellen. Um diesem Werk gerecht zu werden, muss
man es in seinem Kontext beurteilen: Olivier schreibt franzosisch und wendet sich vorwiegend
an eine katholische Leserschaft, fiir die Luther in einem viel geringeren Masse bekannt ist als
im deutschen Sprachraum. Diesen seinen Glaubensbriidern will er zeigen, dass Luther nur fiir
seinen Glauben, nur fiirs Evangelium gelebt hat (S. 42) und dass dieser Luther zu Unrecht iiber
Jahrhunderte von der romischen Kirche als Haretiker verurteilt wird.

Luther kampft fiir das Evangelium in einer Kirche, der es im Mittelalter nicht primar um
das Evangelium ging und die ihn daher verworfen hat. Nach dem zweiten Vatikanischen Kon-
zil hat die katholische Kirche jedoch «das Evangelium in der Kirche befreit» (S.249), sie ist
daher zum erstenmal seit dem 16. Jahrhundert «fahig, den Sinn der Berufung Luthers zu ver-
stehen» (S. 251).

Um Luthers Kampf fiir das Evangelium darzustellen, fiihrt Olivier die zentralen Themen
der Theologie Luthers an und entfaltet sie: Glaube, Heil, Rechtfertigung, Christus fiir uns.
Er will aber nicht so sehr iiber Luther schreiben, sondern ldsst den Reformator selbst aus-
fithrlich zu Worte kommen, indem er ganze Kapitel der Werke Luthers in einer modernen
Ubersetzung weitergibt. Die Auswahl der Texte (Einleitung zum Romerbrief; Unterricht, was
man in den Evangelien suchen und gewarten soll; Kommentar zum Hebrierbrief; Vom Abend-
mahl Christi Bekenntnis) ldsst erkennen, wie gut Olivier Luthers Werke kennt und wie sehr er
darum bemiiht ist, die zentralen Anliegen Luthers fiir seine eigene Kirche fruchtbar zu machen.

Der aktive Forscher wird beim Lesen dieses Buches eine ausfiihrliche Auseinandersetzung
mit neueren Luther-Interpretationen vermissen. Jedoch gehort dies nicht zum Ziel dieser Arbeit,
die vielmehr selbst eine solche Interpretation bildet. Andererseits wird man Olivier fragen
miissen, ob seine Liebe zu Luther ihn nicht dazu verfiihrt hat, eine Apologie Luthers zu schrei-
ben, in der die Kritik an Luther, wenn auch manchmal vorhanden, letzten Endes doch zu kurz
kommt.

Man wird mit einigem Interesse die katholischen Reaktionen zu diesem Buch verfolgen
miissen. Olivier fordert von seiner Kirche, dass sie wie Luther noch mehr fiir das Evangelium
kimpfen mdge. Das bedeutet fiir ihn etwa, dass die romische Kirche wegen der Treue zum
Evangelium die Mariologie mehr in den Hintergrund treten lassen sollte. Diese Aufforderung
eines katholischen Theologen an seine Kirche hat in der heutigen 6kumenischen Situation eine
besondere Bedeutung, und man kann Olivier nur wiinschen, dass er auch hier gehort wird.

André Birmelé, Strasbourg

Wolfgang Wieland, Offenbarung bei Augustinus.=Tiib. Theol. Stud., 12. Mainz, Griinewald,

1978. 395 pp. DM 56.—.

This dissertation was accepted in 1977 by the University of Tiibingen. Wieland defines “‘revela-
tion”, elucidates the meaning of the term as Augustine understood it, and points out various
inter-relationships between revelation and other Augustinian concepts. He warns against
attempting to fit Augustinian revelation into a modern mold, and suggests as a proper standard
for interpretation (Normbegriff) the recognition of man as existing in the states of human
pride and divine grace.

According to Wieland, Augustine’s understanding of revelation may include certain dreams,
visions, and illuminations, as well as the Bible. “Revelation” is defined as an ‘‘aktuelles und
unableitbares Mitteilungsgeschehen im Innern des einzelnen, zum anderen aber auch ein dusse-
res und objektives Offenbarwerden, eine geschichtliche Manifestation von vorher .in der
Geschichte zeichenhaft Verhiilltem” (p.28). This partite definition provides the framework
for the dissertation: “Knowledge and Revelation” and ‘‘History and Revelation”.

In exploring the relationship between knowledge and revelation, one must begin by inves-



Rezensionen 311

tigating how one knows God. God gives knowledge of Himself through the created world,
through the intellectual nature of man, and through mystical grace. In this manner, the Bible
may be seen as giving us knowledge of God, in that God is understood as the actual Author of
the Bible; its writers wrote under the revelatory work of God. However, because of the tran-
scendent God on the one hand and the time-bound form of the Bible on the other, the Bible
does not contain the undisguised truth itself, but rather symbolic words and pictures. God gave
the prophetic writers insight that was connected with pictures (Bilder); this insight was only
indirect knowledge and had a probable meaning (mutmassliche Deutung). Augustine did not
understand the Bible as the Word of God but as a symbolic mediation.

Revelation is connected with the ‘‘conditio humana”. Although, according to Wieland,
Augustine asserted the occurrence of revelation in his own time, still God does not speak
primarily through present-day oracles but through the ‘““humanly mediated Word of the Bible...
in the framework of the ontological structure of men” (p.174). Human speech belongs to the
outer realm and has a pointing function in relation to the unchangeable inner truth in man.
This theory of human speech then implies that ““as a whole, the Biblical speech is an inadequate,
symbolic expression of the intelligible speech of God” (p. 190). Also in relation to this theory,
Wieland maintains that there is an unending set of meanings in the Biblical text, all of which
may be true.

““History and Revelation” deals with the second half of Wieland’s definition of ‘‘revela-
tion”. The historical work of God found in both Testaments is defined as the ‘‘dispensatio
temporalis”. The ‘“dispensatio temporalis” is not revelation itself, but it makes individuals
ready for revelation. Every event of history is part of a unified whole and may be compared to
a verse in the overall song of the ‘“dispensatio temporalis”. The Old and New Testaments
themselves are completely unified; the Old Testament is a pre-figurative symbol of grace and
the New Testament is the revelation of the Old.

One of the weaknesses of the book is Wieland’s failure to discuss the relationship between
creation and revelation. In De Gen. ad. litt. 8, 27,49, as cited by Wieland, Augustine outlines
the revelatory speech of God as given through the creation and through the spoken word. He
then states that only the spoken word is of interest for the dissertation. In a work attempting
to cover ‘“‘revelation” in Augustine, it appears to be a major omission to delete that which
Augustine himself claims to be a major source of revelation. If Wieland is omitting this aspect
of revelation in accordance with his standard of interpretation, then it may be suggested that
his standard of interpretation is not adequate. Wieland also failed to consult some significant
English secondary sources, such as the works by R. A. Markus in The Cambridge History and
R. E. Cushman in A Companion to the Study of Saint Augustine. Also, the volume has no
index. Printing errors were noted on pages 44 and 190 n. 31.

However, Wieland’s work examines an important aspect of Augustine’s thought with a
breadth that has not been previously attempted.

Richard C. Gamble, Basel

Ursula Schnell, Das Verhiltnis von Amt und Gemeinde im neueren Katholizismus. = Theol.

Bibliothek Tépelmann, 29. Berlin, de Gruyter, 1977, VIII + 330 S. DM 98.—.

Der vorliegende Band ist eine bei E. Schlink angefertigte Dissertation von 1970, welche durch
Uberarbeitung auf den neuesten Stand gebracht wurde.

Die Autorin gliedert historisch, innerhalb der Kapitel sachlich. Ein erstes Kapitel befasst
sich mit der Zeit vom Tridentinum bis 1917, ein zweites behandelt den Aufbruch katholischer
Theologie bis zum II. Vaticanum, ein drittes die Arbeit des Konzils selbst, das vierte dann die
auf das Konzil folgenden Reformen und die Weiterentwicklung konzilidrer Ansidtze. Ein
Anhang bespricht iiberkonfessionelle Erklirungen zur Frage des Amtes. Schon diese Aufzih-
lung macht deutlich, welche Uberfiille an Stoff hier vorlag. Die Autorin fiihrt ihn denn auch
in reichem Masse vor, und dafiir zeugen die Anmerkungen (gut 2500 Anmerkungen auf 296 S.).

In den genannten Bereichen untersucht die Autorin die Stellung und Aufgabe der Laien in
ihrem Verhiltnis zum Ordo der Priester und zur Gesamtkirche. Sie bespricht neben den Wer-



312 Rezensionen

ken der Theologen auch kirchenamtliche Verlautbarungen, liturgische Formulare, Katechismen
und Laiendusserungen, die gerade fiir die hier anstehenden Fragen oft mehr bringen als die
offiziellen Aussagen. Die katholische Theologie und Kirche haben in der erwidhnten Zeit eine
grosse Entwicklung zuriickgelegt, angedeutet mit den Stichworten: Von der Fixierung auf
Hierarchie zur Offnung auf ein gemeinsames Zugehoren zum Volk Gottes.

Die Schwiiche dieses Werkes liegt in der Fiille des bearbeiteten Stoffes. Im wesentlichen
muss die Autorin sich auf Kurzreferate beschrinken, eine Auseinandersetzung kann gar nicht
mehr erfolgen. So begriindet sie z.B. nie, weshalb es zur Verschiebung vom Titel (Amt -
Gemeinde) zum Inhalt (Priester — Laie) kam, obwohl gerade an diesem Punkt entscheidende
systematische und kontroverstheologische Fragen aufgebrochen wiren. Besonders in den ersten
beiden Kapiteln wird dieser Mangel an Verarbeitung deutlich, da unterlaufen denn auch Ver-
kiirzungen und Fehleinschitzungen (so z. B. fehlt die Ekklesiologie nicht einfach in der neu-
scholastischen Dogmatik, ein Blick in die Fundamentaltheologie hitte geniigt). Die beiden
Kapitel iiber das II. Vaticanum und die darauf folgende Zeit sind instruktiver und weniger
schematisch. Eine Beschrinkung darauf und das Streichen verschiedener Anmerkungen hitten
vielleicht auch den prohibitiven Preis erméssigen konnen.

Als Material- und Literatursammlung ist die Arbeit sehr brauchbar, eine wiinschenswerte
Durchdringung des Themas wird darauf aufbauen kénnen.

Johannes Flury, Jenaz, Kt. Graubiinden

Nelly Viallaneix, Ecoute, Kierkegaard! Essai sur la communication de la Parole. Préface de
Jacques Ellul. 1-2.=Théologie et sciences religieuses, 94-95. Paris, Ed. du Cerf, 1979.
335; 373 S. Fr. 182.—.

Das zweibéndige, sorgfiltig gegliederte Werk der in Clermont-Ferrand wirkenden Kierke-

gaard-Forscherin Nelly Viallaneix tiber die «Mitteilung des Wortes» bei Sgren Kierkegaard

zeichnet sich durch das Eingehen der Autorin auf eine Fiille von bisher wenig beachteten

Tagebuchnotizen aus dem umfangreichen Material der «Papirer»! aus. Damit gelingt es ihr,

den interessierten Leser auf Kierkegaards «Reise in die Innerlichkeit» aufmerksam zu machen.2

Kierkegaards Technik der Mitteilung ist zwar eingebunden in die hohe Schule der Dia-
lektik, die niemals seine Einiibung in die Praxis der Philosophie verleugnet, aber er weigert
sich, dem Sirenengesang der Abstraktion zu horen. Niemals gibt er dem nach, was Peguy «den
Geist des Systems» nennt (1, S.10). Zu den drei Kritiken Kants erarbeitet Kierkegaard quasi
eine vierte Kritik, ndmlich die der theologischen Vernunft.

In dem Vorwort zur vorliegenden Untersuchung weist Jacques Ellul auf das Verdienst
der Autorin hin, Kierkegaard, den Einzelnen, wieder in das Gedichtnis der Mitwelt gerufen
zu haben. «Ich glaube, dass in der Geschichte des christlichen Denkens dieser Zeuge keinen
Ebenbiirtigen hat. Man hat ihn oft als den Pascal des Nordens bezeichnet. Man kommt sehr
leicht darauf... Alle beide sprechen den Leser an; alle beide glauben von der einen Er-
fahrung des lebendigen Glaubens auszugehen...; alle beide verwerfen die theologisch-syste-
matische Konstruktion...» (S.VI). Mit diesen Gedankengingen zeigt Ellul auch die Recht-
massigkeit der hier verwendeten Methode auf, Kierkegaards Lebenswerk vom Wort her zu
erhellen, jenes Lebenswerk, das von der poetisch gefarbten indirekten Mitteilung schliesslich
zum Zeugnis mit Hilfe der direkten Mitteilung sich entwickelt («Du poéte au témoin», 1,
S. 292-330; «Témoigner», 2, S. 253-262).

1 S. Kierkegaard, Papirer, 2. Aufl., hrsg. von N. Thulstrup, 1-13 (1968-70); ders., Samlede
Vaerker, 3. Ausg., hrsg. von A. D. Drachmann, J. L. Heiberg und H. O. Lange (1962-64).

2 Formulierung des Rezensenten, angeregt durch einen Satz von N. Viallaneix. Indem sie
Kierkegaards «Reisen» von denen H. C. Andersens und H. L. Martensens in die europiischen

Salons abhebt, sagt sie: «S’il fut grand voyageur sur cette terre, ce fut dans lintériorité»
1, S. 65).



Rezensionen 313

Die Autorin leitet ihre Untersuchung mit einem grosseren Abschnitt ein: Eloge (1, S. 8-60),
wo sie drei Thesen aufstellt, die im Verlaufe der Arbeit erhirtet werden sollen. Es folgen
sechs grosse, jeweils in Abschnitte und Unterabschnitte eingeteilte Kapitel: 1,1: «La parole
oubliée: A I’écoute de la création»; 1,2: «La parole figée: A 1’écoute de I'idéalité»; 1,3: «La
parole chantée: A I’écoute de la poésie»; 2, 1: «La parole créatrice: A ’écoute du Pere»; 2, 2:
«La parole salvatrice: A I’écoute du Fils»; 2,3: «La parole réconciliatrice: A I’écoute de
I’Esprit».

Die erste These innerhalb der «Lobrede» lautet: Kierkegaard bekennt sich selbst als Dichter
und nicht als Philosoph. Er hinterldsst ein Werk und nicht ein System (1, S.10). Die Ver-
fasserexistenz in ihrer ausserordentlichen Anstrengung muss daher selbst der Idee korrespon-
dieren. Sie entzieht sich durch den innerlich gegebenen Auftrag zur indirekten Mitteilung
des Christlich-Religiosen der Dialektik des Allgemeinen (1, S.15; Pap. VII, 1 A 104, 105 und
117 vom Jahre 1846). Dem Ansatz der ersten These entspricht die erste methodische Regel:
den Tagebuchnotizen («Papirer») einen privilegierten Platz einzurdumen.

Die zweite These lautet: «Kierkegaard bekennt sich als ‘Dichter des Religiosen’ und nicht
als Theologe» (1, S.21). Er will nicht im Sinne Hegels ein philosophisches System und dem-
entsprechend eine «spekulative Dogmatik» im Sinne des Hegel-Schiilers H. L. Martensen kon-
struieren.3 Dem spiter ausgefeilten Begriff «Innerlichkeit» (ddn. «Inderlighed») entspricht
nicht das spekulative System, sondern die poetische Kraft im Dienste des Religiosen, was ja
immer im Dienste der Wahrheit heissen muss. Die Autorin zieht zur Erhartung ihrer These
eine wichtige, frilhe Tagebucheintragung vom Juli 1838 heran, worin Kierkegaard bekennt,
dass er daran arbeiten will, «in ein weit innerlicheres Verhiltnis zum Christentum zu kommen»
(1, S.23). Die Methode der indirekten Mitteilung, die durch die «qualitative Dialektik» ge-
stiitzt wird, korrespondiert der dichterischen Ausdruckskraft. Dabei ist der «ironische Umweg»
(die sokratische Ironie) wichtig, um die Bewegung zur Einfaltigkeit im religiGsen Sinne (nicht
zur Eindeutigkeit) zu vollziehen, wie ja die Pseudonyme, «die imagindren Wesen» (1, S. 32),
dazu beitragen, «die Zeitgenossen wieder zu bemiihen, von einem Ich zu sprechen, von einem
personlichen Ich (nicht diesem phantastischen reinen Ich...») (1, S.32). Es folgt die zweite
methodische Regel: sich auf die Mitteilungstheorie zu beziehen.

Die dritte These lautet: «Das Werk Kierkegaards, wo das Wort widerhallt, hat eine wohl-
klingende Struktur» («une structure sonore», so Inhaltsverzeichnis zu 1, S. 331). In der «Eloge»
wird die dritte These folgendermassen eingefiihrt: «La structure de la totalité de I’ccuvre de
Kierkegaard est religieuse» (1, S.38). Hier wird die Tagebuchnotiz Pap. X 3 A 585 aus dem
Jahre 1850 angefiihrt, wo das Erlebnis der Freude mit der intensiven Gotteserfahrung ver-
bunden wird und daraus dann «dein Ausdruck stirker und reicher bliiht» (1, ebd.).

Uber die verschiedenen Stufen des noch im &#sthetischen Stadium «gefesselten» Wortes
(vgl. die Gesamtiiberschrift iiber die drei Kapitel des ersten Bandes: «Paroles Captives», 1,
S.331), kommt es zu einem Hohepunkt im ersten Kapitel des zweiten Bandes, der insge-
samt dem «Wort des Lebens» («Parole de vie») zugewandt ist. Im 3. Unterabschnitt des
Abschnittes «I» vom ersten Kapitel: «Gott spricht zu mir» («Dieu me parle») wird der exi-
stentielle Bezug des Gottesverhiltnisses deutlich gemacht. Die Begriffe «(der) Mitteiler» bzw.
«(der) Mitteilende» («émetteur», dan. «Meddeleren») und «(der) Empfiénger» («récepteur,
din. «Modtageren») werden dem Spekulierenden und der «Menge» («foule», din. «Maengde»)
entgegengesetzt und verbunden mit der «Kategorie des Einzelnen» bzw. dem Begriff «der
Einzelne» («I'unique», din. «den Enkelte», 2, S.19.20). Ubrigens skizziert die Verfasserin in

3 Hans Lassen Martensen (1808-1884) wirkte seit 1840 als Professor fiir systematische
Theologie an der Universitit Kopenhagen, wurde 1845 Hofprediger und 1854 als Nachfolger
von Bischof J. P. Mynster, dem Konfirmator Kierkegaards, Bischof von Seeland. Martensens
Bemiihen, Glauben und Denken zu vereinen, stiess auf heftigen Widerstand Kierkegaards.
Als Martensen in seiner Leichenpredigt fiir Mynster am 5. 2.1854 diesen als «wirklichen
Wahrheitszeugen» bezeichnete, gab er den Anstoss fiir Kierkegaards offenen Kirchenkampf.



314 Rezensionen

der Anmerkung Nr. 46 (2, S. 20) ndher und damit richtig den Unterschied zwischen der «Menge»
und der «Masse»: «La foule (masse) caractérisée par ‘le nombre’.» Besonders seit der Korsar-
affaire 1846 mit der Verspottung seiner Person betont Kierkegaard das Negativprinzip der
Menge, der Exemplare, also des Numerischen in vielen Tagebuchnotizen: «Nur derjenige,
der an eine providentia specialissima, nicht in abstrakto sondern in conkreto glaubt... ist
eine Individualitit. Alle anderen sind nur ‘Exemplare’ einer Gattung» (Pap. XI2 A 259 von
1854, aufgenommen und mit dem letzten Satz verdeutlicht in 2, S. 23).

Ganz wichtig ist die Querverbindung, die Nelly Viallaneix von Kierkegaard zu Max Stirner
(eigentlich «Kaspar Schmidt») zieht, der sich in einer Zeit, wo Kierkegaard die wichtigen
Hauptwerke schreibt bzw. verdffentlicht, gegen das wendet, was Marx und Engels die
«deutsche Ideologie» nennen. Stirner will den FEinzelnen rehabilitieren. Das ist kein Zufall,
denn: «In Wahrheit kann nur das Ich, in dem, was einzig ist und originell, der Springflut der
Hegelschen Abstraktionen widerstehen» (2, S. 23). Stirner vertritt allerdings in seinem bedeut-
samen Werk «Der Einzige und sein Eigentum» (1845) im Gegensatz zu Kierkegaard einen
individualistischen Anarchismus.

Mit der Betonung des Ichs bzw. des Selbst und des Originellen ist schon hingewiesen auf
die Dialektik des Glaubens (Unterabschnitt «Croire, c’est vouloir», 2, S.114 ff), die nur
ermoglicht wird durch die Schwierigkeit, die der Mensch auf sich nimmt, um sich selbst zu
wihlen (vgl. Pap. IX A 109). Es handelt sich um die Schwierigkeit, die «die Diener der
etablierten Christenheit> umgehen (2, S. 114). Zu dem Begriff der «Wahl» gesellt sich neben
dem Begriff «Entschluss» der Begriff «die Entscheidung» (ddn. «Afgjgrelsen»), welch letztere
die «Situation der Gleichzeitigkeit» (ddn. «Samtidighedens Situation», 2, S.114-117. 147. 153;
vgl. Samlede Vaerkers, 16, S. 108) mit Christus herbeigefiihrt. Ich werde aufgefordert, dem Wort
des mir gegenwirtigen Christus entsprechend zu handeln. Das Streben nach der Konformitit
meines Lebens mit dem Vorbild Christus ist «Nachfolge» (didn. «Efterfglgelse», franz. «imi-
tation», 2, S. 173 £.), die zum Leidenszeugnis fiihrt (2, S. 289-307).

Die eben erwidhnte Entscheidung kann nur durch die Personlichkeit (2, S.115) vollzogen
werden. Der Begriff «Personlichkeit» wird gestiitzt durch die Kategorie des Einzelnen (s. 0.)
und den Begriff der «Subjektivitit» (vgl. den Riickgriff der Verfasserin auf die Augustin-
Notiz Kierkegaards vom Jahre 1854: Pap. XI1 A 237, II, p. 115). «Die Personlichkeit ist das
Darinnen» (2, S. 115). Sie besteht nicht aus einer «Summe von Lehrsidtzen» (ebd.). Das Glau-
benskonzept kann sich daher nur finden lassen in der rein persénlichen Beziehung zu Gott.
Hier liegt die religidse Seite der «Geistesexistenzs.

Das Wort des Heils trifft auf den Glauben, der die Leidenschaft der Innerlichkeit ist, so
paradox sich dieses Heil auch gibt und anbietet. Nur die neue Kreatur in Christi macht es
moglich, dass die «Briider» sich einander lieben, da es Christi Geist ist, der die Bande der
Liebe kniipft (Unterabschnitt «Aimer», 2, S. 193-212).

Bei der Fiille der ausgewihlten und behandelten, in Frankreich kaum bekannten Tage-
buchnotizen muss die Autorin oft zu auszugsweisen, kurzen Zitaten aus lingeren Notizen
greifen. Das ist ein notwendiges Verfahren, kann aber dann problematisch wirken, wenn
solche Kurzzitate mit anderen Zitaten aus verschiedenen Lebensstadien zusammengestellt
werden (z. B. 1, S. 37). Kierkegaard zeigt in seinem nicht langen Leben wichtige Entwicklungs-
stufen. Das wird z. B. deutlich an seiner spiteren Bejahung der mieutischen Methode des
Sokrates. Gliicklicherweise stehen immer hinter den Zitaten aus den «Papirer» die Jahres-
zahlen, so dass der Leser sich selbst ein Urteil bilden kann. Der Wille, sich auf die «Papirer»
zu stiitzen, ist sehr anzuerkennen, zuweilen wire es aber um des Vergleichens willen doch
angebracht gewesen, Stellenangaben aus den «Samlede Vaerker» zusatzlich zu machen.

Die sorgfiltige Darstellung wichtiger Gedankenginge Kierkegaards, das grosse Einfiihlungs-
vermogen der Autorin in die Denkprobleme dénischer Philosophen und Theologen des 19. Jahr-
hunderts wie in die dédnische Sprache, schliesslich die Portraitstudie am Ende des Werkes und
der sorgfiltig erarbeitete Anhang (zeittabellarische Ubersicht der «Papirer», Literaturver-
zeichnis, «Index nominum», «Index rerum») machen die beiden Béande unentbehrlich fiir
die weitere Kierkegaard-Forschung.

Wolfdietrich v. Kloeden, Krefeld



Rezensionen 315

Giovanni Vassalli, Religion — glaubwiirdig. Das Problem der Glaubwiirdigkeit des Religiosen

bei Oberstufenschiilern. = Stud. z. prakt. Theol., 10. Ziirich, Benziger, 1976. 212 S. Fr. 25.80.
Vassalli teaches religion in a public secondary school in Ziirich, and is also involved in
Roman-Catholic youth work. By way of a tested questionnaire he has gathered valuable infor-
mation from 12 cities about the actual situation of pupils on the secondary level, 11-21 years
old.

The returns suggested that in the area of ‘“Faith and God” only 3,9% were interested to
listen to the teachings of the church; 42,4% favored meeting fellow man instead. According
to 60,7% faith should be realized in concreteness by serving fellow man; only 7,5% thought it
should primarily occur in private prayer and in worship. When asked if God provides a goal
for the history of man, the “‘yes” and ‘“no” responses held about the balance. Over half of
the pupils suggested that the institutional church was to be held responsible for spiritual
crises; one third thought that God’s non-action and the injustice in the world was at fault.
When asked what indications there are to recognize that Jesus was sent by God, three choice
questions were given the following responses: 1) His sermon concerning the poor 15,4%; 2)
his miracles 10%; 3) his resurrection 69,4%, with 5,2% of no response. Over half of the
pupils thought that people believed in God purely out of habit. The most important teaching
for 81,9% of the respondents was love for one’s neighbor. The majority held that the Christ-
mas Story was a symbolical narrative; only 20,2% saw it as an historical event. One third
considered Jesus as an important man with extraordinary abilities; sizeable 64,6 believed him
to be the Son of God who gave himself for man.

During the past two decades religious education has become problematic, if not traumatic,
for many teachers. The situation has called forth many reform movements and conceptual
alternatives in methods of instruction and in objectives. But during the past few years the
heated debates have largely seized and settled down. More attention is being paid to the
situation and needs of the pupils. In the process and in interdisciplinary exchange, the
religious instructor again faces the question of whether or not faith can be learned (Lernbar-
keit des Glaubens). If it cannot be learned, religious instruction is again set apart from all
other subjects to be taught. Parallels exist in the cognitive domain dealing with information
about the history and tradition of the Christian church. Today it is realized that one should
pay equal attention to the affective domain, to the decision-making process, to ethical and
borderline questions and to problems in need of a solution as an integrate part of the learning
experience and the religious education process.

Vassalli has looked at those areas of religiosity which still provide credibility and have
significance for the young. Here they see meaning and purpose of life and experience credibil-
ity. With the insights of sociology of knowledge, he has ascertained segments of life which
provide clues to where and how pupils derive their self-understanding. These contact-areas
serve as starting bases and can help to bridge the credibility-gap between “‘estranged religion”
(entfremdete Religion) and the ‘‘experienced religion” (erfahrene Religiositit). This effort is
necessary in order to allow Christian traditions and faith once again to play their significant
role for future generations.

Manfred Kwiran, Wiirzburg

Zeitschriftenschau

Schweiz. The Ecumenical Review 31,2 (1979): P. A. Potter, The Churches and the World
Council After Thirty Years (133-45); M. Manley, Justice in a Developing Country’s Perspec-
tive (146-54). Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz 135,9: E. L. Ehrlich, Der Name Gottes
(131-34). 10: A.Bdlle, Die katholisch-charismatische Erneuerung der Kirche (146-47). 13:
H. R. Lavater, Reformation und Politik, Politik und Glaube (194-97). Neue Zeitschrift fiir
Missionswissenschaft 35,2 (1979): R.Friedli, Der grosse Tod und das grosse Mitleid. Bemer-
kungen zur Ubersetzungsproblematik im Gespriach iiber Eckhart zwischen Christen und Bud-
dhisten (81-97); K. J. Rivinius, Akten zur katholischen Togo-Mission, II (108-32); F. Margiotti,



	Rezensionen

