
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 35 (1979)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

August Strobel, Der spätbronzezeitliche Seevölkersturm. Ein Forschungsüberblick mit Folge¬
rungen zur biblischen Exodusthematik. Zeitschr. f. d. alttest. Wiss., Beih. 145. IX + 291 S.

DM 98.-.
Zu den Gruppen, die in der ausgehenden Spätbronzezeit auf dem Weg zu ihren späteren Wohnsitzen

waren, zählen auch die sog. «Seevölker», die zur Zeit des Pharao Ramses III. die Staaten
Kleinasiens und Syriens verheerten, z. T. (wie das Hethiterreich) auch vernichteten und erst an
den Grenzen Ägyptens von Ramses zurückgeschlagen werden konnten. Die Gesamtbezeichnung
«Seevölker» ist eine moderne Wortbildung in Anlehnung an den gelegentlichen ägyptischen
Sprachgebrauch, die im Grunde nicht mehr besagt als dies, dass die dazu gehörenden
Einzelgruppen aus dem Blickwinkel der Ägypter aus überseeischen Gebieten aufgebrochen sind.
Das bekannteste «Seevolk» sind die Philister, die seit dem Ende des 2. Jahrtausends in der
südpalästinischen Küstenebene ansässig waren. Über die Herkunft der Philister und ihrer
Verbündeten ist viel gerätselt worden. Man suchte ihre Heimat u. a. im Kaukasus oder im mittleren

Donauraum, wofür jeweils linguistische und archäologische Beweise geliefert wurden, und
verband die Namen der einzelnen «Seevölker»-Gruppen nach Möglichkeit mit den Namen
sagenhafter oder historischer Völker des südlichen Europa. Als Anstoss für ihren Aufbruch
nach Zentralanatolien, Syrien und Ägypten wurde gern die dorische Wanderung in Anspruch
genommen.

Gegenüber den Hypothesen, die die Heimat der «Seevölker» mehr oder minder weit ausserhalb

der Grenzen der ostmediterranen Kulturen der Spätbronzezeit ansetzen, versucht A. Strobel

nachzuweisen, dass es sich bei ihnen in Wirklichkeit um «insiders» handelt, nämlich um
Völkerschaften, die ursprünglich im Bereich der «(gross)mykenischen Koine» vor allem in
Westkleinasien zu Hause waren und mit dem Hethiterreich, den syrischen Staaten und Ägypten

bereits lange in gegenseitigem kulturellem und ökonomischem Kontakt gestanden hatten.
Ihr Vorstoss nach Osten, vor allem der Angriff auf Ägypten, sei nicht der planlose Sturm
barbarischer Stämme gewesen, sondern ein wohlvorbereitetes Unternehmen mit dem Ziel,
neuen Lebensraum zu gewinnen. Zur Stützung seiner These zieht Strobel ein weitgefächertes
textliches und archäologisches Material heran, dessen Sammlung als eine beachtliche Leistung
angesehen werden muss. Vom Standpunkt des Altorientalisten ist es besonders interessant,
wie Strobel - neben den bekannten ägyptischen und israelitischen Texten - die auf Hellas,
Kleinasien und Zypern bezüglichen griechischen Wanderungs- und Gründungssagen, die meist
mit dem Trojanischen Krieg verknüpft auftreten, in den Zusammenhang der «Seevölker»-
Bewegung(en) einordnet. Dass hier vieles fraglich bleibt, wird vom Autor selbst zum Ausdruck
gebracht.

Die «Folgerungen zur biblischen Exodusthematik» bestehen darin, dass der alttestament-
liche Traditionskomplex vom Auszug aus Ägypten und der Wüstenwanderung mit der Fixierung

der Ursprungssagen anderer ostmittelmeerischer Völker in Verbindung gesetzt wird,
insbesondere mit denen der wie die Israeliten im Lande Kanaan sitzenden und mit ihnen um die
Suprematie ringenden Philister (von denen wir freilich nur alttestamentliche Reflexe und Notizen

aus hellenistisch-römisch-byzantinischer Zeit haben). Der Autor hält es für «durchaus
möglich, dass im Ringen um das Land, das man hier wie dort beanspruchte, Auszugsüberlieferung

gegen Auszugsüberlieferung gesetzt wurde» (S. 281), und dass «in solcher Auseinandersetzung

der mündliche Prozess der Uberlieferung sowie der Schritt zu ihrer literarischen
Verfestigung von den gegnerischen Traditionen und dem allgemeinen Schema niemals unberührt

bleiben» konnte (S. 282).
Dies ist denkbar, wenn auch nicht zu beweisen, vor allem wenn man damit rechnet, dass

bereits das auf seinen baren Kern reduzierte «Urbekenntnis» Israels, nämlich dass Jahwe das
Volk «aus Ägypten heraufgeführt» habe, Ergebnis eines komplizierten Traditionsbildungs-
prozesses ist, an dessen Ende erst der Komplex Ex. 1-13 samt der daran angehängten Sinai-
und Landnahmeüberlieferung steht. So wird der Alttestamentler zwar anerkennen, dass der



306 Rezensionen

ätiologische Charakter der Überlieferungen über die Vor- und Frühgeschichte Israels zutreffend

umschrieben wird, andererseits aber auch einwenden müssen, dass die diesbezüglichen
Analysen des Verfassers in Kapitel D seines Buches nicht tief genug gehen.

Kritik ist allerdings auch hinsichtlich der im engeren Sinne altorientalistischen Partien am
Platz, die den grösseren Teil des Buches ausmachen. Sie entzündet sich vor allem an der
Darbietung und Interpretation zahlreicher Details, auch solcher, bei denen die Deutung keinen
oder nur einen geringen Ermessensspielraum hat. Da die Einzelheiten aber die Mosaikstein-
chen sind, aus denen die an sich anziehende These Strobels von der Herkunft der «Seevölker»
aus dem Bereich der «mykenischen Koine» zusammengesetzt ist, wird auch die Überzeugungskraft

dieser in nicht geringem Masse beeinträchtigt. Die Hauptursache dafür ist wohl, dass der
Verfasser «als Aussenstehender» (S. 1) gezwungen war, vielfach Material aus zweiter Hand,
häufig auch in veralteten Bearbeitungen, heranzuziehen, eine Arbeitsweise, die mit vielerlei
Gefahren verbunden ist, vor allem, wenn auf dem behandelten Gebiet noch sehr viel unsicher
ist. Als Illustration sei auf die Benutzung zweier unterschiedlicher Übersetzungen desselben
ägyptischen Textes auf S. 9 hingewiesen, zu der der Autor vermittelnd bemerkt: «Wir sind
genötigt, beide Deutungsmöglichkeiten ins Auge zu fassen, wodurch schon hier das Problem
einige Konturen gewinnt.» Vielleicht hätte der Rückgriff auf das ägyptische Original und
ägyptologische Beratung die Übersetzungsfrage entschieden. Häufig bemerkt man, dass die
Verbindung zwischen einzelnen Abschnitten des Buches inkonsequent durchgeführt ist. So
werden z. B. auf S. 90 die Tontafelinschriften aus dem spätbronzezeitlichen Heiligtum von
Tell Dêr 'Alla in Transjordanien samt den Vermutungen einzelnder Autoritäten über ihre
Herkunft von den Philistern erwähnt. Auf eine dieser Tafeln kommt Strobel auf S. 264 noch
einmal zu sprechen, wo er den «Nachweis» von Z. Mayani anführt, dass die Sprache der
Inschrift indogermanisch, genauer «pelasgisch-illyrisch» sei. Querverweise gibt er jedoch nicht
(auch die Diskussionsbeiträge von A. v. d. Branden, H. Cazelles und M. Weippert werden nicht
beigezogen). Ähnlich bespricht Strobel auf S. 182-190 die Frage der seit der Antike immer
wieder behaupteten kleinasiatischen Herkunft der Etrusker, ohne die Steleninschrift aus Kami-
nia auf Lemnos (2. Hälfte des 6. Ih.s v. Chr.), deren Sprache sich in mancherlei Hinsicht mit
dem Etruskischen berührt, zu erwähnen; die Stele taucht dann plötzlich auf S. 264 auf, ohne
dass ihre argumentative Bedeutung für das früher behandelte Problem erkannt würde. Auf
S. 149-151 (Nrn 11-nn) und 153 f. werden dieselben Abschnitte aus den Annalen des hethiti-
schen Königs Mursiiis II. zunächst nach F. Sommer und E. Forrer, dann nach A. Götze besprochen;

doch scheint der Verfasser die Identität der Texte nicht bemerkt zu haben.
Unterschiedlicher Meinung kann man in der Frage der materiellen Hinterlassenschaft der

Philister in Palästina sein. Dass die sog. «Philisterkeramik» wirklich die Keramik der Philister
ist, wird von Strobel (S. 220-240 u. ö.) mit vielen anderen (vor allem aufgrund der Arbeiten
von Trude Dothan) vorausgesetzt; doch steht der Beweis dafür noch immer aus, und das
Auftreten dieser Keramikgattung kann auch anders erklärt werdend Für die anthropoiden
Tonsarkophage aus Palästina (S. 240-244) muss betont werden, dass sie dem minoischen und
mykenischen Kulturbereich fremd sind und bereits vor der Ansiedlung der Philister aus Ägypten
nach Kanaan übernommen worden sind; die Funde von Der el-Balah lassen daran keinen
Zweifel.

So muss das Urteil über das vorliegende Buch zwiespältig ausfallen. Es ist gewiss anregend
und auch informativ; doch dürfen weder Material noch Thesen ungeprüft übernommen werden.

Manfred Weippert, Utrecht

Philippe H. Menoud, Jésus-Christ et la Foi. Recherches néotestamentaires. (Bibl. théol.) Neu-
châtel, Delachaux & Niestlé, 1975. 357 S.

Philippe H. Menoud est décédé le 24 novembre 1973, laissant une œuvre scientifique contenue
dans un grand nombre d'articles, disséminés dans un non moins grand nombre de Revues

i Gött. Gel. Anz. 223 (1971), S. 11 f. 16-20; Mitt. d. Dt. Arch.-Verb. 6, 2 (1975), S. 53 f.



Rezensionen 307

spécialisées. Aussi était-il judicieux de réunir en un volume des textes qui, sans doute, seraient
vite tombés dans l'oubli de par leur difficulté d'accès. L'ouvrage fait apparaître les centres
d'intérêt auxquels l'auteur a consacré ses recherches: la théologie paulinienne, les Actes des

Apôtres et la pensée johannique. On ajoutera quelques articles plus généraux de théologie
néotestamentaire, parmi lesquels une contribution sur «Le baptême des enfants dans l'Eglise
ancienne», un exposé sur les ministères selon le N.T., deux conférences sur la vision chrétienne
de la mort.

La forme de l'article scientifique sur un problème précis convenait particulièrement bien à
Ph. H. Menoud, esprit rigoureux, lucide, possédant un art incomparable de présenter en une
synthèse concise les données d'un problème. Le style est un exemple de clarté - ce n'est pas
toujours le cas dans les exposés théologiques. Sans grand bruit, l'auteur expose des thèses qui
se révèlent originales et solides.

On ne résume pas un recueil d'articles. Il suffit de dire qu'on ne peut plus, aujourd'hui,
parler des thèmes qui sont traités dans l'ouvrage que nous présentons sans tenir compte des

hypothèses de Ph. H. Menoud. C'est assez souligner l'intérêt et la valeur des contributions
scientifiques ici réunies.

François Altermath, La Chaux-de-Fonds

Hans Weder, Die Gleichnisse Jesu als Metaphern. Traditions- und redaktionsgeschichtliche
Analysen und Interpretationen. Forsch, z. Rel. u. Lit. d. A. u. N.T., 120. Göttingen, Van-
denhoeck, 1978. 312 S. DM 58.-.

Jülicher lehrte die neutestamentliche Forschung streng unterscheiden zwischen Gleichnis und
Allegorie. Das Gleichnis sei vom Vergleich, die Allegorie von der Metapher abzuleiten.
Allegorische Züge in einem Gleichnis seien stets sekundär. Bild- und Sachhälfte liegen auf zwei
verschiedenen Ebenen. Sie werden allein im tertium comparationis miteinander vermittelt.

Weders Arbeit gibt diesem Gleichnisverständnis den Abschied. Er zeigt, dass die neutesta-
mentlichen Gleichnisse von der Metapher her zu verstehen sind. Die sprachliche Grundform
der Metapher umfasst die Teile Subjekt (S), Kopula (K) und Prädikat (P): «In der Kopula
wird ein metaphorischer Bezug zwischen Basileia (S) und Erzählung (P) hergestellt, dergestalt
dass zugleich klar ist, dass die Basileia wörtlich genommen nicht ist, was als P erzählt wird,
dass sie aber wie das ist, was erzählt wird» (S. 61). Die metaphorische Sprache des Gleichnisses
bringt «die strenge Jenseitigkeit des Gottesreiches» in die «Nähe zur Welt» (S. 78). Metaphorische

Sprache ist schöpferisch, «sie schafft neue Wirklichkeit» (S. 76). Die alte «Welt der
Lieblosigkeit und Leistung» zerbricht unter dem Zugriff der Basileia (S. 84), dem Hörer öffnet
sich das Angebot des neuen Lebens. Die Basileia ist «nur im Gleichnis und nur als Gleichnis
da» (S. 65). Das fiktionale Element gehört darum wesensnotwendig zur metaphorischen Redeweise

(S. 67).
Metaphern sind für die geschichtlichen Erfahrungen der Gemeinde offen. Solche Erfahrungen

gehen in das Gleichnis selber ein. Die Gleichnisse der synoptischen Tradition zeigen eine
ganz bestimmte «Wirkungsgeschichte». Sie ist mit Hilfe der redaktions- und traditionsgeschichtlichen

Methode zu analysieren (S. 72 ff.). Dabei ist die Jesus-Stufe des Gleichnisses «im Kontext

des Lebens Jesu zu interpretieren» (S. 98), seiner Verkündigung der Nähe der Gottesherrschaft

und seines eigenen Verhaltens, in dem die Basileia in die Nähe zur Welt gekommen
ist. «Das Verhalten Jesu ist als Kommentar der Gleichnisse ihre Verständnisbedingung, während

die Gleichnisse als Explikation des Verhaltens Jesu dieses zur Eindeutigkeit bringen»
(S. 275). Zugleich enthalten die Gleichnisse damit eine implizite Christologie: Jesus versteht
sich selbst «theologisch» (S. 276). Denn in ihm wird ja die Nähe Gottes zur Welt Ereignis.

Die in der Gleichnisverkündigung Jesu enthaltene Christologie wird von der nachösterlichen

Gemeinde expliziert: «Die Gleichnisse Jesu mussten christologisch interpretiert werden,
wenn sie nach Ostern als Gleichnisse Jesu überliefert werden sollten» (S. 276). In der
nachösterlichen Gemeinde werden die Gleichnisse dann auch «zum Sprachraum für das geschichtliche

Selbstverständnis der christlichen Gemeinde» (S. 278). Denn jetzt gewinnt ja «die
Zwischenzeit zwischen Zuspruch der Basileia durch Jesus und Vollendung derselben durch Gott...
selbständige Bedeutung» (S. 277). Zugleich erfahren sie in der sich dehnenden Zeit eine par-



308 Rezensionen

änetische Interpretation. Diese ist im Ansatz nicht gesetzlich, sondern evangelisch. Denn aus
dem Zuspruch des Evangeliums ergibt sich eine neue Lebenspraxis (S. 280). Die zum Tun des

Willens Gottes treibende Gerichtsandrohung der matthäischen Redaktion kommt dabei schlecht
weg: sie ist gesetzlich.

Der Hauptteil der Arbeit gilt der traditions- und redaktionsgeschichtlichen Untersuchung
der Gleichnisse Jesu (S. 99-273). Aus der Analyse eines Gleichnisses ergibt sich jeweils eine
bestimmte traditions- bzw. redaktionsgeschichtliche Theorie, die von der «Jesusstufe» über
häufig verschiedene «Gemeindestufen» zur «Redaktionsstufe» der Evangelisten führt. Dieser
Weg wird jeweils in einem synthetischen Abschnitt interpretierend nachgezeichnet und
verständlich gemacht.

Wir überprüfen die Analysen Weders am Beispiel der Deutung des Gleichnisses vom
Unkraut unter dem Weizen in Matth. 13, 36-43. Nach Jeremias ist sie ganz auf die redaktionelle

Arbeit des Evangelisten zurückzuführen. Weder dagegen (S. 122 ff.) rechnet mit zwei
verschiedenen Deutungsebenen: der Katalog V. 37-39 gehöre zur ersten Gemeindestufe, nur
die «kleine Apokalypse» (V. 40-43) stamme von Matthäus. Sie setze zwar den Katalog voraus,
zeige sich an ihm jedoch nicht weiter interessiert, sondern sei ganz auf die Deutung einiger
Züge aus V. 30b konzentriert.

Weders These ist bestechend; wir erheben jedoch folgende Einwände: - 1. Katalog und
Apokalypse sind zwar der Form nach zu unterscheiden, der Sache nach jedoch einander
zugeordnet: Der Katalog ist schon ein Entwurf aus dem Blickwinkel der Apokalypse. Er ist bestimmt
von dem zur Lösung drängenden Gegensatz zwischen dem Menschensohn, der guten Samen
ausgestreut hat, und dem Feind, der den Lolch dazwischen gesät hat. Dass die Lösung nur
eine eschatologische sein kann, zeigt die metaphorische Deutung der «Ernte» und der «Schnitter»

an (V. 39). - 2. Die Ablösung des Kosmos-Begriffs (V. 38) durch den der Basileia des
Menschensohns (V. 41) ist sachlich begründet und kein Hinweis auf verschiedene Schichtungen:
Der Welt Acker, auf dem Weizen und Lolch jetzt noch gemeinsam wachsen, wird am Ende
der Tage als Herrschaftsbereich des Menschensohns offenbar, in dem die endgeschichtliche
Scheidung zwischen Bösen und Gerechten vorgenommen wird. - 3. In der Beurteilung des

Kosmos-Begriffs übersieht Weder den Beleg in Matth. 24,21: hier steht er eindeutig
redaktionell. - 4. Das Fehlen des Artikels in der Wendung syntéleia aiônos (V. 39) im Unterschied
zu V. 40 ist ohne jede Bedeutung: Der Artikel fehlt in V. 39 allein aufgrund des nachgestellten
estin. In dem Augenblick, da estin vorangestellt wird, fällt auf die Wendung ein stärkerer
Akzent. Das führt dazu, dass der Artikel gesetzt wird. D. h. V. 39 ist metaphorisch andeutend,
V. 40 dagegen ausdeutend gehalten. - 5. Eine Spannung besteht dagegen zwischen dem Begriffspaar

«Söhne der Basileia» bzw. «Söhne des Bösen» (V. 38) und dem weit gefassten Begriff der
«Basileia des Menschensohns» (V. 41), in der Böse und Gerechte noch zusammenleben. Auch
in 8,12 sind die «Söhne der Basileia» nicht die «Gerechten», sondern die «Erstberufenen»,
die in die äusserste Finsternis geworfen werden. Das Begriffspaar in V. 38 zeigt also eine
unmatthäische Einengung. Diese Feststellung zwingt jedoch nicht zu dem Schluss, dass
zwischen Katalog und Apokalypse schichtenspezifisch differenziert werden muss. Matthäus hat
vielmehr ein traditionell geprägtes und ihm geläufiges antithetisches Begriffspaar verwendet.
Es fliesst ihm in die Feder, weil ja schon der Katalog insgeheim von der Scheidung bestimmt
ist, die dann in der Apokalypse vollzogen wird. - 6. Die Einleitung zur Deutung V. 36 ist so
durch und durch matthäisch konzipiert, dass das diasâphëson schwerlich für eine ursprüngliche,

von Matthäus verdeckte Einleitung in Anspruch genommen werden kann, zumal das
Wort dann auch wieder in 18,31 auftaucht. - 7. Wie kommt Matthäus zu dem Katalog? Die
metaphorische Ausdeutung von in einem Gleichnis vorgegebenen Stichworten war in der
Gemeindepraxis sicher üblich. Vor allem aber dürfte Matthäus von der Deutung des Gleichnisses

vom viererlei Acker beeinflusst sein, die er schon bei Markus fand und seinerseits
aufnimmt.

Folglich entstammt die Deutung des Unkrautgleichnisses ganz und gar der Feder des
Evangelisten. Damit entfällt das wesentliche Argument, auch im Gleichnis selber zwischen zwei
verschiedenen Gemeindestufen zu unterscheiden. Es erscheint mir überdies problematisch,
zwischen der Frage nach dem Woher des Unkrauts und der Frage nach seiner Vernichtung



Rezensionen 309

schichtenspezifisch zu differenzieren. Denn in dem Augenblick, da sich die Gemeinde dem
Wachsen des Unkrauts gegenübersieht, ist ja doch die Frage nach ihrer Reaktion akut. Durch
seine angehängte Deutung des Gleichnisses stellt Matthäus das corpus mixtum Kirche unter
die Gerichtsandrohung der endzeitlichen Scheidung. So wird die Gemeinde dazu gerufen, den
Willen Gottes zu erfüllen, der Anomia mit Ernst zu begegnen.

Solche kritische Einwände zu Einzelanalysen können und sollen nicht das Urteil abschwächen,

dass Weder eine ganz erstklassige Arbeit vorgelegt hat. Der Gleichnistheorie Jülichers ist
damit wohl endgültig der Abschied gegeben.

Wilhelm Wilkens, Lienen, Krs. Steinfurt

Ulrich Wilckens, Der Brief an die Römer, 1. Rom. 1,1-5,21. Ev.-Kath. Kommentar z. N.T.,
6,1. Zürich, Benziger, 1978. X + 337 S. Subskr. Fr. 48.80 / einzeln 58.-.

Der «Evangelisch-Katholische Kommentar zum Neuen Testament», an dem massgebende
evangelische und katholische Gelehrte arbeiten, ist ein Zeichen dafür, dass das Gespräch
zwischen den Konfessionen in ein verheissungsvolles Stadium getreten ist.

Das Anliegen dieses gross angelegten Kommentarwerks besteht, laut Verlagsprospekt,
darin, dass es «wissenschaftliche Gründlichkeit mit der Ausrichtung auf die Praxis der
Verkündigung verbindet».

Diesem Anliegen wird der Römerbrief-Kommentar des evangelischen Hamburger Neu-
testamentlers Ulrich Wilckens, von dem nun der erste von drei vorgesehenen Teilbänden
vorliegt, in hervorragender Weise gerecht. Einerseits arbeitet der Verfasser mit allen heute zur
Verfügung stehenden Methoden historisch-kritischer Wissenschaft, andererseits zieht er auf
Schritt und Tritt die wirkungsgeschichtlichen Linien der Botschaft dieses gewaltigen theologischen

Dokumentes bis in die Gegenwart hinein. In seinem Kommentar stellt er die These zur
Diskussion, «dass der Römerbrief, über dem vor allem unsere Kirchen auseinandergebrochen
sind, konsequent historisch-kritisch ausgelegt, auch die wirkungsgeschichtlich-kritische Kraft
gewinnt, sie am entscheidenden Punkt heute wieder in die Einheit zurückzurufen, die der
historische Römerbrief zu seiner Zeit bewirken wollte» (S. VI).

Der Aufriss des Kommentars ist klar und übersichtlich. Die Einleitung (S. 15 ff.) befasst
sich ausführlich mit den literarkritischen Problemen sowie mit der historischen Situation und
der Bedeutung des Römerbriefes. Der eigentliche Kommentar (S. 53 ff.) ist vorzüglich gegliedert.

In jedem Abschnitt folgt nach einer genauen Übersetzung des Textes eine «Analyse», die
sich mit den Problemen der Struktur, der Traditionsgeschichte usw. des betreffenden Textes
befasst. Daran schliesst sich die eigentliche «Erklärung» an, die mit grosser Gründlichkeit den
Text nach allen Seiten durchleuchtet. Von besonderem Gewicht ist jeweils die «Zusammenfassung»,

in der die Wirkungsgeschichte des betreffenden Abschnittes bis in unsere Zeit hinein
kurz dargestellt wird. Als Beispiel seien die Ausführungen zu Rom. 1,18-32 erwähnt, die den
verschiedenen Auffassungen über die Gotteserkenntnis aus der Schöpfung und die Willensfreiheit

des Menschen nachgehen (S. 116 ff.). Dabei sucht der Autor, bei klarer eigener Stellungnahme,

dem Anliegen aller vorgetragenen Auffassungen gerecht zu werden. Gerade im heutigen

Gespräch zwischen den Konfessionen, in dem sich auf exegetischem Gebiet eine erstaunliche

gegenseitige Annäherung zeigt, stellt diese Arbeitsweise eine echte Chance dar.
Besonders bedeutungsvoll sind die Exkurse über zentrale Begriffe des Rom. (Evangelium

S. 74 f.; Gericht nach den Werken S. 127 ff. 142 ff.; Gewissen S. 138 ff.; Gerechtigkeit Gottes
S. 202 ff.; Sühne S. 233 ff.). Sie orientieren umfassend über alle diese Begriffe betreffenden
Probleme.

Es ist eigentlich selbstverständlich, dass der vorliegende Kommentar einen umfangreichen
Anmerkungsapparat aufweist. Das Literaturverzeichnis (S. 1 ff.) ist reichhaltig und ausführlich.
Zur schnellen Orientierung wären ein Bibelstellen-, ein Personen- und ein Sachregister
wünschenswert.

Alles in allem legt der Autor einen Kommentar vor, der in der gegenwärtigen Situation von
Wissenschaft und Kirche unentbehrlich ist. Man wartet gespannt auf die angekündigten weiteren

Teilbände.
Martin Künzi, Bleienbach, Kt. Bern



310 Rezensionen

D.Olivier, La foi de Luther, la cause de l'Evangile dans l'Eglise. Le point théologique, 27.

Paris, Beauchesne, 1978. 256 S.

Ein Augustinermönch schreibt hier über seinen Ordensbruder Martin Luther. Der französische
Assumptionist (Augustiner der Himmelfahrt Maria) D. Olivier, der schon durch manche Arbeiten

über Luthers Theologie über die Grenzen Frankreichs hinaus bekannt wurde, versucht auf
250 Seiten die Hauptanliegen Luthers darzustellen. Um diesem Werk gerecht zu werden, muss
man es in seinem Kontext beurteilen: Olivier schreibt französisch und wendet sich vorwiegend
an eine katholische Leserschaft, für die Luther in einem viel geringeren Masse bekannt ist als
im deutschen Sprachraum. Diesen seinen Glaubensbrüdern will er zeigen, dass Luther nur für
seinen Glauben, nur fürs Evangelium gelebt hat (S. 42) und dass dieser Luther zu Unrecht über
Jahrhunderte von der römischen Kirche als Häretiker verurteilt wird.

Luther kämpft für das Evangelium in einer Kirche, der es im Mittelalter nicht primär um
das Evangelium ging und die ihn daher verworfen hat. Nach dem zweiten Vatikanischen Konzil

hat die katholische Kirche jedoch «das Evangelium in der Kirche befreit» (S. 249), sie ist
daher zum erstenmal seit dem 16. Jahrhundert «fähig, den Sinn der Berufung Luthers zu
verstehen» (S. 251).

Um Luthers Kampf für das Evangelium darzustellen, führt Olivier die zentralen Themen
der Theologie Luthers an und entfaltet sie: Glaube, Heil, Rechtfertigung, Christus für uns.
Er will aber nicht so sehr über Luther schreiben, sondern lässt den Reformator selbst
ausführlich zu Worte kommen, indem er ganze Kapitel der Werke Luthers in einer modernen
Ubersetzung weitergibt. Die Auswahl der Texte (Einleitung zum Römerbrief; Unterricht, was
man in den Evangelien suchen und gewarten soll; Kommentar zum Hebräerbrief; Vom Abendmahl

Christi Bekenntnis) lässt erkennen, wie gut Olivier Luthers Werke kennt und wie sehr er
darum bemüht ist, die zentralen Anliegen Luthers für seine eigene Kirche fruchtbar zu machen.

Der aktive Forscher wird beim Lesen dieses Buches eine ausführliche Auseinandersetzung
mit neueren Luther-Interpretationen vermissen. Jedoch gehört dies nicht zum Ziel dieser Arbeit,
die vielmehr selbst eine solche Interpretation bildet. Andererseits wird man Olivier fragen
müssen, ob seine Liebe zu Luther ihn nicht dazu verführt hat, eine Apologie Luthers zu schreiben,

in der die Kritik an Luther, wenn auch manchmal vorhanden, letzten Endes doch zu kurz
kommt.

Man wird mit einigem Interesse die katholischen Reaktionen zu diesem Buch verfolgen
müssen. Olivier fordert von seiner Kirche, dass sie wie Luther noch mehr für das Evangelium
kämpfen möge. Das bedeutet für ihn etwa, dass die römische Kirche wegen der Treue zum
Evangelium die Mariologie mehr in den Hintergrund treten lassen sollte. Diese Aufforderung
eines katholischen Theologen an seine Kirche hat in der heutigen ökumenischen Situation eine
besondere Bedeutung, und man kann Olivier nur wünschen, dass er auch hier gehört wird.

André Birmelé, Strasbourg

Wolfgang Wieland, Offenbarung bei Augustinus. Tüb. Theol. Stud., 12. Mainz, Grünewald,
1978. 395 pp. DM 56.-.

This dissertation was accepted in 1977 by the University of Tübingen. Wieland defines "revelation",

elucidates the meaning of the term as Augustine understood it, and points out various
inter-relationships between revelation and other Augustinian concepts. He warns against
attempting to fit Augustinian revelation into a modern mold, and suggests as a proper standard
for interpretation (Normbegriff) the recognition of man as existing in the states of human
pride and divine grace.

According to Wieland, Augustine's understanding of revelation may include certain dreams,
visions, and illuminations, as well as the Bible. "Revelation" is defined as an "aktuelles und
unableitbares Mitteilungsgeschehen im Innern des einzelnen, zum anderen aber auch ein äusseres

und objektives Offenbarwerden, eine geschichtliche Manifestation von vorher in der
Geschichte zeichenhaft Verhülltem" (p. 28). This partite definition provides the framework
for the dissertation: "Knowledge and Revelation" and "History and Revelation".

In exploring the relationship between knowledge and revelation, one must begin by inves-



Rezensionen 311

tigating how one knows God. God gives knowledge of Himself through the created world,
through the intellectual nature of man, and through mystical grace. In this manner, the Bible
may be seen as giving us knowledge of God, in that God is understood as the actual Author of
the Bible; its writers wrote under the revelatory work of God. However, because of the
transcendent God on the one hand and the time-bound form of the Bible on the other, the Bible
does not contain the undisguised truth itself, but rather symbolic words and pictures. God gave
the prophetic writers insight that was connected with pictures (Bilder); this insight was only
indirect knowledge and had a probable meaning (mutmassliche Deutung). Augustine did not
understand the Bible as the Word of God but as a symbolic mediation.

Revelation is connected with the "conditio humana". Although, according to Wieland,
Augustine asserted the occurrence of revelation in his own time, still God does not speak

primarily through present-day oracles but through the "humanly mediated Word of the Bible...
in the framework of the ontological structure of men" (p. 174). Human speech belongs to the
outer realm and has a pointing function in relation to the unchangeable inner truth in man.
This theory of human speech then implies that "as a whole, the Biblical speech is an inadequate,
symbolic expression of the intelligible speech of God" (p. 190). Also in relation to this theory,
Wieland maintains that there is an unending set of meanings in the Biblical text, all of which
may be true.

"History and Revelation" deals with the second half of Wieland's definition of "revelation".

The historical work of God found in both Testaments is defined as the "dispensatio
temporalis". The "dispensatio temporalis" is not revelation itself, but it makes individuals
ready for revelation. Every event of history is part of a unified whole and may be compared to
a verse in the overall song of the "dispensatio temporalis". The Old and New Testaments
themselves are completely unified; the Old Testament is a pre-figurative symbol of grace and
the New Testament is the revelation of the Old.

One of the weaknesses of the book is Wieland's failure to discuss the relationship between
creation and revelation. In De Gen. ad. litt. 8, 27, 49, as cited by Wieland, Augustine outlines
the revelatory speech of God as given through the creation and through the spoken word. He
then states that only the spoken word is of interest for the dissertation. In a work attempting
to cover "revelation" in Augustine, it appears to be a major omission to delete that which
Augustine himself claims to be a major source of revelation. If Wieland is omitting this aspect
of revelation in accordance with his standard of interpretation, then it may be suggested that
his standard of interpretation is not adequate. Wieland also failed to consult some significant
English secondary sources, such as the works by R. A. Markus in The Cambridge History and
R. E. Cushman in A Companion to the Study of Saint Augustine. Also, the volume has no
index. Printing errors were noted on pages 44 and 190 n. 31.

However, Wieland's work examines an important aspect of Augustine's thought with a
breadth that has not been previously attempted.

Richard C. Gamble, Basel

Ursula Schnell, Das Verhältnis von Amt und Gemeinde im neueren Katholizismus. Theol.
Bibliothek Töpelmann, 29. Berlin, de Gruyter, 1977. VIII + 330 S. DM 98.-.

Der vorliegende Band ist eine bei E. Schlink angefertigte Dissertation von 1970, welche durch
Überarbeitung auf den neuesten Stand gebracht wurde.

Die Autorin gliedert historisch, innerhalb der Kapitel sachlich. Ein erstes Kapitel befasst
sich mit der Zeit vom Tridentinum bis 1917, ein zweites behandelt den Aufbruch katholischer
Theologie bis zum II. Vaticanum, ein drittes die Arbeit des Konzils selbst, das vierte dann die
auf das Konzil folgenden Reformen und die Weiterentwicklung konziliärer Ansätze. Ein
Anhang bespricht überkonfessionelle Erklärungen zur Frage des Amtes. Schon diese Aufzählung

macht deutlich, welche Uberfülle an Stoff hier vorlag. Die Autorin führt ihn denn auch
in reichem Masse vor, und dafür zeugen die Anmerkungen (gut 2500 Anmerkungen auf 296 S.).

In den genannten Bereichen untersucht die Autorin die Stellung und Aufgabe der Laien in
ihrem Verhältnis zum Ordo der Priester und zur Gesamtkirche. Sie bespricht neben den Wer-



312 Rezensionen

ken der Theologen auch kirchenamtliche Verlautbarungen, liturgische Formulare, Katechismen
und Laienäusserungen, die gerade für die hier anstehenden Fragen oft mehr bringen als die
offiziellen Aussagen. Die katholische Theologie und Kirche haben in der erwähnten Zeit eine

grosse Entwicklung zurückgelegt, angedeutet mit den Stichworten: Von der Fixierung auf
Hierarchie zur Öffnung auf ein gemeinsames Zugehören zum Volk Gottes.

Die Schwäche dieses Werkes liegt in der Fülle des bearbeiteten Stoffes. Im wesentlichen
muss die Autorin sich auf Kurzreferate beschränken, eine Auseinandersetzung kann gar nicht
mehr erfolgen. So begründet sie z. B. nie, weshalb es zur Verschiebung vom Titel (Amt -
Gemeinde) zum Inhalt (Priester - Laie) kam, obwohl gerade an diesem Punkt entscheidende
systematische und kontroverstheologische Fragen aufgebrochen wären. Besonders in den ersten
beiden Kapiteln wird dieser Mangel an Verarbeitung deutlich, da unterlaufen denn auch
Verkürzungen und Fehleinschätzungen (so z. B. fehlt die Ekklesiologie nicht einfach in der
neuscholastischen Dogmatik, ein Blick in die Fundamentaltheologie hätte genügt). Die beiden
Kapitel über das II. Vaticanum und die darauf folgende Zeit sind instruktiver und weniger
schematisch. Eine Beschränkung darauf und das Streichen verschiedener Anmerkungen hätten
vielleicht auch den prohibitiven Preis ermässigen können.

Als Material- und Literatursammlung ist die Arbeit sehr brauchbar, eine wünschenswerte
Durchdringung des Themas wird darauf aufbauen können.

Johannes Flury, Jenaz, Kt. Graubünden

Nelly Viallaneix, Ecoute, Kierkegaard! Essai sur la communication de la Parole. Préface de
Jacques Ellul. 1-2. Théologie et sciences religieuses, 94-95. Paris, Ed. du Cerf, 1979.
335; 373 S. Fr. 182.-.

Das zweibändige, sorgfältig gegliederte Werk der in Clermont-Ferrand wirkenden
Kierkegaard-Forscherin Nelly Viallaneix über die «Mitteilung des Wortes» bei Spren Kierkegaard
zeichnet sich durch das Eingehen der Autorin auf eine Fülle von bisher wenig beachteten
Tagebuchnotizen aus dem umfangreichen Material der «Papirer»! aus. Damit gelingt es ihr,
den interessierten Leser auf Kierkegaards «Reise in die Innerlichkeit» aufmerksam zu machen.2

Kierkegaards Technik der Mitteilung ist zwar eingebunden in die hohe Schule der
Dialektik, die niemals seine Einübung in die Praxis der Philosophie verleugnet, aber er weigert
sich, dem Sirenengesang der Abstraktion zu hören. Niemals gibt er dem nach, was Peguy «den
Geist des Systems» nennt (1, S. 10). Zu den drei Kritiken Kants erarbeitet Kierkegaard quasi
eine vierte Kritik, nämlich die der theologischen Vernunft.

In dem Vorwort zur vorliegenden Untersuchung weist Jacques Ellul auf das Verdienst
der Autorin hin, Kierkegaard, den Einzelnen, wieder in das Gedächtnis der Mitwelt gerufen
zu haben. «Ich glaube, dass in der Geschichte des christlichen Denkens dieser Zeuge keinen
Ebenbürtigen hat. Man hat ihn oft als den Pascal des Nordens bezeichnet. Man kommt sehr
leicht darauf... Alle beide sprechen den Leser an; alle beide glauben von der einen
Erfahrung des lebendigen Glaubens auszugehen...; alle beide verwerfen die theologisch-systematische

Konstruktion ...» (S. VI). Mit diesen Gedankengängen zeigt Ellul auch die
Rechtmässigkeit der hier verwendeten Methode auf, Kierkegaards Lebenswerk vom Wort her zu
erhellen, jenes Lebenswerk, das von der poetisch gefärbten indirekten Mitteilung schliesslich
zum Zeugnis mit Hilfe der direkten Mitteilung sich entwickelt («Du poète au témoin», 1,
S. 292-330; «Témoigner», 2, S. 253-262).

1 S.Kierkegaard, Papirer, 2. Aufl., hrsg. von N.Thulstrup, 1-13 (1968-70); ders., Samlede
Vaerker, 3. Ausg., hrsg. von A. D. Drachmann, J. L. Heiberg und H. O. Lange (1962-64).

2 Formulierung des Rezensenten, angeregt durch einen Satz von N. Viallaneix. Indem sie

Kierkegaards «Reisen» von denen H. C. Andersens und H. L. Martensens in die europäischen
Salons abhebt, sagt sie: «S'il fut grand voyageur sur cette terre, ce fut dans l'intériorité»
(1, S. 65).



Rezensionen 313

Die Autorin leitet ihre Untersuchung mit einem grösseren Abschnitt ein: Eloge (1, S. 8-60),
wo sie drei Thesen aufstellt, die im Verlaufe der Arbeit erhärtet werden sollen. Es folgen
sechs grosse, jeweils in Abschnitte und Unterabschnitte eingeteilte Kapitel: 1,1: «La parole
oubliée: A l'écoute de la création»; 1,2: «La parole figée: A l'écoute de l'idéalité»; 1,3: «La
parole chantée: A l'écoute de la poésie»; 2,1: «La parole créatrice: A l'écoute du Père»; 2, 2:
«La parole salvatrice: A l'écoute du Fils»; 2,3: «La parole réconciliatrice: A l'écoute de
l'Esprit».

Die erste These innerhalb der «Lobrede» lautet: Kierkegaard bekennt sich selbst als Dichter
und nicht als Philosoph. Er hinterlässt ein Werk und nicht ein System (1, S. 10). Die
Verfasserexistenz in ihrer ausserordentlichen Anstrengung muss daher selbst der Idee korrespondieren.

Sie entzieht sich durch den innerlich gegebenen Auftrag zur indirekten Mitteilung
des Christlich-Religiösen der Dialektik des Allgemeinen (1, S. 15; Pap. VII, 1 A 104, 105 und
117 vom Jahre 1846). Dem Ansatz der ersten These entspricht die erste methodische Regel:
den Tagebuchnotizen («Papirer») einen privilegierten Platz einzuräumen.

Die zweite These lautet: «Kierkegaard bekennt sich als 'Dichter des Religiösen' und nicht
als Theologe» (1, S. 21). Er will nicht im Sinne Hegels ein philosophisches System und
dementsprechend eine «spekulative Dogmatik» im Sinne des Hegel-Schülers H. L. Martensen
konstruieren.3 Dem später ausgefeilten Begriff «Innerlichkeit» (dän. «Inderlighed») entspricht
nicht das spekulative System, sondern die poetische Kraft im Dienste des Religiösen, was ja
immer im Dienste der Wahrheit heissen muss. Die Autorin zieht zur Erhärtung ihrer These
eine wichtige, frühe Tagebucheintragung vom Juli 1838 heran, worin Kierkegaard bekennt,
dass er daran arbeiten will, «in ein weit innerlicheres Verhältnis zum Christentum zu kommen»
(1, S. 23). Die Methode der indirekten Mitteilung, die durch die «qualitative Dialektik»
gestützt wird, korrespondiert der dichterischen Ausdruckskraft. Dabei ist der «ironische Umweg»
(die sokratische Ironie) wichtig, um die Bewegung zur Einfältigkeit im religiösen Sinne (nicht
zur Eindeutigkeit) zu vollziehen, wie ja die Pseudonyme, «die imaginären Wesen» (1, S. 32),
dazu beitragen, «die Zeitgenossen wieder zu bemühen, von einem Ich zu sprechen, von einem
persönlichen Ich (nicht diesem phantastischen reinen Ich...») (1, S. 32). Es folgt die zweite
methodische Regel: sich auf die Mitteilungstheorie zu beziehen.

Die dritte These lautet: «Das Werk Kierkegaards, wo das Wort widerhallt, hat eine
wohlklingende Struktur» («une structure sonore», so Inhaltsverzeichnis zu 1, S. 331). In der «Eloge»
wird die dritte These folgendermassen eingeführt: «La structure de la totalité de l'œuvre de
Kierkegaard est religieuse» (1, S. 38). Hier wird die Tagebuchnotiz Pap. X 3 A 585 aus dem
Jahre 1850 angeführt, wo das Erlebnis der Freude mit der intensiven Gotteserfahrung
verbunden wird und daraus dann «dein Ausdruck stärker und reicher blüht» (1, ebd.).

Über die verschiedenen Stufen des noch im ästhetischen Stadium «gefesselten» Wortes
(vgl. die Gesamtüberschrift über die drei Kapitel des ersten Bandes: «Paroles Captives», 1,
S. 331), kommt es zu einem Höhepunkt im ersten Kapitel des zweiten Bandes, der insgesamt

dem «Wort des Lebens» («Parole de vie») zugewandt ist. Im 3. Unterabschnitt des
Abschnittes «I» vom ersten Kapitel: «Gott spricht zu mir» («Dieu me parle») wird der
existentielle Bezug des Gottesverhältnisses deutlich gemacht. Die Begriffe «(der) Mitteiler» bzw.
«(der) Mitteilende» («émetteur», dän. «Meddeleren») und «(der) Empfänger» («récepteur»,
dän. «Modtageren») werden dem Spekulierenden und der «Menge» («foule», dän. «Maengde»)
entgegengesetzt und verbunden mit der «Kategorie des Einzelnen» bzw. dem Begriff «der
Einzelne» («l'unique», dän. «den Enkelte», 2, S. 19. 20). Übrigens skizziert die Verfasserin in

3 Hans Lassen Martensen (1808-1884) wirkte seit 1840 als Professor für systematische
Theologie an der Universität Kopenhagen, wurde 1845 Hofprediger und 1854 als Nachfolger
von Bischof J. P. Mynster, dem Konfirmator Kierkegaards, Bischof von Seeland. Martensens
Bemühen, Glauben und Denken zu vereinen, stiess auf heftigen Widerstand Kierkegaards.
Als Martensen in seiner Leichenpredigt für Mynster am 5.2.1854 diesen als «wirklichen
Wahrheitszeugen» bezeichnete, gab er den Anstoss für Kierkegaards offenen Kirchenkampf.



314 Rezensionen

der Anmerkung Nr. 46 (2, S. 20) näher und damit richtig den Unterschied zwischen der «Menge»
und der «Masse»: «La foule (masse) caractérisée par 'le nombre'.» Besonders seit der Korsar-
affaire 1846 mit der Verspottung seiner Person betont Kierkegaard das Negativprinzip der
Menge, der Exemplare, also des Numerischen in vielen Tagebuchnotizen: «Nur derjenige,
der an eine Providentia specialissima, nicht in abstrakto sondern in conkreto glaubt... ist
eine Individualität. Alle anderen sind nur 'Exemplare' einer Gattung» (Pap. XI2 A 259 von
1854, aufgenommen und mit dem letzten Satz verdeutlicht in 2, S. 23).

Ganz wichtig ist die Querverbindung, die Nelly Viallaneix von Kierkegaard zu Max Stirner
(eigentlich «Kaspar Schmidt») zieht, der sich in einer Zeit, wo Kierkegaard die wichtigen
Hauptwerke schreibt bzw. veröffentlicht, gegen das wendet, was Marx und Engels die
«deutsche Ideologie» nennen. Stirner will den Einzelnen rehabilitieren. Das ist kein Zufall,
denn: «In Wahrheit kann nur das Ich, in dem, was einzig ist und originell, der Springflut der
Hegeischen Abstraktionen widerstehen» (2, S. 23). Stirner vertritt allerdings in seinem bedeutsamen

Werk «Der Einzige und sein Eigentum» (1845) im Gegensatz zu Kierkegaard einen
individualistischen Anarchismus.

Mit der Betonung des Ichs bzw. des Selbst und des Originellen ist schon hingewiesen auf
die Dialektik des Glaubens (Unterabschnitt «Croire, c'est vouloir», 2, S. 114 ff.), die nur
ermöglicht wird durch die Schwierigkeit, die der Mensch auf sich nimmt, um sich selbst zu
wählen (vgl. Pap. IX A109). Es handelt sich um die Schwierigkeit, die «die Diener der
etablierten Christenheit» umgehen (2, S. 114). Zu dem Begriff der «Wahl» gesellt sich neben
dem Begriff «Entschluss» der Begriff «die Entscheidung» (dän. «Afgj0relsen»), welch letztere
die «Situation der Gleichzeitigkeit» (dän. «Samtidighedens Situation», 2, S. 114-117.147.153;
vgl. Samlede Vaerkers, 16, S. 108) mit Christus herbeigeführt. Ich werde aufgefordert, dem Wort
des mir gegenwärtigen Christus entsprechend zu handeln. Das Streben nach der Konformität
meines Lebens mit dem Vorbild Christus ist «Nachfolge» (dän. «Efterfplgelse», franz.
«imitation», 2, S. 173 f.), die zum Leidenszeugnis führt (2, S. 289-307).

Die eben erwähnte Entscheidung kann nur durch die Persönlichkeit (2, S. 115) vollzogen
werden. Der Begriff «Persönlichkeit» wird gestützt durch die Kategorie des Einzelnen (s. o.)
und den Begriff der «Subjektivität» (vgl. den Rückgriff der Verfasserin auf die Augustin-
Notiz Kierkegaards vom Jahre 1854: Pap. XII A 237, II, p. 115). «Die Persönlichkeit ist das
Darinnen» (2, S. 115). Sie besteht nicht aus einer «Summe von Lehrsätzen» (ebd.). Das
Glaubenskonzept kann sich daher nur finden lassen in der rein persönlichen Beziehung zu Gott.
Hier liegt die religiöse Seite der «Geistesexistenz».

Das Wort des Heils trifft auf den Glauben, der die Leidenschaft der Innerlichkeit ist, so

paradox sich dieses Heil auch gibt und anbietet. Nur die neue Kreatur in Christi macht es

möglich, dass die «Brüder» sich einander lieben, da es Christi Geist ist, der die Bande der
Liebe knüpft (Unterabschnitt «Aimer», 2, S. 193-212).

Bei der Fülle der ausgewählten und behandelten, in Frankreich kaum bekannten
Tagebuchnotizen muss die Autorin oft zu auszugsweisen, kurzen Zitaten aus längeren Notizen
greifen. Das ist ein notwendiges Verfahren, kann aber dann problematisch wirken, wenn
solche Kurzzitate mit anderen Zitaten aus verschiedenen Lebensstadien zusammengestellt
werden (z. B. 1, S. 37). Kierkegaard zeigt in seinem nicht langen Leben wichtige Entwicklungsstufen.

Das wird z. B. deutlich an seiner späteren Bejahung der mäeutischen Methode des
Sokrates. Glücklicherweise stehen immer hinter den Zitaten aus den «Papirer» die
Jahreszahlen, so dass der Leser sich selbst ein Urteil bilden kann. Der Wille, sich auf die «Papirer»
zu stützen, ist sehr anzuerkennen, zuweilen wäre es aber um des Vergleichens willen doch
angebracht gewesen, Stellenangaben aus den «Samlede Vaerker» zusätzlich zu machen.

Die sorgfältige Darstellung wichtiger Gedankengänge Kierkegaards, das grosse Einfühlungsvermögen

der Autorin in die Denkprobleme dänischer Philosophen und Theologen des 19.
Jahrhunderts wie in die dänische Sprache, schliesslich die Portraitstudie am Ende des Werkes und
der sorgfältig erarbeitete Anhang (zeittabellarische Übersicht der «Papirer», Literaturverzeichnis,

«Index nominum», «Index rerum») machen die beiden Bände unentbehrlich für
die weitere Kierkegaard-Forschung.

Wolfdietrich v. Kloeden, Krefeld



Rezensionen 315

Giovanni Vassalli, Religion - glaubwürdig. Das Problem der Glaubwürdigkeit des Religiösen
bei Oberstufenschülern. Stud. z. prakt. Theol., 10. Zürich, Benziger, 1976. 212 S. Fr. 25.80.

Vassalli teaches religion in a public secondary school in Zürich, and is also involved in
Roman-Catholic youth work. By way of a tested questionnaire he has gathered valuable
information from 12 cities about the actual situation of pupils on the secondary level, 11-21 years
old.

The returns suggested that in the area of "Faith and God" only 3,9% were interested to
listen to the teachings of the church; 42,4% favored meeting fellow man instead. According
to 60,7% faith should be realized in concreteness by serving fellow man; only 7,5% thought it
should primarily occur in private prayer and in worship. When asked if God provides a goal
for the history of man, the "yes" and "no" responses held about the balance. Over half of
the pupils suggested that the institutional church was to be held responsible for spiritual
crises; one third thought that God's non-action and the injustice in the world was at fault.
When asked what indications there are to recognize that Jesus was sent by God, three choice
questions were given the following responses; 1) His sermon concerning the poor 15,4%; 2)
his miracles 10%; 3) his resurrection 69,4%, with 5,2% of no response. Over half of the
pupils thought that people believed in God purely out of habit. The most important teaching
for 81,9% of the respondents was love for one's neighbor. The majority held that the Christmas

Story was a symbolical narrative; only 20,2% saw it as an historical event. One third
considered Jesus as an important man with extraordinary abilities; sizeable 64,6 believed him
to be the Son of God who gave himself for man.

During the past two decades religious education has become problematic, if not traumatic,
for many teachers. The situation has called forth many reform movements and conceptual
alternatives in methods of instruction and in objectives. But during the past few years the
heated debates have largely seized and settled down. More attention is being paid to the
situation and needs of the pupils. In the process and in interdisciplinary exchange, the
religious instructor again faces the question of whether or not faith can be learned (Lernbar-
keit des Glaubens). If it cannot be learned, religious instruction is again set apart from all
other subjects to be taught. Parallels exist in the cognitive domain dealing with information
about the history and tradition of the Christian church. Today it is realized that one should
pay equal attention to the affective domain, to the decision-making process, to ethical and
borderline questions and to problems in need of a solution as an integrate part of the learning
experience and the religious education process.

Vassalli has looked at those areas of religiosity which still provide credibility and have
significance for the young. Here they see meaning and purpose of life and experience credibility.

With the insights of sociology of knowledge, he has ascertained segments of life which
provide clues to where and how pupils derive their self-understanding. These contact-areas
serve as starting bases and can help to bridge the credibility-gap between "estranged religion"
(entfremdete Religion) and the "experienced religion" (erfahrene Religiosität). This effort is

necessary in order to allow Christian traditions and faith once again to play their significant
role for future generations.

Manfred Kwiran, Würzburg

Zeitschriftenschau

Schweiz. The Ecumenical Review 31,2 (1979): P.A.Potter, The Churches and the World
Council After Thirty Years (133-45); M. Manley, Justice in a Developing Country's Perspective

(146-54). Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 135, 9: E. L. Ehrlich, Der Name Gottes
(131-34). 10: A. Bölle, Die katholisch-charismatische Erneuerung der Kirche (146-47). 13:
H. R. Lavater, Reformation und Politik, Politik und Glaube (194-97). Neue Zeitschrift für
Missionswissenschaft 35,2 (1979): R. Friedli, Der grosse Tod und das grosse Mitleid.
Bemerkungen zur Ubersetzungsproblematik im Gespräch über Eckhart zwischen Christen und
Buddhisten (81-97); K.J. Rivinius, Akten zur katholischen Togo-Mission, II (108-32); F. Margiotti,


	Rezensionen

