Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 35 (1979)

Heft: 5

Artikel: Von Markus zu den Grossevangelien
Autor: Binder, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878489

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878489
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Von Markus zu den Grossevangelien

In seiner «Geschichte der urchristlichen Literatur» schliesst Philipp Vielhauer
das Kapitel iiber die Zweiquellentheorie mit der Feststellung: «Der synoptischen
Quellenkritik fadllt offenbar nichts Neues mehr ein.»! Tatsdchlich werden in der
neueren Diskussion meist alte Fragen wieder aufgenommen, so etwa die Gries-
bachsche Hypothese durch W.F. Farmer. Seit dem Aufkommen der Formge-
schichte ist die Quellenanalyse iiberhaupt stark in den Hintergrund gedringt wor-
den. Trotz dieser Sachlage — oder gerade ihretwegen — sehe ich mich veranlasst,
einiges von den Ergebnissen meiner Studien zur Evangelieniiberlieferung in Kiirze
vorzustellen.

1.

Fiir die Vertreter der Zweiquellentheorie steht es fest, dass das Mark. vom
Matth. und Luk. ausgewertet worden ist. Es bleibt bloss zu entscheiden, ob beiden
Grossevangelisten der gleiche Mark.-Text vorlag. Nun ist angesichts der Tatsache,
dass der 3. Evangelist in der «grossen lukanischen Pause» zwischen Luk. 9, 17 und
9, 18 den Stoff aus Mark. 6, 45 bis 8, 26 auslésst, gefolgert worden, Lukas greife
auf ein fritheres Stadium der Uberlieferung des Mark. zuriick, wodurch ein erster
Schritt auf einen Ur-Markus hin gesichert wire.

Eine kritische Analyse des Markus-Textes erweist diese Annahme jedoch als
irrig. Versucht man ndmlich, im Mark. Zdsuren zwischen einzelnen Uberlieferungs-
komplexen auszumachen, dann ergibt sich bloss, dass das Ende der «grossen luka-
nischen Pause» mit dem Abschluss der sog. Seegeschichten in Mark. 8, 26 koinzi-
diert. Aber dies besagt nicht eben viel, da mit Mark. 8, 27 die Passionsgeschichte
einsetzt. Es geht da also um eine Zisur, die Lukas in seiner Darstellung nicht um-
gehen konnte. Dem Beginn der «grossen lukanischen Pause» entspricht bei Markus
in 6, 44/45 jedenfalls keine Zasur zwischen etwaigen vorgegebenen Uberlieferungs-
komplexen. Bemerkt man fernerhin, dass sich vor und nach der genannten «Pause»
Spuren aus Mark. 6, 45 f. aufweisen lassen, und zwar in Luk. 9, 10 (Einfiigung von
Bethsaida) und Luk. 9, 18 (veréinderte Situationsbestimmung der Perikope «Petrus-
bekenntnis» durch Jesu Beten), dann spricht das deutlich fiir die Annahme, dass
es sich bei den in Mark. 6, 45 bis 8, 26 enthaltenen Stoffen nicht um eine Erweite-
rung handelt, die nach der Redaktion des Luk. und vor der des Matth. eingebracht
worden wire, sondern dass hier an dem vom Markus-Redaktor gestalteten Evan-
gelium eine Kiirzung vorgenommen wurde.

Fiir eine Kiirzung spricht fernerhin, dass im 3. Evangelium die Berichterstattung
iiber eine Nordreise Jesu geflissentlich umgangen wird, was nicht allein auf die
bei Tyrus und Sidon lokalisierte Geschichte in Mark. 7, 24 ff., sondern auch auf

1 Ph. Vielhauer, Geschichte der urchristlichen Literatur (1975), S. 278.



284 H. Binder, Von Markus zu den Grossevangelien

das Petrusbekenntnis in Luk. 9, 18 ff. zutrifft, das nach Lukas nicht bei Caesarea
Philippi stattgefunden hat.

Ausserdem scheint der 3. Evangelist bestrebt, Doppelungen in der Darstellung
zu vermeiden. Nun finden sich in Mark. 6, 45 bis 8, 26 tatsdchlich mehrere Peri-
kopen, deren Stoff im vorhergehenden Text des Mark. schon behandelt wurde. So
haben Mark.

6, 45-56 («See») in 4, 35-41,

7, 1-23 («Reinigung») in 5, 1-43,
7,24-33 («Frau») in 5, 25-34,

7, 31 («Aufbruch») in 6, 7,

8, 1-10 («Speisung») in 6, 3244

eine Entsprechung. Die am Mark.-Text vorgenommenen Kiirzungen gehen schwer-
lich auf den letzten Redaktor des Luk., der zu erweitern und nachzutragen pflegt,
zuriick. Thm muss ein anderer Redaktor vorausgegangen sein.

Dies wird zur Gewissheit, wenn wir feststellen, dass die Markus-Quelle bei
Lukas in zweifacher Weise Verwendung findet: 1. Einerseits bestimmt sie den
Aufriss, 2. andererseits werden ihr Nachtrige zur Auffiillung der «grossen Ein-
schaltung» (Luk. 9, 51 bis 18, 14) entnommen. Und zwar ist es bezeichnend, dass
diese Nachtriage gerade aus Mark. 6, 45 bis 8, 26 stammen, ndmlich Luk. 11, 3741
= Mark. 7, 1-23; Luk. 11, 14-29 = Mark. 8, 11-13; Luk. 12, 1 = Mark. 8, 14-21;
dazu Luk. 13, 19 f. = Mark. 4, 30-32. Trug der Redaktor des Luk. diese Stoffe
nach, was als sicher gelten darf, dann kann aber keinesfalls er es gewesen sein, der
Mark. 6, 45 bis 8, 26 wegliess. Es muss dies jener dem Redaktor des Luk. voraus-
gehender Redaktor gewesen sein. Er beniitzte das Mark. als Leitfaden fiir seine
Evangelienschrift und schuf dabei die «grosse lukanische Pause». Der zweite Redak-
tor des Luk. konstatierte diese Kiirzung und trug die erwdhnten Stiicke des Mar-
kus-Stoffes nach, jedoch nicht aufgrund der Markus-Fassung, sondern, was sich
durch Textvergleichung leicht nachweisen l4sst, aufgrund der Fassung des Matth.
Das heisst: dem Redaktor des Luk. stand ausser dem ihm zugidnglichen, verkiirzten
Markus-Text zwar nicht das Mark. zur Verfiigung, wohl aber das Matth., insofern
es das unverkiirzte Mark. enthielt.

Wir haben demnach zwischen dem Redaktor des Luk. und einem Tradenten des
Mark. zu unterscheiden, der nach der Redaktion des Mark. und vor der des Luk.
ein «Zwischenevangelium» schrieb. Es war eine Vorstufe unseres Luk., kann jedoch
mit dem von B. H. Streeter erschlossenen «Protolukas» nicht gleichgesetzt werden.
«Protolukas» wird als eine Kompilation von Q und LS vorgestellt, wihrend ich
ausdriicklich auf eine Nachbearbeitung des Mark. hinweisen mdchte, fiir die sich
die Bezeichnung Deuteromarkus nahelegt, dies auch im Hinblick darauf, dass
jenes Vorevangelium nicht nur dem Luk., sondern auch dem Matth. als Quelle
diente.

Fiir letzteres sprechen die sog. «minor agreements», deren ich 542 z#hle. Aber
von diesen innerhalb des Markus-Stoffes konstatierbaren Ubereinstimmungen zwi-



H. Binder, Von Markus zu den Grossevangelien 285

schen Matth. und Luk., bei denen sie sich gegen das Mark. abheben, bezeugen nur
wenige, ndmlich die in Luk. 11, 14-18, 29. 37-41, 12,1 und 13, 19 enthaltenen,
die literarische Abhingigkeit des Luk. vom Matth. Andererseits erbringen sie
jedoch nicht etwa den Beweis, dass Matthdus den Lukas beniitzt hat. Sie sind viel-
mehr ein Anzeichen dafiir, dass beide Grossevangelisten im Blick auf den Markus-
Stoff von dem Zwischenevangelium des Deuteromarkus abhéngig sind.

Dieses Zwischenevangelium war nun aber nicht lediglich eine kiirzende Nach-
bearbeitung des Mark., sondern es haben in ihm auch andere Uberlieferungen Auf-
nahme gefunden. Vor allem war das die Redenquelle (Q), die Deuteromarkus als
Ersatz fiir die aus dem Markus-Stoff iibergangenen Stiicke heranzog, oder anders
ausgedriickt: Deuteromarkus liess Teile aus dem Mark. weg, um fiir Q Raum zu
schaffen. Deuteromarkus schuf eine Kompilation von Mark. und Q. Auf die Frage,
ob in diesem Zwischenevangelium nicht auch die Vorgeschichte in einer den
Grossevangelien vorausgehenden Gestalt enthalten war, mochte ich hier nicht ein-
gehen.

Die landldaufige Zweiquellentheorie urteilt, dass erst Matthdus und Lukas die
Redenquelle redaktionell verarbeiteten, dass beide sie entweder unmittelbar und
unabhingig voneinander beniitzten oder dass Q ihnen in verschiedener Gestalt vor-
lag, und begriindet dies damit, dass bei der vergleichenden Exegese der Q-Texte
einmal der Matthius-Version, einmal der Lukas-Version die authentischere Gestalt
zuerkannt werden miisse. Von der Deuteromarkus-Theorie her ergibt sich eine
andere Sicht:

a) Derjenige Teil der Logien, bei denen sich wahrscheinlich machen ldsst, dass
die lukanische Fassung die authentischere ist, stammt aus Deuteromarkus. Es ist
naheliegend anzunehmen, dass sich durch deren Identifizierung auch betreffend
die urspriingliche Folge der Q-Perikopen Entscheidendes ausmachen lisst.

b) Der andere Teil des Q-Stoffes, bei dem der Matthdus-Text sich gegeniiber
dem des 3. Evangelisten als urspriinglich erweist, gehorte nicht zu Deuteromarkus,
sondern wurde vom Redaktor des Lukas aus dem Matth. zur Ergénzung herange-
zogen, war also matthéisches Sondergut. Dabei handelt es sich um kleinere Inter-
polationen, aber z. T. auch um grossere Zusitze, die bei der Feststellung weder des
Inhalts von Deuteromarkus (und Q) noch des Aufrisses von Q in Betracht gezogen
werden diirfen. Das sind hauptsichlich folgende Stiicke:

die Ausweitung der Versuchungsgeschichte (Luk. 4, 2b—13 = Matth. 4, 2-11),

die Geschichte vom Hauptmann zu Kapernaum (Luk. 7, 1-10 = Matth. 8, 5-13),

das Wehe iiber die galildischen Stddte (Luk. 10, 13-16 = Matth. 11, 15, 20-24),

die Zeichenforderung (Luk. 11, 29-32 = Matth. 12, 28-42),

die Weherede gegen die Pharisder (Luk. 11, 37 — 12, 1 = Matth. 23),

die Spriiche vom Schatzesammeln (Luk. 12, 33-34 = Matth. 6, 19 £.),

die Spriiche iiber die Wachsamkeit (Luk. 12, 35-46 = Matth. 25, 1-13; 24, 43-51),

die Empfehlung des Ausgleichs mit dem Widersacher (Luk. 12, 57-59 = Matth. 5, 25 f.),

die Dublette des Gleichnisses vom Sauerteig (Luk. 13, 20 f. = Matth. 13, 33),

das Bild von der engen Pforte und vom Gericht (Luk. 13, 23-30 = Matth. 7, 13 f.; 8, 11 £.; 19, 30;
25, 10-12),



286 H. Binder, Von Markus zu den Grossevangelien

die Weissagung iiber Jerusalem (Luk. 13, 34 f. = Matth. 23, 27-29),

die Bedingungen der Jiingerschaft (Luk. 14, 25-35 = Matth. 5, 13; 10, 37 £.),
die kleine «lukanische Apokalypse» (Luk. 17, 22-37 = Matth. 24, 20-42),

die Aussage iiber die Zwolf im Endgeschehen (Luk. 22, 28-30 = Matth. 19, 28).

2.

Die Meinung, die von der Mehrzahl der Vertreter der traditionellen Zweiquel-
lentheorie verfochten wird, dass der Aufriss von Q im Luk. besser gewahrt sei als
im Matth., darf aufrechterhalten bleiben, muss aber von der Deuteromarkus-Theo-
rie aus ergianzt werden: Die Rekonstruktion der urspriinglichen Q-Quelle kann nur
gelingen, wenn man die vom Redaktor des Luk. aus dem Matth. herangezogenen
Ergidnzungen ausscheidet. Geschieht das, dann bleibt — dhnlich wie beim Markus-
Stoff — der den Aufriss bestimmende Q-Stoff des Deuteromarkus iibrig.

Der urspriingliche Aufriss von Q ist durch den Redaktor des Luk. dennoch ir-
gendwie gestdrt worden, nicht allein durch Hinzufiigung, sondern auch durch eine
gewichtige Umstellung: Unter dem Eindruck der Matthdus-Folge nahm der Redak-
tor des Luk. eine Vorverlegung der «Feldrede» (Luk.6,20-49) vor. Es miisste
doch auffallen, dass diese nach Mark. 3, 18 eingefiigte Rede damit denselben Platz
erhilt, wie ihn die «Bergpredigt» des Matth. (5-7) einnimmt, d.h. sie folgt der
Jiingerberufung (Matth. 4, 18-25 = Luk. 6, 11-19), wo ihr die Funktion einer
«Inaugurationsrede» zugewiesen ist. Die Abhadngigkeit vom Matth. bestdtigt der
der Bergpredigt entsprechende Beginn der Feldrede (Seligpreisungen), so auch ihr
Schluss (Gleichnis vom Hausbau). Stellen wir ausserdem fest, dass die sog. «kleine
Einschaltung» in Luk. 6, 20 bis 8, 3, zu der die Feldrede gehort, auch lukanisches
Sondergut enthilt, das erst der Redaktor des Luk. hinzufiigte, dann spricht auch
dies dafiir, dass er hier die Feder fiihrt. Der in Luk. 6, 2049 enthaltene Stoff stand
urspriinglich an einer anderen Stelle: Vermutlich folgte er auf den Lobpreis des
Vaters und die Seligpreisung der Zeugen seines Heils (Luk. 10, 21-24), schliessen
doch die Seligpreisungen aus Luk. 6, 20 ff. hier gut an.

Die Vorverlegung der Feldrede trennte die in Luk. 3, 7-9. 17 und 7, 18-35 ent-
haltenen Traditionen iiber den Taufer, die vorher sicher zusammengeschlossen
waren und wahrscheinlich den Beginn der Q-Quelle bildeten.

Die Tradition iiber den Téufer schliesst mit dem Gleichnis von den spielenden
Kindern (Luk. 7, 31-35), d. h. mit der Feststellung, dass es Menschen gibt, die fiir
das Verstehen der Schritte der Heilsgeschichte — ob es sich nun um den Vorboten
oder um den eigentlichen Heilstrdger handelt — Empféanglichkeit zeigen, und andere,
die dafiir unempfénglich sind. Damit ist zu dem Werk des Gottgesandten iiberge-
leitet, in dessen Nachfolge es gilt einzutreten und zu verbleiben (Luk. 9, 57-62).
Die Aufgabe derer, die in die Nachfolge treten, schildert Luk. 10, 2-16. Daran
schliesst die Versicherung an, dass durch die Wirksamkeit der Nachfolger Gottes
guter, gniddiger Wille zur Durchsetzung kommt (Luk. 10,21-24 und 6, 20 ff.),
sowie Anweisungen fiir das konkrete Verhalten beim Erfiillen der Missionsauf-
gabe (Luk. 6, 27-45).



H. Binder, Von Markus zu den Grossevangelien 287

Beginnend mit dem Gleichnis vom Hausbau (Luk. 6, 47-49) ist nicht mehr der
Gang, sondern das Ergebnis des Missionswirkens dargestellt: Die Nachfolger und
die von ihnen Gewonnenen erlangen, indem sie zu Jesus kommen (V. 47a), den
Zugang zu dem auf dem Felsen erbauten, unerschiitterlichen «Haus», d.h. zur
Geborgenheit in Gott. Daraufhin bitten die Jiinger, ihnen Anweisungen zu rechtem
Beten zu geben, damit ihnen der Zugang zu jener Geborgenheit eroffnet werde
(Luk. 11, 1). Dieser Bitte entspricht Jesus, indem er die Seinen das Vaterunser
lehrt (Luk. 11, 2-4).

Mit dem Vaterunser hat die Redenquelle ihre Mitte erreicht, und diese bleibt
nun bestimmend fiir die weiteren Ausfithrungen, die als Interpretationen zu den
Bitten dieses Gebets verstanden werden wollen.

Die «1. Bitte», «geheiligt werde dein Name», ist keine eigentliche Bitte, sondern
gehort zur Anrede, die dem Gott gilt, der im Sinne der «2. Bitte» seine Herrschaft
iiber die ihn Bittenden ermdglichen will. Erldutert wird dies durch die Spriiche in
Luk. 11, 9-13, die bei Lukas anders als bei Matthdus (7, 7-11) nicht objektlos
bleiben, sondern durch die Erwdhnung der Gabe des Geistes eindeutig auf das
Reich hinzielen. — Die «3. Bitte» des Vaterunsers, «dein Wille geschehe», von
vielen Textkritikern als Eintragung aus dem Matth. angesehen, konnte, da sie text-
kritisch gut bezeugt ist, vielleicht dennoch zum urspriinglichen Bestand des Gebets
gehoren. In ihr geht es um eine von Gott erbetene Hilfe gegen die Furcht vor man-
cherlei Willensaktionen, die sich neben dem Willen Gottes in den Vordergrund
driangen. Die Spriiche iiber das Fiirchten (Luk. 12, 4-12), vielleicht auch das Wort
von der «kleinen Herde» (Luk. 12, 32), sind die dazugehdrende Interpretation:
Gott, der scheinbar wertlose Geschopfe (Spatzen) nicht vergisst, wird die, die sich
seinem Willen einfiigen, also fiir seine Herrschaft einen hoheren Wert reprisen-
tieren, nicht im Stich lassen. — Die «4. Bitte», die um das tdgliche Brot, wird in
Luk. 12, 22-34 dahingehend erldutert, dass alle Sorge Gott anheimgestellt werden
darf. Wenn er unniitzen Vogeln Nahrung gibt und vergingliche Blumen prachtig
kleidet, dann darf sein Sorgen fiir den ihm dienenden Menschen zur Gewissheit
werden. (Die Spriiche aus Luk. 12,4-12 und 12, 22-34 erscheinen formal und
inhaltlich nun allerdings so sehr zusammengeschlossen, dass beide Stellen auf die
«4. Bitte» bezogen werden konnten. Dann bliebe die «3. Bitte» im Luk. dennoch
aus.) Die Gewissheit, dass Gott im notvollen Leben hilft, wird ergdnzend durch das
Gleichnis in Luk. 14, 16-24 bestdrkt: Gott bereitet den Seinen das eigentliche Mahl,
und die Einladung dazu darf nicht missachtet werden. Vielleicht wurde dies Gleich-
nis durch die Spriiche in Luk. 12, 49-56 (Leidensansage und Zeichen der Zeit)
eingeleitet. — Die Antwort auf die Bitte um Siindenvergebung, die «5. Bitte», wird
im Doppelgleichnis vom verlorenen Schaf und Groschen in Luk. 14, 4-10 erteilt. —
Die «6. Bitte» des Vaterunsers, die die Anfechtung zum Inhalt hat, interpretieren
die Spriiche aus Luk. 17, 1. 3 f. Der niichternen Feststellung, dass skandala nicht
aus der Welt geschafft werden konnen, entspricht die warnende Mahnung, selber
nicht zu den Argernisgebern zu gehoren.

Den Abschluss von Q bildet das Gleichnis von den anvertrauten Minen in
Luk. 19, 11-27, das — von 16, 10 und 19, 10 eingerahmt — 15, 4-10 und 17, 14



288 H. Binder, Von Markus zu den Grossevangelien

angeschlossen erscheint. Werden Einleitung und Schluss des Gleichnisses als luka-
nische Zusitze getilgt, dann enthilt es die Zusage an die Jiingerschaft, dass der,
der sich im Werke Gottes gewinnbringend betétigt, bedeutsamerer Auftrige gewiir-
digt werden wird, wihrend der, der versagt, Auftrag und Vollmacht verliert. Damit
ist das Ende der urspriinglichen Q-Quelle erreicht.

Nach Ausschaltung der aus dem Matth. bezogenen Ergdnzungen sind wir also
in der Lage, aus dem Luk. den urspriinglichen Aufriss und Umfang einer Schrift
von grosser innerer Geschlossenheit zu rekonstruieren, eines Vorevangeliums von
iiberwiegend uneschatologischem Charakter, was nicht einer vorgefassten Meinung
entspricht, sondern als Ergebnis exegetischer und quellenkritischer Bemiihungen
verstanden werden will und als Hinweis auf ein frithes Stadium der christlichen
Uberlieferung gewertet werden darf. Q beginnt mit dem Auftreten des Vorboten,
lenkt dann den Blick auf den Gottgesandten und seine Nachfolger, spricht von der
Geborgenheit, die in Jesu Gemeinschaft durch das Gebet erreicht wird, und fiihrt
so auf das Vaterunser hin. Daran wird die thematische Entfaltung dieses Gebets
angeschlossen. Am Ende der Schrift steht die Verheissung der Vollmacht fiir die,
die in Gottes Werk zu wirken bereit sind. Dass dies Vorevangelium einer Passions-
geschichte entbehren konnte, das ist, auch im Blick auf das Thomasevangelium,
verstidndlich.

Es sollte in diesem Beitrag aber vor allem darauf hingewiesen werden, dass
diese Ur-Q-Schrift mit dem Mark. kompiliert wurde. An zwei Stellen wurde sie in
den Markus-Stoff eingefiigt; einmal dort, wo Markus iiber das Auftreten Johannes
des T#ufers berichtet, und dann dort, wo er Spruchgut bringt, Mark. 9,42 bis 10, 12,
das zugunsten des neuen Redestoffes ausbleibt, gleich dem Stoff aus 6, 45 bis 8, 26.
Das ergab ein Zwischenevangelium, Deuteromarkus, das dem Matth. und Luk.
als Grundschrift diente. Matthdus beniitzte dies Zwischenevangelium wie auch das
Mark. so, dass er den Stoff seinem Schema entsprechend zerteilte, Lukas so, dass
er den Stoff im grossen ganzen (Ausnahme «Feldrede») unberiihrt liess, ihn aber
mit Matthdus-Stoff und Sondergut anreicherte.

Bringt nun dieser Beitrag, den ich anlésslich des 33. Kongresses der Stud. N.T.
Soc. in Chatenay-Malabry bei Paris (24.—-28. Juli 1978) in der von Prof. Bo Reicke
geleiteten Seminargruppe «Das synoptische Problem» lieferte, fiir die synoptische
Quellenkritik ein «Neues»? Im Verlauf der Gespriche zeigte sich, dass Prof. Albert
Fuchs (Linz) in seiner Promotionsschrift eine verlorengegangene Nachbearbeitung
des Mark. erschlossen und fiir diese die Bezeichnung «Deutero-Markus» vorge-
schlagen hat, wobei er allerdings bloss an eine «2. Auflage» des Mark. denkt.2
Noch mehr n#dhert sich Abbé Jean Carmignac der Deuteromarkus-Theorie, wenn
er an eine Kompilation eines hebraischen Mark. mit «Documents hébreux» (= Q),

2 A. Fuchs, Sprachliche Untersuchungen zu Matthdus und Lukas. Ein Beitrag zur Quellen-
kritik, = Analecta biblica, 49 (1971).



H. Binder, Von Markus zu den Grossevangelien 289

somit an ein hebrdisch geschriebenes Zwischenevangelium, «évangile perdu»
(= «Marc transformé») hinweist.3 Es besteht also auch sonst Offenheit fiir die Deu-
teromarkus-Hypothese. Freilich darf sie zundchst nicht mehr als eine Arbeits-
hypothese sein wollen. Doch konnte diese sich sowohl bei der Auslegung der ein-
zelnen Texte wie auch beim Studium des synoptischen Problems als hilfreich erwei-
sen.

Hermann Binder, Sibiu/Hermannstadt

3 J. Carmignac, Studies in the Hebrew Background of the Synoptic Gospels: Annual of the
Swed.Theol.Inst., 7 (1970).



	Von Markus zu den Grossevangelien

