Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 35 (1979)

Heft: 5

Artikel: Chiliasmus versus : Eschatologie und Weltgestaltung in der Perspektive
des Comenius

Autor: Mili Lochmann, Jan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878488

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878488
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Chiliasmus verus

Eschatologie und Weltgestaltung in der Perspektive des Comenius!

Versteht man unter Eschatologie den dogmatischen Bereich «De novissimis»
im herkdmmlichen Sinne, so kann man von daher fiir das Thema Weltgestaltung
nicht viel erwarten. Der Bereich wird weitgehend von einer ans Jenseits und ans
Schicksal des Einzelnen orientierten Denkweise bestimmt. «Metaphysik und Inner-
lichkeit» werden zu Kennzeichen des Lehrstiicks. Kein Wunder, dass der moderne
atheistische Protest gegen die Religion als '«Opium des Volkes» (Karl Marx) ge-
rade eine solche Eschatologie meint: Hier werde der Mensch zwar individuell
getrostet, aber gesellschaftlich vertrostet. Seine Hoffnung werde aufs Jenseits ab-
gelenkt: das Diesseits, die Welt der Menschen, werde im Stich gelassen. Habe
man sein Heil im Himmel, so werde die Heilung der Erde weniger akut.

Dies wird ganz anders, versteht man Eschatologie im biblisch-prophetischen
Sinne: als Verheissung des im Exodusgeschehen und, endgiiltig, in der Geschichte
Jesu Christi handelnden Gottes. Diese in der Mitte des irdischen Geschehens an-
gelegte Verheissung ldsst die irdischen Verhiltnisse nicht ausser Sicht. Sie ist auf
sie bezogen. Es ist kein Zufall, dass bereits bei den vorexilischen Propheten des
Alten Testaments, welche noch keine entwickelte Eschatologie vertreten, gerade
die Botschaft vom kommenden «Tag des Herrn» eine klare soziale Tendenz im-
pliziert: sie wird zur Drohung gegen die Unterdriicker und zur Verheissung fiir
die Armen. Dies wird in der entfalteten biblischen Eschatologie des Alten und des
Neuen Testamentes durchgehalten: a) bei den eigentlichen Bahnbrechern des bibli-
schen eschatologischen Denkens, den nachexilischen Propheten mit ihrer umfas-
senden Perspektive der Hoffnung fiir alle Volker; b) betont und mit klaren in-
haltlichen Akzenten im eschatologischen Wort und der Praxis Jesu; c¢) und auch
noch im eschatologisch-apokalyptischen Ausblick des letzten Buches der Bibel,
denn er bezieht sich nicht nur auf den neuen Himmel, sondern auch auf die neue
Erde, vor allem auf die Stadt Gottes (Off. 21).

Fiir die Frage nach dem weltgestaltenden Bezug der Eschatologie ergibt sich
aus unsern Uberlegungen: die Antwort auf diese Frage muss differenzieren. Die
beiden Typen der Eschatologie — in ihren verschiedenen Variationen und Ver-
mittlungen — wirken sich in der Kirchengeschichte verschieden aus. Verallge-
meinernd konnte man sagen: der erste Typus disponiert zu einer eher konser-
vativen Theorie und Praxis in Kirche und Gesellschaft, der andere eher zur kri-
tischen Infragestellung des status quo — wobei allerdings diese Disposition nie
abstrakt ideen-geschichtlich zu verstehen ist, sondern im komplexen Kontext ge-
schichtlich-gesellschaftlicher Situation. Versuchen wir eine kurze dogmengeschicht-
liche Orientierung in diesem Sinne.

1 Martin Anton Schmidt zum 60. Geburtstag am 20. Juli 1979.



276 J. M. Lochman, Chiliasmus verus

i

Man kann kaum bestreiten, dass der grossere Teil der Kirchengeschichte vom
erstgenannten Typus der spiritualisierten und individualisierten Eschatologie cha-
rakterisiert ist.

Die Tendenz dazu setzt sich bereits in der patristischen Zeit durch. Sie hat
zwei Quellen: einerseits den Einfluss der gnostischen und der platonisierenden
Elemente, wie sie sich gerade in den eschatologischen Fragestellungen auswirken.
Immer mehr geht es in der Eschatologie um das metaphysisch-religidse Geschick
der Seele, die aus der Entfremdung der Materie und des Leibes zu retten ist. Fiir
die sichtbare Welt gibt es unter dem spiritualistischen Vorzeichen keine positive
Erwartung und keine wirkliche Hoffnung. Anderseits zeigt sich — vor allem nach
der konstantinischen Wende — eine andere, cdsaropapistisch (im Osten, etwa bei
Eusebius) oder ekklesiokratisch (im Westen, etwa bei Augustinus) ausgeprigte
Tendenz: der Versuch, den Sieg des Christentums als Erfiililung der eschatologi-
schen Erwartungen zu deklarieren. In diesem Sinne wurde sogar der sonst den
spiritualistisch-individualistischen Neigungen trotzende biblische Chiliasmus (im
Sinne von Off. 20) fiir die ideologischen Zwecke des Kaisertums oder der Kirche
beschlagnahmt: das Millennium sei die Zeit der Kirche. Im spidteren augustini-
schen Schema der «Weltwoche» reprisentiert der sechste Tag, das sechste und
irdisch letzte Jahrtausend, eben die Zeit der Kirche. Die Kirche verkorpert also
die abschliessende Geschichtsepoche, ihr status ist der letzte — vor der Ewigkeit.
In dieser Zeit kann sie nichts mehr relativieren. Sie ist das sichtbare Reich Gottes.

Die Reformation hat diese Identifizierung der Kirche mit dem Reiche Gottes
abgelehnt und mit ihr auch die Gleichsetzung der Zeit der Kirche mit der Escha-
tologie. Wohl lebt der Christ in der eschatologischen Zeit, aber eben nicht im
Sinne der stabilisierenden Identifikation mit dem Letzten, sondern in der dyna-
mischen Ausrichtung auf das «dynamisierende» Kommende. So wurde die authen-
tisch biblische Eschatologie von der Reformation wieder entdeckt, aber bald auch
fallengelassen. Letzteres gilt vor allem in bezug auf die sozialethische Fragestel-
lung. Dass die eschatologische Perspektive mit der Verdnderung irdisch-gesell-
schaftlicher Zustinde etwas Positives zu tun héatte, das wurde eher bestritten. Man
erschrak vor allem in der lutherischen Reformation vor den gesellschaftlichen
Konsequenzen der «Freiheit des Christenmenschen», wie sie die Schwirmer ge-
zogen haben.

Es ist auffallend, wie dunkle Farben die lutherischen Bekenntnisschriften dort
wihlen, wo sie das Thema Eschatologie auf die Welt anwenden: «Wir sehen,
dass dies die letzten Zeiten sein, und wie ein alter Mensch schwacher ist, denn
ein junger, so ist auch die ganze Welt und ganze Natur in ihrem letzten Alter und
Abnehmen» (Augsb. Ap. 23, 53). Die Welt «verkiimmert, schwindet dahin, ver-
greist», der Mensch wird immer «schwichlicher, gebrechlicher, haltloser, krank-
licher» (Conf. Aug. 23, 14). In eine so fatal gezeichnete Welt bringt das Evan-
gelium keine neuen Ordnungen. Eine noch offene sozialethische Moglichkeit be-
steht nicht im Einsatz fiir Verdnderung und Erneuerung, sondern im Versuch



J. M. Lochman, Chiliasmus verus 277

«conservare ordinationes Dei et in talibus ordinationibus exercere caritatem»
(Conf. Aug. 16).

So fiihrt der lutherische — und sowohl in der orthodoxen wie auch in der
modernistisch-idealistischen Fassung eigentlich der gesamtprotestantische — Weg
immer mehr in Richtung der Individualhoffnung und Individualethik. Das escha-
tologische Reich Gottes hat es zuletzt nur mit den Personen zu tun. Die Zustéinde,
die «Strukturen», werden aus der eschatologisch-ethischen Perspektive weitgehend
ausgelassen.

2

Wurde der weltgestaltende Horizont biblisch-prophetischer Eschatologie im
breiten Strome der Kirchengeschichte weitgehend verdunkelt, so ging er der Kirche
und Gesellschaft in der «christlichen Zivilisation» doch nicht ganz verloren. Es
gab die ganze Kirchengeschichte hindurch Bewegungen, die jenen zweiten oder
eigentlich urspriinglichen Typus der prophetischen Eschatologie zum Ausdruck
brachten. Sie wirkten aufs Ganze gesehen meistens am Rande, am «linken Fliigel»
der Kirchengeschichte und in der Neuzeit, sdkularisiert, eher am linken Fliigel
der Weltgeschichte, vor allem in sozialistisch-marxistischen Stromungen. Gerade
so wurden sie aber fiir die Aufnahme und Entwicklung prophetisch-eschatologi-
scher Motive in ihren gesellschaftlichen Konsequenzen hochst fruchtbar. Ich denke
an die revolutioniren Bewegungen des Mittelalters, Katharer, linke Franziskaner,
Armenkreuzziige; an die «Schwirmer» der Reformationszeit; an christlich-soziali-
stische Bewegungen des 19. und 20. Jahrhunderts. Vor allem mochte ich auf zwei
besonders ausgeprigte Typen dieser Eschatologie hinweisen, auf den Joachimi-
tismus und die Bohmische Reformation.

Joachim von Fiore (1130-1202) legte bahnbrechend die dynamischen Krifte
biblischer Eschatologie im Hochmittelalter wieder frei. Er stellte dem stabilisie-
renden Weltwochenschema einen im Prinzip revolutiondren geschichts-eschatolo-
gischen Entwurf gegeniiber. Die Geschichte verlduft in Analogie zu den trinitari-
schen Motiven des christlichen Gottesglaubens in drei Stadien, wobei das dritte,
das des Heiligen Geistes und seiner Freiheit, erst im Anbruch ist. Wir gehen der
grossen Zukunft entgegen. Dadurch wird jede Identifizierung gegebener Zustéinde
mit dem Reiche Gottes grundsitzlich problematisiert. Die Welt steht in der Per-
spektive des grossen Neuen, und zwar mit ethischen und reformatorischen Konse-
quenzen: «Oportet mutari vitam, quia mutari necesse est statum mundi.» Eine
starke reformatorisch-revolutionédre Initiative ging von Joachim aus, bald auch
bewusst mit gesellschaftlichen Akzenten. So konnte etwa Cola di Rienzo 1350
vor dem Kaiser Karl IV. in Prag mit dem Hinweis auf das anbrechende Zeitalter
des Heiligen Geistes eine «universale Reformation» der Kirche und Welt prokla-
mieren: «Illuminaturam et renovaturam orbis faciem universam . . .»

Diese Akzente fielen gerade in Bohmen auf einen vorbereiteten und frucht-
baren Boden. Die starke Reformbewegung im Lande, die dann im Hussitentum
des 15. Jahrhunderts kulminierte, bereitete sich bereits im 14. Jahrhundert vor,



278 J. M. Lochman, Chiliasmus verus

vor allem bei Jan Mili€ von Kremsier. Dabei wurde die joachimitische Hoffnung
in wichtigen Punkten weitergefiihrt und radikalisiert. Dies zeigte sich etwa in
bezug auf die wichtige Frage: Wer ist der Triger, das Subjekt, der reformatori-
schen Hoffnung? Der Kaiser, wie es Cola di Rienzo und manche andere messia-
nisch denkende Eschatologen meinten? Oder etwa die Monche, die nach der
joachimitisch-franziskanischen Erwartung als das dritte Volk dem bereits als
«falschen Sternen» erloschenden Priesterstand nachfolgen werden? Mili¢ und die
B6hmische Reformation mit ihm verneinten die beiden Fragen. Auch die Monche
waren fiir ihn bereits «ausgeloschte Sterne». Das eigentliche Subjekt der Hoffnung
sei kein Stand mehr, sondern das ganze Volk Gottes, das gemeine Volk der
Glaubigen.

Von daher bekam die eschatologische Zukunftserwartung nach bester prophe-
tischer Tradition im Denken und Handeln der Bohmischen Reformation ihren
soziologischen «Sitz im Leben», ihre sozialethische Resonanz. Sie transzendierte
die gegebene hierarchisch-politische Ordnung. Sie wurde auf das ganze Volk aus-
gerichtet, vor allem auf die Ausgebeuteten und Entrechteten. Dies geschah nicht
blind und schwirmerisch, sondern im Prozess konzentrierter theologischer Re-
flexion. Zentrale Postulate der Hussiten gehdren in diesen Zusammenhang: die
freie Verkiindigung des Wortes Gottes, und zwar auf eine verstidndliche Art und
Weise fiir das Volk und zuletzt auch durch das Volk; das Postulat einer dogmen-
geschichtlichen Reduktion der iiberwucherten kirchlichen Uberlieferung auf das
apostolische Mass; und schliesslich das Heilige Abendmahl, dieses wahrhaft escha-
tologische Mahl des kommenden Reiches, als Feier des ganzen Volkes, ohne das
priesterliche Privileg des Kelches, d. h. «sub utraque».?

Bei solchem Verstindnis wurde auch die soziale Situation des Volkes in die
eschatologische Reflexion — etwa des Prager revolutiondren Predigers Jan Ze-
livsky — konkret einbezogen, und zwar auf weltverdandernde Hoffnung hin: «Sta-
tus mundi renovabitur» — ein Akzent, welcher geradezu zum Leitmotiv tschechi-
scher Reformation wurde.? In diesem Leitmotiv kam der weltgestaltende Bezug
der Hoffnung zum Ausdruck, welcher in der auslaufenden tschechischen Refor-
mation auf eine ganz andere Art und Weise und doch in dhnlicher prophetisch-
eschatologischer Motivation bei dem eschatologisch hdchst wachen Jan Amos
Comenius aufgenommen wurde: als Initiative zum umfassenden Bildungs- und
Aktionsprogramm einer «dkumenischen Reformation», wobei das Wort «okume-
nisch» sowohl auf die Kirche wie die Gesellschaft bezogen wurde.

3,

In diesem Zusammenhang ist nun die Problematik des Chiliasmus zu erortern.
Ohne Zweifel handelt es sich beim Chiliasmus um ein in der Kirchengeschichte

2 Vgl. diesbeziigliche dogmengeschichtliche Studien von Amedeo Molnar, vor allem Die
eschatologische Hoffnung der bohmischen Reformation: Von der Reformation zum Morgen
(1959).

3 Vgl. dazu J. M. Lochman, Living Roots of Reformation (1979).



J. M. Lochman, Chiliasmus verus 279

und Gegenwart umstrittenes Phdnomen. Das Motiv ist biblisch nur schwach be-
legt (Off. 20) und wurde in der kirchlichen und sikularen Geschichte so oft miss-
braucht und kompromittiert, dass die meisten heutigen Theologen dazu neigen,
es lieber ausdriicklich oder stillschweigend fallenzulassen. Und nicht erst die heu-
tigen Theologen, sondern der grossere Teil der Theologiegeschichte verhilt sich in
diesem Punkte ablehnend.

Die beiden massgebenden Konfessionen der Reformation etwa lehnten den
Gedanken des «Tausendjdhrigen Reiches» entschieden ab. So steht es im XVII.
Art. der Augsburgischen Konfession: «Werden hie verworfen auch etlich jiidisch
Lehren, die sich auch itzund erdugen, dass vor der Auferstehung der Toten eitel
Heilige, Fromme ein weltlich Reich haben und alle Gottlosen vertilgen werden.»
Im 2. Helvetischen Bekenntnis wurden «die jiidischen Trédume, dass vor dem Tage
des Gerichts auf Erden ein kiinftiges goldenes Zeitalter sein wird» (Art. XI),
nicht weniger energisch verurteilt. Und die protestantische Orthodoxie ging wo-
moglich noch weiter: jede Art des Chiliasmus, der «chiliasmus crassus» (messia-
nisch-irdisch orientiert) wie auch der «chiliasmus subtilis» (Vorstellung, dass die
Kirche in der Endzeit geistlich vollendet wird), wurde konsequent als theologi-
sches Unding abgewiesen.

Und doch gibt es auch andere Stimmen, und zwar sehr energische. Kurz vor
seinem Tode erkldrte der bereits erwidhnte Theologe und Paddagoge Jan Amos
Comenius (1592-1670): «Ich wage es, wahren Chiliasmus als wahres Christen-
tum zu erkldren, Antichiliasmus dagegen als Antichristentum» (De zelo). Dies
klingt sehr kategorisch. Wie konnte ein so gebildeter Mann eine so provozierende,
dem Geiste der Zeit in Kirche und Gesellschaft trotzende These aufstellen und
vertreten? Ist seine Haltung mit einem Hinweis auf seine personliche Schwiche
zu erkldren, die physische (eines fast Achzigjdhrigen) oder geistige (er war lebens-
linglich von den chiliastisch-visiondren Gedanken angezogen)? So haben es tra-
ditionsgemiss die Freunde und Feinde von Comenius gedeutet, meinem Ver-
stehen nach mit Unrecht. In der angefiihrten These spiirt man nicht nur seinen
eigenen Herzschlag, sondern auch einen Herzpunkt des biblischen Glaubens. Ich
mochte die These des Comenius aufnehmen, allerdings mit einem Versuch, sie
kritisch zu interpretieren.

1. Wiirde die These des Comenius so lauten: «Chiliasmus est christianismus»,
dann miisste man ihr entschieden widersprechen. Der Chiliasmus, so wie er in der
Kirchen- und Geistesgeschichte des Abendlandes vertreten wurde, ist eine hochst
zweideutige und auch gefédhrliche Erscheinung. Die «damnationes» der reforma-
torischen Konfessionen, wie ich sie gerade zitiert habe, geben einen wichtigen
Hinweis auf die Gefahr des Chiliasmus: er tendiert dazu, die apokalyptische Vision
in eigene Regie zu iibernehmen und ein christliches Imperium auf Erden aufzu-
stellen.

Eine solche Art des Chiliasmus wurde in der Kirchengeschichte oft vertreten,
auch wenn die Vorstellung des Millenniums dabei technisch nicht die entschei-
dende Rolle spielte. Dabei denke ich nicht nur an die Schwérmer, an ihre Ver-
suche, das Tausendjihrige Reich hic et nunc in ihren konkreten Verhiltnissen,



280 J. M. Lochman, Chiliasmus verus

wie etwa in Miinster, aufzurichten. Ich denke auch an subtilere, aber theologisch
keineswegs weniger bedenkliche Erscheinungen: an die Ideologie des christlichen
Imperiums in seiner Ostlich-cédsaropapistischen Form oder in der Gestalt der
westlich-pédpstlichen Ekklesiokratie; ja viele Formen eines solchen Chiliasmus
waren auch unter Protestanten moglich.

Es gibt auch durchaus weltliche chiliastische Formen in der Geschichte des
Abendlandes. Man denke an die politische Philosophie, von den Utopisten, unter
welchen z. B. Thomas Campanella bewusst von eschatologisch-chiliastischen Mo-
tiven ausging, bis zu den marxistischen Sozialisten derjenigen Prigung, die von
der «kommunistischen Gesellschaft» nicht nur eine mdgliche Form einer zukiinf-
tigen Gesellschaft, sondern zugleich den «qualitativen Sprung» aus dem «Reich
der Notwendigkeit» ins «Reich der Freiheit» erwarten. Aber auch im Blick auf
die Geistesgeschichte kann man auf subtile Art von chiliastischen Elementen
sprechen. So gebraucht selbst I. Kant in seiner «Idee zu einer allgemeinen Ge-
schichte» den Begriff. Dazu schreibt J. Moltmann: «Sein Hinweis macht darauf
aufmerksam, dass jedes Verstandnis der Geschichte aus einem schon vorhandenen
und ausgemachten Ganzen der Idee, der Ursubstanz oder des Lebens, und dass
jede Aufhebung der Geschichte in Erkenntnis nach dem ‘Ende der Geschichte’
sucht und die Aporie der Geschichtsphilosophie darin zu sehen ist, dass dieses
‘Ende der Geschichte’ in der Geschichte gesucht werden muss. Die Geschichts-
philosophie der Neuzeit hat in der Tat den Charakter eines philosophischen, auf-
kldrerischen Chiliasmus: die ‘Beendigung der Geschichte in der Geschichte’ ist,
wie im alten religiosen Chiliasmus, ihr Ziel.»* Lessing, Comte und Hegel konnen
als Beispiel dienen.

Die Verwendung des Begriffes Chiliasmus in allen diesen recht verschiedenen
Stromungen ist ziemlich weit und unprézis. Sie signalisiert aber eine gemeinsame
Tendenz der «chiliastischen Denkart» in ihren kirchlichen und sdkularen Ge-
stalten, und die ist bedenklich: Erhebung des Geschichtlichen zum Eschatologi-
schen, Lokalisierung des Letzten (im politischen, kulturellen oder geistlichen Sinne)
innerhalb der von Menschen verwalteten Geschichte. Dass von einer solchen
Vision her dann nicht nur viel Positives an weltverdandernder Energie, sondern
auch viel an apokalyptisch denkendem und handelndem Fanatismus angeregt wird,
wird in der Geschichte des Abendlandes immer wieder spiirbar. Auch Fehlent-
wicklungen in marxistischen Stromungen sind hier kritisch zu bedenken. Vestigia
terrent: chiliastische Motive konnen nicht undifferenziert aufgenommen werden.

2. Die These des Comenius wurde aber nicht undifferenziert formuliert: Er
sprach betont von einem «verus chiliasmus», und nur diesen wagte er mit dem
Christentum in Verbindung zu bringen. Was war damit gemeint? Bestimmt vor
allem der Hinweis darauf, dass der Chiliasmus neutestamentlich verstanden nie
abstrakt, verallgemeinert, verideologisiert vertreten werden darf. So gilt es im
Blick auf Off.20 zu bedenken, dass das Tausendjihrige Reich keineswegs den
Menschen, den Heiligen oder Unheiligen, als Ertrag ihrer Werke zur Verwaltung

4 J. Moltmann, Theologie der Hoffnung (1964), S. 242.



J.M. Lochman, Chiliasmus verus 281

und zur Verfiigung gestellt wird. Es setzt die Auferstehung voraus, und es ist vor
allem streng Christus-bezogen. Nur ein solcher «wahrer» — und das heisst im
Blick auf die von uns gelebte und geplante Geschichte: ein niichterner, sie nie
verabsolutierender — Chiliasmus ist christlich verantwortbar.

Worin liegt seine positive Bedeutung, und wie kann.er zum Zeichen eines
wahren Christentums erkldart werden, ja mit ihm selbst identifiziert werden? Co-
menius gibt einen wichtigen Hinweis mit der folgenden Uberlegung im Vorwort
zu seiner Schrift «Lux e tenebris», in welcher er zugleich den Begriff des Chilias-
mus klart: Der wahre Weg der Christen fiihrt zwischen «Scylla und Charybdis»,
zwischen zwei stdndigen Versuchungen, hindurch. Die «Scylla» wurde gerade
genannt: ein grober Chiliasmus. Aber es gibt auch die entgegengesetzte «Charyb-
dis»: eine nur auf den Himmel orientierte, spiritualisierte Frommigkeit, welche
aus lauter Angst vor den materialistischen Verobjektivierungen einer idealistischen
Subjektivierung christlicher Hoffnung verféllt. In einer solchen Haltung verrit
die Kirche die Welt, verengt die eschatologischen Verheissungen Gottes. Come-
nius sah diese Gefahr in der Orthodoxie seiner Zeit und im grosseren Teil der
protestantisch etablierten Christenheit seiner Zeit. Ihr gegeniiber bekannte er sich
zum berechtigten Anliegen des Chiliasmus durch seine wahre eschatologische
Erkenntnis, dass die Hoffnung der Christen bereits die irdische Geschichte meint,
beleuchtet und in Bewegung auf das Reich Gottes setzt. Dies haben die Chiliasten
besser verstanden als die Orthodoxen. Deshalb berief sich Comenius auf sie und
evozierte eine von den Orthodoxen vernachlissigte Tradition: Tertullian, Eirenaios,
Joachim von Fiore, Jan Hus, Savonarola, Castellio u. a.

Von daher ist dann auch die einzigartig reiche reformatorische Téatigkeit des
Comenius zu verstehen. Das Programm einer umfassenden Reformation der Kirche
und Gesellschaft wurde in der chiliastisch-eschatologischen Perspektive hochst
wirksam entwickelt, vor allem auf dem Gebiet des Bildungswesens. Was er als
«wahren Chiliasmus» verstand, das wird vielleicht am besten mit den folgenden
Worten umschrieben: «Die allgemeine Besserung der Dinge wird das Werk Jesu
Christi sein, der alles in den Zustand erneuert, aus welchem alles entglitten ist;
trotzdem fordert er unsere Mitarbeit, aber die wird nicht mehr schwierig sein
unter dem jetzigen Stand der Dinge» (Panorthosie, Kap. 3). Der «jetzige Stand
der Dinge» bezeichnet dabei nicht einfach den gegebenen Zustand der Welt,
sondern ist als Hinweis auf den bereits offenen eschatologischen Horizont zu
verstehen.

In diesem Sinne stellt der «chiliasmus verus» auch nach meiner Uberzeugung
eine legitime «eschatologische Initiative» dar. Kirchen- und dogmengeschichtliche
Forschung, die sich um differenziertes Erfassen und Bewerten seiner Entwiirfe
bemiiht, erfiillt nicht nur einen Akt historischer Gerechtigkeit, sondern leistet
auch einen wichtigen Beitrag zu unserer okumenischen Orientierung. Denn Fin-
sichten und Akzente dieses eschatologischen Denkens sind heute aktueller denn
je. Werden sie von vornherein als «schwirmerisch» bezeichnet, so gerdt Theo-
logie und Kirche in Gefahr, in jene Charybdis der «Metaphysik und Innerlich-
keit» zu fallen. Dies ist nicht weniger bedenklich als eine «grob chiliastische»



282 J. M. Lochman, Chiliasmus verus

Verkldarung oder gar Verabsolutierung geschichtlicher und gesellschaftlicher Zu-
stande. Tertium datur: beharrliches Ringen um Erneuerung von Herzen und Zu-
stinden — ohne Illusionen, aber auch in Absage an jeden Quietismus und Fatalis-
mus. Dies wire der «schmale Weg» eines chiliasmus verus: ein Beitrag christlicher
Eschatologie zur Weltgestaltung.

Jan Mili¢ Lochman, Basel



	Chiliasmus versus : Eschatologie und Weltgestaltung in der Perspektive des Comenius

