Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 35 (1979)

Heft: 5

Artikel: Ursprung und Motivation der Apokalyptik im Danielbuch
Autor: Willi-Plein, Ina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878487

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 35 Heft 5 September/Oktober 1979

Ursprung und Motivation der Apokalyptik im Danielbuch

Obwohl das Danielbuch als literarische Einheit deutlich das Werk der «Ereig-
nisapokalyptik»! par excellence ist, enthidlt es Partien, die mit der apokalyptischen
Literatur nichts gemeinsam haben und in der gegenwértigen Gestalt des Buches
lediglich den Rahmen bilden, in den die apokalyptischen Gesichte gestellt sind.
Ausser diesem Nebeneinander von Diasporalegenden oder Hoferzdhlungen? einer-
seits und apokalyptischen Schauungen andererseits bietet auch die Zweisprachig-
keit ein noch nicht restlos geklidrtes Problem3, von dem jedoch vermutet werden
kann, dass es irgendwie mit der Entstehungsgeschichte des Buches zusammen-
héngt.

Es ist darum eine weitgechend zum Allgemeingut gewordene Hypothese der
Exegeten, dass die Legenden von Dan. 1-6 in irgendeiner, zumeist miindlich ge-
dachter Form dem Apokalyptiker, der selbst zwischen 167 und 164 v. Chr. schrieb,
vorgelegen haben.

Wenn man annimmt, dass es der Apokalyptiker war, der cap. 2 und 7 nieder-
schrieb und in den Zusammenhang der Danielgeschichten stellte, und dass ferner
die Datierungen der Visionen* ebenso wie die Daten des ersten Kapitels auf ihn
zuriickgehen, ist es aufféllig, dass Nebukadnezars Traumgesicht in Dan. 4 nicht
datiert ist. Das kann freilich mit der besonderen Form, in der dieser Traum berich-
tet wird, dem Ich-Bericht des Konigs, zusammenhéngen. Aber auch abgesehen von
dieser Form und dem Fehlen der Datierung, unterscheidet sich der Traum des Ko-

1 Zur Unterscheidung der zwei Gattungen der «Ereignisapokalyptik» und der «Beschrei-
bungsapokalyptik» im Interesse einer Definition der Apokalyptik als Literaturform vgl. I. Willi-
Plein, Das Geheimnis der Apokalyptik: Vet.Test. 27 (1977), S. 62-81.

2 Der von A.Meinhold, Die Gattung der Josephsgeschichte und des Estherbuches: Dia-
sporanovelle, 1-2: Zts.at.Wiss 87 (1975), S. 306-324; 88 (1976), S. 72-93, gepréagte Terminus der
Diasporanovelle konnte in bezug auf die Danielerzéhlung gemiss ihrer literarischen Eigenart
zur «Diasporalegende» modifiziert werden. Zur «Hofgeschichte» vgl. W. Baumgartner, Daniel-
buch: Rel.Gesch.Geg., 2 (195838), 26-31, Sp. 29.

3 R. Smend, Die Entstehung des Alten Testaments (1978), S. 222: «Eine ganz befriedigende
Erklarung fiir den Sprachenwechsel gibt es bisher nicht.»

4 Dan.2,1;7,1;8,1;9,1; 10, 1.



266 1. Willi-Plein, Apokalyptik im Danielbuch

nigs in cap. 4 grundlegend von jenem in cap.2 und von den iibrigen apokalypti-
schen Gesichten des Buches.

Das Traumbild zeigt einen Baum nach Art des Weltenbaumess, der allen Lebe-
wesen Schutz und Lebensraum bietet, dann aber abgehauen und fiir «sieben Zei-
ten» (v. 13) preisgegeben wird. Bei der Schilderung dieser Vorginge wird (v. 14)
bereits die Deutung, die Daniel dem Konig geben wird, vorausgenommen. Den-
noch handelt es sich grundsiitzlich um ein Traumbild der gleichen Art wie die
«symbolischen Trdume»® der Beamten oder des Pharao in der Josefsgeschichte.
Das im Traum Vorausgebildete wird von Daniel richtig gedeutet und trifft danach
auch ein. Auch der vorausschauende Rat an den Konig (v. 24) fehlt nicht. Waren
nur die Kapitel 1. 3 bis 6 des Danielbuches iiberliefert, so wiirde man kaum auf
den Gedanken kommen, diesen Traum als apokalyptisches Gesicht zu bezeichnen.

Den traditionsgeschichtlichen Hintergrund von Dan. 4 diirfte die orientalische
Nabonidtradition, die hier auf Nabonids grosseren, bekannteren und im Zusam-
menhang der Geschichte Israels entscheidenden Vorgédnger Nebukadnezar II. iiber-
tragen ist, bilden. Gewiss kann nicht endgiiltig entschieden werden, «ob die Uber-
tragung auf Nebukadnezar erst durch den Verfasser des Danielbuches vorgenom-
men worden ist oder ob ihm bereits in dieser Form seine Vorlage bekannt war».?
Bedenkt man jedoch, dass in den in Hohle IV von Qumran gefundenen Fragmen-
ten von Nabonid die Rede ist, konnte man zu der Annahme neigen, dass erst der
Verfasser des Danielbuches die Ubertragung auf Nebukadnezar, der ja dann auch
durch ihn der Offenbarungsempfinger des apokalyptischen Traumes von cap. 2
wird, vornahm. Moglicherweise war die Verbindung der fiir Dan. 4 zu erschlies-
senden Legendengrundlage mit jener von Dan. 5 schon vorgegeben, woraus sich
leicht das in die Ubertragung auf Nebukadnezar iibernommene Sohnesverhiltnis
des Konigs von Dan. 5 zu jenem von Dan. 4 erkldren wiirde. Nebukadnezar ist
der Konig, der Jerusalem eingenommen und dabei sogar nach Jer. 27, 6 unwissent-
lich als Gottes Werkzeug gedient hat. So muss er im Selbstbericht von Dan. 4 iiber
seinen Wahnsinn® die Macht des «Konigs des Himmels» preisen (v.34), als der
der Gott Israels hier wie ofter @hnlich in nichtisraelitischer Umgebung, der der
Gottesname nicht offenbart ist, umschrieben wird.

5 Vgl. die Schilderung in Ez. 31, die nach W. Zimmerli, Ezechiel, 2 (1969), S. 75, «in Dan. 4
ihre Parallele und moglicherweise sogar ihren Ableger» hat; Literatur zu Welt und Lebens-
baum ebd., S. 750 ff.

¢ E. L. Ehrlich, Der Traum im Alten Testament (1953).

7 Q. Ploeger, Das Buch Daniel (1965), S. 76 f. mit Anm. 2 und 3, wo neuere Literatur iiber
die beiden grundlegenden Aufsdtze von W.von Soden: Zts.at.Wiss 53 (1935), S.87, und
W. Baumgartner: Theol.Rev. 11 (1939), S.59-83. 125-144. 201-228, hinaus genannt wird; dort
auch der Gedanke einer Erklirung des Sohnesverhéltnisses des Konigs von Dan.5 in bezug
auf jenen von Dan. 4 durch die Ubertragung. Die Qumran-Fragmente liegen vor in J. T. Milik,
«Priére de Nabonide» et autres écrits d’un cycle de Daniel, fragments de Qumran: Rev.bibl. 63
(1956), S. 407-415.

8 Dan. 4, 25-33; dass an Wahnsinn gedacht ist, ergibt sich aus der zweimaligen Erwidhnung
der Wiederkehr des klaren Verstandes in v. 31 und 33.



1. Willi-Plein, Apokalyptik im Danielbuch 267

Ein Gegenstiick zum Selbstbericht des Nebukadnezar bietet das Dekret des
Darius in Dan. 6, 2628, das ebenfalls ein Bekenntnis des heidnischen Konigs zum
Gott Israels als Ergebnis des wunderbaren Geschehens an Daniel und der Umkehr
des Konigs (6, 2-25) darstellt. Entsprechend méchte man auch zu Dan. 4 eine vor-
ausgehende Erzdhlung erwarten, zumal 4,16 aus der Form des Selbstberichtes
herauszufallen und eine Erzahlung in der dritten Person erkennen zu lassen scheint.

Bekanntlich ist cap. 4 im jetzigen Danielbuch bereits die zweite Offenbarung an
Nebukadnezar. Schon in cap. 2 wird ihm der Traum von dem Standbild zuteil,
der von Daniel auf die vier Weltreiche und das Ende der Geschichte gedeutet wird.
Hier liegt also eindeutig eine Ereignisapokalypse vor. Demgegeniiber ist die Rah-
menhandlung eigentlich von sehr untergeordneter Bedeutung. Sie entspricht aller-
dings den Legendenpartien des Buches. Gewisse Teile konnten geradezu als die
cap. 4 vorausgehende Erzéhlung gelesen werden.

Es soll darum die Hypothese vertreten werden, dass Dan. 2, 1-3. 11-19. 24-25.
46-49 auf eine Grunderzéhlung zuriickgehen, die sich urspriinglich gar nicht auf
den apokylyptischen Traum von cap. 2, sondern vielmehr auf den Zeichentraum
von cap. 4 bezog. Die so erschlossene Grundlage von cap. 2 und 4 hitte also be-
richtet, wie der Konig Nebukadnezar einen Traum hatte, den kein Weiser zu deu-
ten verstand. So kam es zur Bedrohung aller Weisen Babylons, zu deren Kreis
nach 1, 20 auch Daniel und seine drei Gefihrten gehorten. Daniel aber wird auf
sein Gebet hin die Deutung des Traumes zuteil, er wird zum Ko6nig vorgelassen,
der ihm (4, 7-15) das Traumgesicht erzdhlt. Nachdem Daniel (4, 16-24) die Deu-
tung gegeben hat, erfiillt sich alles entsprechend der Voraussage (4, 25-30), d. h.
der Konig wird auf seinen Grossenwahn hin mit wirklichem Wahnsinn geschlagen
und aus der Gemeinschaft der Menschen ausgeschlossen, nach Ablauf der festge-
setzten Frist jedoch rehabilitiert und so zum Bekenntnis der Macht des Gottes
Israels (2, 46—47 und 4, 31-34) veranlasst. Daniel aber wird wie einst Josef in ein
hohes Amt eingesetzt und vergisst dabei auch seine Gefédhrten nicht (2, 48 f.).

In dieser erschlossenen Grundform, die in ihrem Charakter den Legenden von
cap. 1. 3. 5-6 entspricht, fehlt ein besonderer Zug, der den Verlauf der Ereignisse
in cap. 2 zuspitzt, ndmlich der Umstand, dass der Konig von seinen Magiern nicht
nur die Deutung des Traumes wissen will, sondern auch verlangt, sie sollten zuvor
— gleichsam als Vorausbeglaubigung — den Traum selbst erzéhlen. In der LXX-
Fassung, die iiber die Luther-Ubersetzung das allgemeine Bewusstsein des Bibel-
lesers geprégt hat, wird dieser Umstand damit begriindet, dass der Konig den Traum
vergessen habe. Im aramdischen Original ist jedoch von einem Vergessen des Ko-
nigs nicht die Rede. Vielmehr hingt seine Forderung mit der Konzeption des apo-
kalyptischen Geheimnisses!® zusammen, das von Gott allein offenbart wird (2, 27.30)
und dessen Inhalt der Verlauf der Geschehnisse der Endzeit ist (2, 28. 29). Dieses

9 Sie lasst sich natiirlich nicht etwa literarkritisch aus dem vorliegenden Dan. heraus-
schilen, sondern hat dem Verfasser der jetzt vorliegenden literarischen Einheit als Quelle
gedient, die, da es sich nicht um prophetisches, d. h. kanonisches Gut handelte, frei bearbeitet
werden konnte.

10 S.0. A. 1.



268 1. Willi-Plein, Apokalyptik im Danielbuch

Geheimnis ist eine nichtschriftliche, aber ebenso wie die schriftliche Uberlieferung
Israels auf Gott selbst zuriickgehende Offenbarung, die nur durch Gottes Geist
richtig gedeutet werden kann, da Geheimnis und Deutung eins sind. Es ist darum
von der apokalyptischen Konzeption her folgerichtig, anzunehmen, dass der Deu-
ter des Geheimnisses auch das Geheimnis selbst kennen muss, und somit als Ga-
rantie fiir die richtige, d. h. gottgewirkte Deutung die Wiedergabe des Traumes zu
fordern. Dieser Zug der Erzdhlung ist also auch dann, wenn man annimmt, dass
ihr Grundbestand urspriinglich mit dem Traum von cap. 4 zusammengehdrte, auf
den Apokalyptiker zuriickzufiihren.

Er fand in der Legendensammlung um Daniel und seine Gefdhrten u. a. die
Geschichte vom Traum des heidnischen Konigs vor und wurde durch sie zu der
Gestaltung eines apokalyptischen Traumgesichtes innerhalb des vorgegebenen Rah-
mens der Offenbarung Gottes an den heidnischen Konig iiber Israel veranlasst.
Dabei hat sicher auch der Bezug auf Jer. 27, 6! eine wichtige Rolle gespielt. Aus-
gehend von dieser Hypothese sollte der Schliissel zur Entstehung oder zumindest
Gestaltung der Ereignisapokalyptik im Danielbuch in Dan. 4 beziehungsweise in
der mdglichen Sicht des Apokalyptikers auf dieses Kapitel gesucht werden.

Wie verstand er die Dan. 4 zugrundeliegende Erzahlung? Ohne Zweifel ist das
Bild vom Weltenbaum hier primér ein Bild fiir den Herrscher. Da aber in den
Augen Israels Nebukadnezar der exemplarische Herrscher Babylons sein musste,
kann sein Geschick zugleich als Verdichtung des Geschickes des babylonischen
Weltreiches gesehen werden. In diesem Sinne ist 4, 14 zu verstehen: «Der Hochste
ist Herrscher iiber das Konigtum der Menschen, und wem er will, kann er es ge-
ben, und den Niedrigsten der Menschen kann er iiber es erheben.» Diese Feststel-
lung trifft zwar auf das babylonische Konigtum zu, nicht aber auf das persodnliche
Geschick des Konigs in Dan. 4; denn tatsidchlich wird er ja nur «fiir sieben Zei-
ten» preisgegeben, dann aber in sein Konigtum wieder eingesetzt. Dan. 4, 14 gibt
also eine neue, iliber den urspriinglichen Sinn der Traumerzihlung hinausgehende
Deutung, in der man den Kiristallisationspunkt der apokalyptischen Ausformung
der Danielgeschichte vermuten darf.

Doch wird diese Ausformung wohl nicht nur durch den Bezug auf das baby-
lonische Weltreich begriindet. Zumindest vermutungsweise sollte damit gerechnet
werden, dass das Traumbild an zwei Stellen beim Apokalyptiker assoziative Ver-
kniipfung auch mit der Geschichte Israels bieten konnte: Der Vergleich mit dem
Baum, der bis auf einen Wurzelstock abgehauen wird (4, 12), konnte vielleicht
den Gedanken an Jes. 6, 13 wecken. Und sollen sieben Zeiten iiber den abge-
hauenen Baum hingehen (v. 13), so konnte auch dies wie eine Parallele zu den
siebzig Jahren des Exils Israels, von denen in der den Apokalyptiker stark be-

11 Auf den entsprechenden Bezug von Dan. 2, 37 auf Jer. 27, 6 hat M. Noth, Das Geschichts-
verstindnis der alttestamentlichen Apokalyptik (1954), = Ges. Stud. (21960), 248-273, S.254 A.9,

hingewiesen.



. Willi-Plein, Apokalyptik im Danielbuch 269

schiftigenden!? Prophetie des Jeremia die Rede ist, gewirkt haben. Dann wire
4, 14 zugleich auch ein allerdings verstecktes Trostwort fiir Israel.

Es scheint demnach wohl moglich, dass der Verfasser des uns vorliegenden
Danielbuches nicht nur die Sammlung der in Dan. 1. 3-6 iiberlieferten Legenden
vorfand und verarbeitete, sondern geradezu durch sie zu seiner eigenen apokalyp-
tischen Konzeption und somit auch zur Gestaltung des Danielbuches als literari-
scher Einheit veranlasst wurde. Sowohl die fiir alle spitere Apokalyptik prigende
Form der Pseudonymitit!® als auch der Sprachwechsel des Buches wiirden sich so
am einleuchtendsten erkldren lassen. Aufgrund der assoziativen Erweiterung des
Traumbildes von cap. 4 und seiner Deutung durch den Daniel des Exils wurde der
Apokalyptiker zu einer Identifizierung mit diesem Daniel veranlasst, die von sei-
nem Standpunkt aus insofern legitim war, als das Geheimnis und seine Deutung
von Gott gegeben sind und durch ihn Daniel anvertraut wurden, so dass jede Ein-
sicht in dieses Geheimnis und jede, auch die erweiternde Deutung zu einer Iden-
titdt des Zeugenamtes fithren. Das Pseudonym gibt den (unter Umstédnden erschlos-
senen) menschlichen Ausgangspunkt der Geheimnistradition an.

Das Geheimnis als solches ist, wie der vorgegebene Legendenkranz und darin
Dan. 4 erkennen liess, zundchst dem heidnischen Oberherrn iiber Israel offenbart
worden, aber doch nur in der seine Macht zugleich legitimierenden und relativie-
renden verhiillten Form, die der Enthiillung durch den bevollméchtigten Zeugen
bedurfte. Die Prioritit des Konigs in bezug auf den Offenbarungsempfang wird
auch im rein apokalyptischen Traumgesicht von cap. 2, dessen Umsténde der ur-
spriinglich zu cap. 4 gehorenden Legendenerzéhlung entstammen, gewahrt.

2

Dazu gehort nun auch das sprachliche Gewand des Aramdischen als der nicht
heiligen Sprache des Exils, in der die Legenden dem Apokalyptiker vorgelegen
haben miissen!4. Andererseits traumt Daniel (2, 19) bzw. der Apokalyptiker den

12 Dan. 9,2.24 im Rahmen zu dem die grosse Vision ausldsenden Bussgebet Daniels, das
iibrigens nicht als sekundirer Einschub zu betrachten ist (Ploeger). Der Gebrauch des Gottes-
namens ist durch die (esoterische) Gebetssituation motiviert; im Kontakt mit der heidnischen
Umwelt wird er durch Umschreibungen ersetzt.

18 Dass die durch seine Entstehungsgeschichte bedingte Pseudonymitdt des Danielbuches
die weitere Pseudonymitiit der Apokalyptik ausloste oder doch wesentlich mitbestimmte, hat
H. H. Rowley wahrscheinlich gemacht: Apokalyptik. IThre Form und Bedeutung zur biblischen
Zeit (31965), S. 35 f. Hier setzt er sich in A. 56-58 mit der gegen seine These gedusserten Oppo-
sition auseinander. Die Angst vor apologetischen Interessen einer «Ehrenrettung» der bibli-
schen Pseudonymitdt sollte nicht die Sicht auf ihre innerhalb der eigenen Uberlieferung
begriindeten Motive verstellen, vgl. Willi-Plein (A. 1), S. 64-66.

14 Nur unter dieser Annahme einer urspriinglich araméischen Vorlage der Legenden ldsst
sich verstehen, dass der Verfasser der Endform des Buches, «der Apokalyptiker Daniel», das
Aramiische als inhaltsspezifisches Formelement bis auf die «Ubersetzung» von 1,1 bis 2,4a
(vgl. z. B. G. Fohrer, Einleitung in das Alte Testament [1969], S. 256) iibernahm und als Spra-
chenwechsel verarbeitete. Es wird also mit einer schriftlichen Vorlage zu rechnen sein, die
aber gewiss nicht wortlich iibernommen bzw. iibersetzt worden zu sein braucht.



270 1. Willi-Plein, Apokalyptik im Danielbuch

Traum nach, zu dem ihm auch die Deutung offenbart wird. Im Grunde wire es
also denkbar gewesen, dass allein Daniel das Gesicht und seine Deutung erfahren
hitte, wie es in cap. 7 der Fall ist. Der zweite apokalyptische Traum (Dan. 7) ist
zwar noch wie der erste und der Legendenkern aramiisch, d. h. gemiss 2, 4 in der
Sprache des babylonischen Reiches, verfasst und bedient sich dementsprechend fiir
die Schilderung der heidnischen Weltmacht nichtbiblischer Schreckensbilder. Doch
wird er nur mehr Daniel, nicht dem Konig Belsazar zuteil. Belsazar war bereits
durch die Legende Dan. 5 diskreditiert. Er war nicht das Werkzeug Gottes zur
Bestrafung Israels wie Nebukadnezar, auf den 7,4 unter Bezug auf 4,13 (und
auch 5, 20) verweist, sondern nur noch eine Zwischenfigur in der Abfolge der
Reiche.

Das wird bestitigt durch den Unterschied der Datierungen von 2,1 und 7, 1.
Wie immer man sich zur Frage des Verhéltnisses von Dan. 1 zu Dan. 2 stellen mag,
so ist doch nicht anzunehmen, dass der Verfasser oder Redaktor der Endform des
Buches einen offenkundigen Widerspruch in den Datierungen nicht bemerkt hitte.
Wirklich widersprechen die drei Jahre der Ausbildungszeit Daniels und seiner
Gefihrten (1, 5) an Nebukadnezars Hof nicht der Datierung des Traumgesichtes
in 2,1, obwohl das Auftreten Daniels voraussetzt, dass seine Ausbildung abge-
schlossen ist, und man sogar den Eindruck gewinnt, dass vielleicht bereits einige
Zeit vergangen sein soll. Vielmehr rechnete der apokalyptische Verfasser mit einer
Teildeportation im dritten Jahr der Regierung Jojakims durch Nebukadnezar, die
noch nicht mit der endgiiltigen Einnahme Jerusalems identisch war (1, 2). Die Be-
deutung des «zweiten Jahres des Konigtums Nebukadnezars» in 2,1 erschliesst
sich durch den differenzierenden Vergleich mit der Datierung in 7, 1: «Im ersten
Jahr des Belsazar, des Konigs von Babel». Das «Konigtum» Nebukadnezars ist
nach der Bedeutung, die «Konigtum» iiberhaupt im apokalyptischen Zusammen-
hang des Danielbuches hat, das ihm von Gott anvertraute Konigtum der Welt-
macht auch iiber Israel, d. h. es deckt sich nicht mit der Dauer seiner Herrschaft
iiber das babylonische Reich, sondern beginnt mit dem Einsetzen der gottgewollten
Weltmachtstellung Babylons, d. h. mit dem Jahr der Einnahme Jerusalems und dem
Anfang des Exils.® Damit ist die Zeit der verhiiliten Weltgeschichte gekommen,
die Zeit der siebzig Jahre, um die es dem Apokalyptiker weiter gehen wird, die
Zeit, auf die das Geheimnis der Abfolge der Weltméchte zuriickzufiihren ist; denn
mit dem ersten Jahr des Kyros, der die Riickkehr der Exulanten ermdglichte,
endet die Wirksamkeit Daniels, auf dessen Autoritit die Enthiillung zuriickge-
fithrt wird (1, 21).

Die Enthiillung ist dem ersten Konig, dem Haupt der Weltreichstatue, zuteil
geworden, aber ihre eigentliche Bedeutung gilt nicht ihm, sondern dem Gottesvolk,
das den vier Weltreichen ausgesetzt ist. Uber die fiktive Offenbarung an den Konig

15 Entsprechend dieser Konstruktion wurde 1,1 nach dem «Konigtum» des israelitischen
Konigs datiert, 2, 1 nach dem «K&nigtum» des babylonischen Konigs; denn «der Hochste ver-
fiigt iiber das Konigtum der Menschen» (4, 22).



1. Willi-Plein, Apokalyptik im Danielbuch 271

hinaus wird das Geheimnis von Daniel (gemiss dem Bild von Jes. 8, 16 und 8, 1 £.?)
bezeugt und versiegelt. Somit wird auch die Gesamtheit von Geheimnis und Deu-
tung zu einer Trosturkunde fiir Israel. Die weiteren Gesichte erlebt Daniel nicht
mehr im Traum, der ja urspriinglich nur Nachvollzug des dem heidnischen Konig
zuteil gewordenen Offenbarungsempfangs war, sondern in ekstatischen Gesichten.
Sie werden nicht mehr in der Sprache der mittelbaren Offenbarung der Zwischen-
zeit, sondern in der Offenbarungssprache mitgeteilt; von 8, 1 an ist das Buch eben-
so wie cap. 1 hebrdisch geschrieben als ein Buch der esoterischen Glaubensstir-
kung.

3s

Innerhalb der vorliegenden Gesamtkonzeption ist somit der Sprachwechsel mo-
tiviert, aber es kann andererseits doch damit gerechnet werden, dass er durch das
iberlieferungsgeschichtliche Faktum ausgelost wurde, dass der in der Zeit zwischen
167 und 164 v. Chr. schreibende Apokalyptiker die Legendensammlung in ara-
maiischer Sprache vorfand und durch sie, v. a. durch den Traum von Dan. 4, iiber-
haupt erst die Auslosung seiner apokalyptischen Einsicht erlebte. Wie sehr dieser
iiberlieferungsgeschichtliche Sachverhalt die Sicht des Apokalyptikers bestimmte,
lasst sich an weiteren Einzelheiten verfolgen. Wenige Hinweise mdgen in diesem
Zusammenhang geniigen.

Entgegen seiner eigenen, sich in den Datierungen v. a. von cap. 1 aussprechen-
den chronologischen Konzeption und auch entgegen der historischen Wahrschein-
lichkeit berichteten die Legenden einerseits die Bewidhrung Daniels unter Nebu-
kadnezar, andererseits seine Wirksamkeit unter Darius. Mag dies auch iiberlie-
ferungsgeschichtlich plausibel sein, so musste es doch fiir den Horer oder Sammler
des zweiten Jahrhunderts v. Chr. ein Problem darstellen. Es wurde vom Apoka-
lyptiker dadurch gelost, dass er Darius als Mederkonig!? zwischen babylonisches
und persisches Reich einschaltete und so im iibrigen auch das aus medischer Tra-

16 In dhnliche Richtung gehen die Vermutungen von Ploeger (A. 7), S. 119, zum Sprachen-
wechsel, speziell zum Ubergang vom Aramdischen zum Hebriischen in Dan. 8: «. .. ein Sprach-
wechsel also, der leicht hiitte vermieden werden konnen und wie eine Spielerei anmutet, gleich-
wohl aber einer tieferen Bedeutung nicht entbehrt. Konnte doch so bereits in der dusseren
Form dem jiidischen Leser des Buches deutlich gemacht werden, dass die Dinge, die nun
behandelt werden sollten, ihn unmittelbar angehen wiirden: Res venit ad triarios!» — Die Uber-
setzung (nicht, wie Ofter genannt, «Riickiibersetzung») von Dan. 1 schafft somit den geschlos-
senen Rahmen einer Trostschrift des Glaubens, als die das apokalyptische Buch verstanden
werden muss; vgl. zum «Trostamt der Apokalyptik» H.D. Preuss, Deuterojesaja. Eine Ein-
fiihrung in seine Botschaft (1976), S. 109.

17 Vgl. das interessante und im einzelnen iiberzeugende Kapitel «Darius the Mede is a
conflation of confused traditions» bei H. H. Rowley, Darius the Mede and the Four World
Empires in the Book of Daniel (1935, Neudr. 1959), S. 55 ff., der jedoch anscheinend nicht mit
der hier vorgeschlagenen Annahme der Verankerung dieser «conflation» in der Darius-Tradi-
tion der Legenden rechnet.



272 1. Willi-Plein, Apokalyptik im Danielbuch

dition!® stammende Schema der vier Weltreiche zugrunde legen konnte, die nicht
mit Weltzeitaltern identisch sind, sondern lediglich die vier einander in der sus-
pendierten Geschichte Israels seit dem Exilsbeginn folgenden Reiche der Babylo-
nier, Meder, Perser und Griechen darstellen. Die Einschaltung des Mederkonigs
Darius ist aber keine willkiirliche Massnahme zur Untermauerung der Theorie von
den vier Weltreichen, sondern aus der auslegenden Rezeption prophetischer Uber-
lieferungen gewonnen, die in Jes. 13,17; 21, 1; Jer. 51, 11.28 eine Einnahme
Babels durch die Meder voraussagen. Die Kombination dieser Prophetenworte mit
der Tatsache, dass fiir den Daniel der Legenden eine Wirksamkeit unter einem
Konig Darius belegt war, ohne dass eine Gleichsetzung dieses Darius mit dem be-
kannten Perserkonig Darius I. moglich oder jedenfalls wahrscheinlich gewesen
wire, fiihrte zu der Annahme, dass dieser Darius eben der Konig eines medischen
Zwischenreiches gewesen sei.1?

Fine Grundlage fiir diese Annahme konnte der Apokalyptiker auch innerhalb
der Legenden selbst, genauer gesagt, im Menetekel von cap. 5, finden. Auch hier
geht es um bevollméchtigte Deutung, wenn auch nicht eines apokalyptischen Ge-
heimnisses, so doch eines «Ritsels» (5, 12. 16), das das Geschick des Ko6nigs eben-
so betrifft wie der Traum von cap. 4 das Schicksal seines Vaters vor Augen stellte.
Die Deutung besteht darin, die an sich wohl als solche erkennbaren, aber doch
mehrdeutigen Schriftzeichen in eine richtige Beziehung zueinander zu setzen, d. h.
die Kennworte eines Codes zu ermitteln. Daniels Deutung zielt auf das Ende von
Belsazars Herrschaft und damit zugleich auf die Ablosung des babylonischen durch
das medisch-persische Reich (v. 28). Hinter dem personlichen Schicksal des Konigs
steht also wiederum das verborgene Schicksal der Vilker. Moglicherweise ist diese
Deutung auf Babylonier, Meder und Perser eine Weiterfithrung der Tendenz des

18 Zum Ursprung der Weltreichfolge und ihrer Verschmelzung mit der Tradition der vier
Weltzeitalter vgl. Noth (A.11), S.260, und dariiber hinausgehend R. Hanhart, Kriterien ge-
schichtlicher Wahrheit in der Makkabderzeit. Zur geschichtlichen Bedeutung der danielischen
Weltreichlehre (1967), 7-22, S.8f. Es ist ausserordentlich wichtig, diese «Weltreiche» nicht
mit «Weltzeiten» («world epochs»), also einer (mehr oder weniger mythisch konzipierten)
Periodisierung der Weltgeschichte iiberhaupt gleichzusetzen, wie dies z. B. P. D. Hanson, The
Dawn of Apocalyptic (1975), S.155.397, zu tun scheint. Auch bei Noth (A.11) wird dieser
Unterschied nicht klar. Er ist jedoch wesentlich fiir das Verstindnis der «Gleichzeitigkeit» der
vier Reiche im Traumbild von Dan. 2, die alle zusammen vom Stein getroffen und zermalmt
werden, weil «in den Tagen dieser KGnige» (2, 44), d. h. in der Zeit des an die heidnische Welt-
macht delegierten Konigtums Israels, in den «siebzig Jahren», das Gottesreich aufgerichtet
wird. Die Weltreichfolge ist also nicht, wie es bei Noth (A. 11), S. 263, den Anschein hat, ein
Widerspruch zur Einheitlichkeit der vom gottlichen Eingreifen getroffenen Erscheinung der
Weltmacht.

19 Gegeniiber der iiblichen Auskunft, das Danielbuch habe «von dieser Geschichtsperiode
also keine klare Vorstellung mehr»: Smend (A. 3), S. 223, scheint darum trotz der bei Rowley
(A.17), S.55-60, genannten «conflation» der Einzelziige dieser Geschichte eine gewisse Vor-
sicht am Platz, da die den Einzelziigen zugrundeliegende Konzeption eben das Ergebnis einer
Auslegungskombination ist.



I. Willi-Plein, Apokalyptik im Danielbuch 273

der Erzdhlung zugrundeliegenden Ritselwortes?®, wenn dieses als politischer Witz
den sinkenden Wert der babylonischen Konige bezeichnet hitte, d. h. letztlich auch
auf die Ablosung des neubabylonischen Reiches durch eine andere Macht hinaus-
gelaufen wiire.

Dass sich der Apokalyptiker einer Zusammengehorigkeit von Medern und Per-
sern bewusst war?!, geht aus der Vision von Dan. 8 hervor, wo der eine Widder
zwel Horner hat, aber das zweite Horn — die Perser — héher emporwéchst als das
erste Horn — die Meder. In dieser Vision liegt also kein Widerspruch zu den Ge-
sichten von den vier Weltreichen, sondern eine andere Sicht der Ereignisse: Das
erste der vier Weltreiche, das babylonische, ist schon dem Untergang geweiht.
Daniel befindet sich bei seiner Vision bereits am Ort der Herrschaft des medisch-
persischen Reiches (8,2), als die Susa offenbar gedacht ist. Die Visionen von
cap. 8-12 betreffen die Zeiten nach dem babylonischen Weltreich und entfalten
die apokalyptische Schau jeweils aus einem anderen Blickwinkel. In diesem hebrai-
schen Teil des Buches wird jedoch kein heidnisches Weltreichschema mehr ent-
lehnt. Die Enthiillung der siebzig Wochen ist eine Frucht der Auslegung der Schrift-
prophetie (9, 2) aufgrund der Bedriingnisse der eigentlich nach den siebzig Jahren
liegenden nachexilischen Zeit in der Identifizierung des Apokalyptikers mit Daniel
als dem Deuter der Exilszeit. So wird ihm die Auskunft zuteil, dass die siebzig
Jahre des Prophetenwortes als siebzig Jahrwochen zu deuten sind. Der Apokalyp-
tiker aktualisiert auslegend das prophetische Wort in seiner eigenen Zeit und erlebt
diese als Endzeit.

Die letzte Vision schliesslich wird (10, 1) in das dritte Jahr des Perserkonigs
Kyros datiert. Da nach 1, 21 Daniel nur bis zum ersten Jahr des Kyros im Hof-
dienst blieb, kommt auch dieser Datierung ein bestimmter Aussagewert zu: Einer-
seits ist die Dienstzeit Daniels bereits beendet, andererseits wird ihm noch eine
weitere entscheidende Offenbarung zuteil, die sich durch die Form der Erscheinung
als von der Prophetie (v. a. Ezechiel) abhéngig erweist. Der Deuteengel kommt eben
vom noch nicht beendeten Kampf mit dem himmlischen Fiirsten des Perserreiches,
das demnach potentiell schon von Anfang an zum Untergang bestimmt ist. Als
Offenbarungsempfinger, dessen Hofdienst beendet ist, steht Daniel bereits ausser-
halb der Zeitgeltung des Perserreiches??, andererseits aber, da der Kampf noch
unentschieden ist und er auch vorher sterben wird, noch nicht innerhalb der Zeit
des letzten Reiches, in der der Apokalyptiker anzusetzen ist. Die Datierung von
10, 1 schafft also die Briicke zwischen dem Daniel der Exilszeit und dem Apoka-
lyptiker der nachexilischen Zeit: Erlebte der Daniel der Legenden die drei Epochen

20 Ploeger (A.7), S.89, erwihnt die «Vermutung, in dieser Wahrungsskala urspriinglich
eine (volkstiimliche) Anspielung auf den sinkenden Wert babylonischer Konige zu sehen . . .».

21 So spricht er vom «Gesetz der Meder und Perser» (Dan. 6, 9. 13. 16) und der Verteilung
des neubabylonischen Reiches an Meder und Perser (5, 28); vgl. die Ausfiihrungen zur Zusam-
mengehorigkeit von Medern und Persern bei Rowley (A. 17), S. 148 £.

22 Die Zeitgeltung des Perserreiches hort ideell mit der Ermoglichung der Riickkehr nach
Jerusalem auf, wie andererseits das legitime «Konigtum» Nebukadnezars mit der Herrschaft
iiber Israel angefangen hat, s. o. S. 270.



274 1. Willi-Plein, Apokalyptik im Danielbuch

des babylonischen, medischen und persischen Reiches, so iiberschreitet er in 10, 1
potentiell die persische Epoche, ohne doch die griechische zu betreten.

Es liegt nahe, in diesem Sinne der «Epochen» die dreieinhalb Zeiten von 12, 7
zu verstehen. Gemeint sind also nicht primér gleich lange Zeitabschnitte, sondern
«Zeitalter», die jedoch auf eine weitere, endzeitliche chronologische Ausdeutung
hin transparent sind. Diese letzte Ausdeutung gibt der Apokalyptiker in zwei Ver-
suchen?® am Ende des Buches. Die drei Zeiten des babylonischen, medischen und
persischen Reiches sind verstrichen, die vierte Zeit der hellenistischen Herrschaft
ist angebrochen, aber ihr Ende, das im Himmel bereits beschlossen, jedoch noch
nicht vollendet?* ist, steht noch aus. Gerade aufgrund der Datierung von 10, 1, die
sich gut in das Gesamtkonzept des Apokalyptikers und der auf ihn zuriickgehen-
den Datierungen des Buches einfiigt, ist die Einheit des uns vorliegenden Daniel-
buches zu bekriftigen. Pseudonymitédt und Sprachwechsel haben ihren Platz inner-
halb dieser Konzeption.

Die Pseudonymitit hat formprédgend fiir die gesamte Apokalyptik gewirkt. So
wird Ereignis-Apokalyptik einerseits auf eine Person des Exils, andererseits auf
Weise der Vorzeit zuriickgefiihrt. Beides kann seinen Grund in der organisch
gewachsenen Pseudonymitdt des Danielbuches haben. Daniel als Personlichkeit
des Exils einerseits, andererseits vielleicht die Namenkombination mit dem in
Ez. 14, 14 genannten Weisen der Vorzeit in Verbindung mit der Vorstellung, dass
alle Geheimnisse der miindlichen bzw. geheimen, apokalyptischen Tradition eben-
so wie die Gesamtheit der schriftlichen, d. h. biblischen Uberlieferung Israels letzt-
lich auf die eine, anfingliche Offenbarung Gottes zuriickgehen?’, weisen den Weg
fiir die pseudonyme Namenwahl der spéateren apokalyptischen Literatur.

Im Gegensatz zur Pseudonymitdt hat der Sprachwechsel, soweit wir sehen kon-
nen, nicht formpriagend gewirkt, obwohl er im Danielbuch eine inhaltliche Funk-
tion hat. Dennoch zeigt gerade der Blick auf die Motivation der apokalyptischen
Ausformung der Endgestalt des Buches, dass dieses nicht nur das dlteste und das
einzige in den Kanon der hebrdischen Bibel aufgenommene apokalyptische Buch
ist, sondern auch in Form und Inhalt die spétere apokalyptische Literatur entschei-
dend geprégt hat.

Ina Willi-Plein, Basel

23 Die Versuche liegen zeitlich zu nahe beieinander, als dass sie literarkritisch ausgewertet
werden konnten.

24 Diese Feststellung konnte wichtig sein im Vergleich mit der christlichen Apokalyptik in
der Johannesoffenbarung, in der der Engel verkiindet, dass «Zeit nicht mehr sein wird»
(Off. 10, 6).

25 Vgl. den in dieser Beziehung aufschlussreichen Abschnitt 4. Esra 14, 1-50. Esra empféngt
die Offenbarung der verlorengegangenen 94 Biicher, d. h. der 24 Biicher des biblischen Kanons,
die zur Veroffentlichung bestimmt sind, und der siebzig geheimen Biicher der esoterischen
Uberlieferung. Dieser Offenbarungsempfang ist die Wiederholung bzw. das Gleichzeitigwerden
mit dem Empfang Moses und seiner Rolle als Mittler der gesamten Tradition.



	Ursprung und Motivation der Apokalyptik im Danielbuch

