
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 35 (1979)

Heft: 5

Artikel: Ursprung und Motivation der Apokalyptik im Danielbuch

Autor: Willi-Plein, Ina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878487

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 35 Heft 5 September/Oktober 1979

Ursprung und Motivation der Apokalyptik im Danielbuch

Obwohl das Danielbuch als literarische Einheit deutlich das Werk der «Ereig-
nisapokalyptik»1 par excellence ist, enthält es Partien, die mit der apokalyptischen
Literatur nichts gemeinsam haben und in der gegenwärtigen Gestalt des Buches
lediglich den Rahmen bilden, in den die apokalyptischen Gesichte gestellt sind.
Ausser diesem Nebeneinander von Diasporalegenden oder Hoferzählungen2 einerseits

und apokalyptischen Schauungen andererseits bietet auch die Zweisprachigkeit
ein noch nicht restlos geklärtes Problem3, von dem jedoch vermutet werden

kann, dass es irgendwie mit der Entstehungsgeschichte des Buches zusammenhängt.

Es ist darum eine weitgehend zum Allgemeingut gewordene Hypothese der
Exegeten, dass die Legenden von Dan. 1-6 in irgendeiner, zumeist mündlich
gedachter Form dem Apokalyptiker, der selbst zwischen 167 und 164 v. Chr. schrieb,
vorgelegen haben.

1.

Wenn man annimmt, dass es der Apokalyptiker war, der cap. 2 und 7
niederschrieb und in den Zusammenhang der Danielgeschichten stellte, und dass ferner
die Datierungen der Visionen4 ebenso wie die Daten des ersten Kapitels auf ihn
zurückgehen, ist es auffällig, dass Nebukadnezars Traumgesicht in Dan. 4 nicht
datiert ist. Das kann freilich mit der besonderen Form, in der dieser Traum berichtet

wird, dem Ich-Bericht des Königs, zusammenhängen. Aber auch abgesehen von
dieser Form und dem Fehlen der Datierung, unterscheidet sich der Traum des Kö-

1 Zur Unterscheidung der zwei Gattungen der «Ereignisapokalyptik» und der «Beschrei-
bungsapokalyptik» im Interesse einer Definition der Apokalyptik als Literaturform vgl. I. Willi-
Plein, Das Geheimnis der Apokalyptik: Vet.Test. 27 (1977), S. 62-81.

2 Der von A. Meinhold, Die Gattung der Josephsgeschichte und des Estherhuches:
Diasporanovelle, 1-2: Zts.at.Wiss 87 (1975), S. 306-324; 88 (1976), S. 72-93, geprägte Terminus der
Diasporanovelle könnte in bezug auf die Danielerzählung gemäss ihrer literarischen Eigenart
zur «Diasporalegende» modifiziert werden. Zur «Hofgeschichte» vgl. W. Baumgartner, Danielbuch:

Rel.Gesch.Geg., 2 (19583), 26-31, Sp. 29.
3 R. Smend, Die Entstehung des Alten Testaments (1978), S. 222: «Eine ganz befriedigende

Erklärung für den Sprachenwechsel gibt es bisher nicht.»
4 Dan. 2,1; 7,1; 8,1; 9,1; 10,1.



266 I. Willi-Plein, Apokalyptik im Danielbuch

nigs in cap. 4 grundlegend von jenem in cap. 2 und von den übrigen apokalyptischen

Gesichten des Buches.
Das Traumbild zeigt einen Baum nach Art des Weltenbaumes5, der allen

Lebewesen Schutz und Lebensraum bietet, dann aber abgehauen und für «sieben Zeiten»

(v. 13) preisgegeben wird. Bei der Schilderung dieser Vorgänge wird (v. 14)
bereits die Deutung, die Daniel dem König geben wird, vorausgenommen. Dennoch

handelt es sich grundsätzlich um ein Traumbild der gleichen Art wie die
«symbolischen Träume»0 der Beamten oder des Pharao in der Josefsgeschichte.
Das im Traum Vorausgebildete wird von Daniel richtig gedeutet und trifft danach
auch ein. Auch der vorausschauende Rat an den König (v. 24) fehlt nicht. Wären
nur die Kapitel 1. 3 bis 6 des Danielbuches überliefert, so würde man kaum auf
den Gedanken kommen, diesen Traum als apokalyptisches Gesicht zu bezeichnen.

Den traditionsgeschichtlichen Hintergrund von Dan. 4 dürfte die orientalische
Nabonidtradition, die hier auf Nabonids grösseren, bekannteren und im
Zusammenhang der Geschichte Israels entscheidenden Vorgänger Nebukadnezar II.
übertragen ist, bilden. Gewiss kann nicht endgültig entschieden werden, «ob die
Übertragung auf Nebukadnezar erst durch den Verfasser des Danielbuches vorgenommen

worden ist oder ob ihm bereits in dieser Form seine Vorlage bekannt war».7
Bedenkt man jedoch, dass in den in Höhle IV von Qumran gefundenen Fragmenten

von Nabonid die Rede ist, könnte man zu der Annahme neigen, dass erst der
Verfasser des Danielbuches die Übertragung auf Nebukadnezar, der ja dann auch
durch ihn der Offenbarungsempfänger des apokalyptischen Traumes von cap. 2

wird, vornahm. Möglicherweise war die Verbindung der für Dan. 4 zu erschlies-
senden Legendengrundlage mit jener von Dan. 5 schon vorgegeben, woraus sich
leicht das in die Übertragung auf Nebukadnezar übernommene Sohnesverhältnis
des Königs von Dan. 5 zu jenem von Dan. 4 erklären würde. Nebukadnezar ist
der König, der Jerusalem eingenommen und dabei sogar nach Jer. 27, 6 unwissentlich

als Gottes Werkzeug gedient hat. So muss er im Selbstbericht von Dan. 4 über
seinen Wahnsinn8 die Macht des «Königs des Himmels» preisen (v. 34), als der
der Gott Israels hier wie öfter ähnlich in nichtisraelitischer Umgebung, der der
Gottesname nicht offenbart ist, umschrieben wird.

5 Vgl. die Schilderung in Ez. 31, die nach W. Zimmerli, Ezechiel, 2 (1969), S. 75, «in Dan. 4

ihre Parallele und möglicherweise sogar ihren Ableger» hat; Literatur zu Welt und Lebensbaum

ebd., S. 750 ff.
« E. L. Ehrlich, Der Traum im Alten Testament (1953).
7 O. Ploeger, Das Buch Daniel (1965), S. 76 f. mit Anm. 2 und 3, wo neuere Literatur über

die beiden grundlegenden Aufsätze von W. von Soden: Zts.at.Wiss 53 (1935), S. 87, und
W. Baumgartner: Theol.Rev. 11 (1939), S. 59-83. 125-144. 201-228, hinaus genannt wird; dort
auch der Gedanke einer Erklärung des Sohnesverhältnisses des Königs von Dan. 5 in bezug
auf jenen von Dan. 4 durch die Übertragung. Die Qumran-Fragmente liegen vor in J. T. Milik,
«Prière de Nabonide» et autres écrits d'un cycle de Daniel, fragments de Qumrân: Rev.bibl. 63

(1956), S. 407-415.
s Dan. 4,25-33; dass an Wahnsinn gedacht ist, ergibt sich aus der zweimaligen Erwähnung

der Wiederkehr des klaren Verstandes in v. 31 und 33.



I. Willi-Plein, Apokalyptik im Danielbuch 267

Ein Gegenstück zum Selbstbericht des Nebukadnezar bietet das Dekret des
Darius in Dan. 6, 26-28, das ebenfalls ein Bekenntnis des heidnischen Königs zum
Gott Israels als Ergebnis des wunderbaren Geschehens an Daniel und der Umkehr
des Königs (6, 2-25) darstellt. Entsprechend möchte man auch zu Dan. 4 eine
vorausgehende Erzählung erwarten, zumal 4,16 aus der Form des Selbstberichtes
herauszufallen und eine Erzählung in der dritten Person erkennen zu lassen scheint.

Bekanntlich ist cap. 4 im jetzigen Danielbuch bereits die zweite Offenbarung an
Nebukadnezar. Schon in cap. 2 wird ihm der Traum von dem Standbild zuteil,
der von Daniel auf die vier Weltreiche und das Ende der Geschichte gedeutet wird.
Hier liegt also eindeutig eine Ereignisapokalypse vor. Demgegenüber ist die
Rahmenhandlung eigentlich von sehr untergeordneter Bedeutung. Sie entspricht
allerdings den Legendenpartien des Buches. Gewisse Teile könnten geradezu als die

cap. 4 vorausgehende Erzählung gelesen werden.
Es soll darum die Hypothese vertreten werden, dass Dan. 2,1-3. 11-19. 24-25.

46-49 auf eine Grunderzählung zurückgehen, die sich ursprünglich gar nicht auf
den apokylyptischen Traum von cap. 2, sondern vielmehr auf den Zeichentraum
von cap. 4 bezog. Die so erschlossene Grundlage von cap. 2 und 4 hätte also
berichtet, wie der König Nebukadnezar einen Traum hatte, den kein Weiser zu deuten

verstand. So kam es zur Bedrohung aller Weisen Babylons, zu deren Kreis
nach 1, 20 auch Daniel und seine drei Gefährten gehörten. Daniel aber wird auf
sein Gebet hin die Deutung des Traumes zuteil, er wird zum König vorgelassen,
der ihm (4, 7-15) das Traumgesicht erzählt. Nachdem Daniel (4,16-24) die Deutung

gegeben hat, erfüllt sich alles entsprechend der Voraussage (4, 25-30), d. h.
der König wird auf seinen Grössenwahn hin mit wirklichem Wahnsinn geschlagen
und aus der Gemeinschaft der Menschen ausgeschlossen, nach Ablauf der
festgesetzten Frist jedoch rehabilitiert und so zum Bekenntnis der Macht des Gottes
Israels (2, 46-47 und 4, 31-34) veranlasst. Daniel aber wird wie einst Josef in ein
hohes Amt eingesetzt und vergisst dabei auch seine Gefährten nicht (2, 48 f.).

In dieser erschlossenen Grundform, die in ihrem Charakter den Legenden von
cap. 1. 3. 5-6 entspricht, fehlt ein besonderer Zug, der den Verlauf der Ereignisse
in cap. 2 zuspitzt, nämlich der Umstand, dass der König von seinen Magiern nicht
nur die Deutung des Traumes wissen will, sondern auch verlangt, sie sollten zuvor

- gleichsam als Vorausbeglaubigung - den Traum selbst erzählen. In der LXX-
Fassung, die über die Luther-Ubersetzung das allgemeine Bewusstsein des Bibellesers

geprägt hat, wird dieser Umstand damit begründet, dass der König den Traum
vergessen habe. Im aramäischen Original ist jedoch von einem Vergessen des

Königs nicht die Rede. Vielmehr hängt seine Forderung mit der Konzeption des

apokalyptischen Geheimnisses10 zusammen, das von Gott allein offenbart wird (2,27.30)
und dessen Inhalt der Verlauf der Geschehnisse der Endzeit ist (2, 28. 29). Dieses

9 Sie lässt sich natürlich nicht etwa literarkritisch aus dem vorliegenden Dan.
herausschälen, sondern hat dem Verfasser der jetzt vorliegenden literarischen Einheit als Quelle
gedient, die, da es sich nicht um prophetisches, d. h. kanonisches Gut handelte, frei bearbeitet
werden konnte.

10 S. o. A. 1.



268 I. Willi-Plein, Apokalyptik im Danielbuch

Geheimnis ist eine nichtschriftliche, aber ebenso wie die schriftliche Uberlieferung
Israels auf Gott selbst zurückgehende Offenbarung, die nur durch Gottes Geist
richtig gedeutet werden kann, da Geheimnis und Deutung eins sind. Es ist darum
von der apokalyptischen Konzeption her folgerichtig, anzunehmen, dass der Deuter

des Geheimnisses auch das Geheimnis selbst kennen muss, und somit als
Garantie für die richtige, d. h. gottgewirkte Deutung die Wiedergabe des Traumes zu
fordern. Dieser Zug der Erzählung ist also auch dann, wenn man annimmt, dass
ihr Grundbestand ursprünglich mit dem Traum von cap. 4 zusammengehörte, auf
den Apokalyptiker zurückzuführen.

Er fand in der Legendensammlung um Daniel und seine Gefährten u. a. die
Geschichte vom Traum des heidnischen Königs vor und wurde durch sie zu der
Gestaltung eines apokalyptischen Traumgesichtes innerhalb des vorgegebenen
Rahmens der Offenbarung Gottes an den heidnischen König über Israel veranlasst.
Dabei hat sicher auch der Bezug auf Jer. 27, 611 eine wichtige Rolle gespielt.
Ausgehend von dieser Hypothese sollte der Schlüssel zur Entstehung oder zumindest
Gestaltung der Ereignisapokalyptik im Danielbuch in Dan. 4 beziehungsweise in
der möglichen Sicht des Apokalyptikers auf dieses Kapitel gesucht werden.

Wie verstand er die Dan. 4 zugrundeliegende Erzählung? Ohne Zweifel ist das

Bild vom Weltenbaum hier primär ein Bild für den Herrscher. Da aber in den

Augen Israels Nebukadnezar der exemplarische Herrscher Babylons sein musste,
kann sein Geschick zugleich als Verdichtung des Geschickes des babylonischen
Weltreiches gesehen werden. In diesem Sinne ist 4, 14 zu verstehen: «Der Höchste
ist Herrscher über das Königtum der Menschen, und wem er will, kann er es

geben, und den Niedrigsten der Menschen kann er über es erheben.» Diese Feststellung

trifft zwar auf das babylonische Königtum zu, nicht aber auf das persönliche
Geschick des Königs in Dan. 4; denn tatsächlich wird er ja nur «für sieben
Zeiten» preisgegeben, dann aber in sein Königtum wieder eingesetzt. Dan. 4, 14 gibt
also eine neue, über den ursprünglichen Sinn der Traumerzählung hinausgehende
Deutung, in der man den Kristallisationspunkt der apokalyptischen Ausformung
der Danielgeschichte vermuten darf.

Doch wird diese Ausformung wohl nicht nur durch den Bezug auf das
babylonische Weltreich begründet. Zumindest vermutungsweise sollte damit gerechnet
werden, dass das Traumbild an zwei Stellen beim Apokalyptiker assoziative
Verknüpfung auch mit der Geschichte Israels bieten konnte: Der Vergleich mit dem

Baum, der bis auf einen Wurzelstock abgehauen wird (4, 12), konnte vielleicht
den Gedanken an Jes. 6, 13 wecken. Und sollen sieben Zeiten über den
abgehauenen Baum hingehen (v. 13), so könnte auch dies wie eine Parallele zu den

siebzig Jahren des Exils Israels, von denen in der den Apokalyptiker stark be-

11 Auf den entsprechenden Bezug von Dan. 2, 37 auf Jer. 27, 6 hat M. Noth, Das Geschichtsverständnis

der alttestamentlichen Apokalyptik (1954), Ges. Stud. (21960), 248-273, S. 254 A. 9,

hingewiesen.



/. Willi-Plein, Apokalyptik im Danielbuch 269

schäftigenden12 Prophétie des Jeremia die Rede ist, gewirkt haben. Dann wäre
4, 14 zugleich auch ein allerdings verstecktes Trostwort für Israel.

Es scheint demnach wohl möglich, dass der Verfasser des uns vorliegenden
Danielbuches nicht nur die Sammlung der in Dan. 1. 3-6 überlieferten Legenden
vorfand und verarbeitete, sondern geradezu durch sie zu seiner eigenen apokalyptischen

Konzeption und somit auch zur Gestaltung des Danielbuches als literarischer

Einheit veranlasst wurde. Sowohl die für alle spätere Apokalyptik prägende
Form der Pseudonymität13 als auch der Sprachwechsel des Buches würden sich so
am einleuchtendsten erklären lassen. Aufgrund der assoziativen Erweiterung des

Traumbildes von cap. 4 und seiner Deutung durch den Daniel des Exils wurde der
Apokalyptiker zu einer Identifizierung mit diesem Daniel veranlasst, die von
seinem Standpunkt aus insofern legitim war, als das Geheimnis und seine Deutung
von Gott gegeben sind und durch ihn Daniel anvertraut wurden, so dass jede
Einsicht in dieses Geheimnis und jede, auch die erweiternde Deutung zu einer Identität

des Zeugenamtes führen. Das Pseudonym gibt den (unter Umständen erschlossenen)

menschlichen Ausgangspunkt der Geheimnistradition an.
Das Geheimnis als solches ist, wie der vorgegebene Legendenkranz und darin

Dan. 4 erkennen liess, zunächst dem heidnischen Oberherrn über Israel offenbart
worden, aber doch nur in der seine Macht zugleich legitimierenden und relativierenden

verhüllten Form, die der Enthüllung durch den bevollmächtigten Zeugen
bedurfte. Die Priorität des Königs in bezug auf den Offenbarungsempfang wird
auch im rein apokalyptischen Traumgesicht von cap. 2, dessen Umstände der
ursprünglich zu cap. 4 gehörenden Legendenerzählung entstammen, gewahrt.

2.

Dazu gehört nun auch das sprachliche Gewand des Aramäischen als der nicht
heiligen Sprache des Exils, in der die Legenden dem Apokalyptiker vorgelegen
haben müssen14. Andererseits träumt Daniel (2,19) bzw. der Apokalyptiker den

12 Dan. 9,2. 24 im Rahmen zu dem die grosse Vision auslösenden Bussgebet Daniels, das

übrigens nicht als sekundärer Einschub zu betrachten ist (Ploeger). Der Gebrauch des

Gottesnamens ist durch die (esoterische) Gebetssituation motiviert; im Kontakt mit der heidnischen
Umwelt wird er durch Umschreibungen ersetzt.

is Dass die durch seine Entstehungsgeschichte bedingte Pseudonymität des Danielbuches
die weitere Pseudonymität der Apokalyptik auslöste oder doch wesentlich mitbestimmte, hat
H. H. Rowley wahrscheinlich gemacht: Apokalyptik. Ihre Form und Bedeutung zur biblischen
Zeit (31965), S. 35 f. Hier setzt er sich in A. 56-58 mit der gegen seine These geäusserten Opposition

auseinander. Die Angst vor apologetischen Interessen einer «Ehrenrettung» der
biblischen Pseudonymität sollte nicht die Sicht auf ihre innerhalb der eigenen Überlieferung
begründeten Motive verstellen, vgl. Willi-Plein (A. 1), S. 64-66.

14 Nur unter dieser Annahme einer ursprünglich aramäischen Vorlage der Legenden lässt
sich verstehen, dass der Verfasser der Endform des Buches, «der Apokalyptiker Daniel», das

Aramäische als inhaltsspezifisches Formelement bis auf die «Übersetzung» von 1,1 bis 2,4a
(vgl. z. B. G. Fohrer, Einleitung in das Alte Testament [1969], S. 256) übernahm und als
Sprachenwechsel verarbeitete. Es wird also mit einer schriftlichen Vorlage zu rechnen sein, die
aber gewiss nicht wörtlich übernommen bzw. übersetzt worden zu sein braucht.



270 /. Willi-Plein, Apokalyptik im Danielbuch

Traum nach, zu dem ihm auch die Deutung offenbart wird. Im Grunde wäre es
also denkbar gewesen, dass allein Daniel das Gesicht und seine Deutung erfahren
hätte, wie es in cap. 7 der Fall ist. Der zweite apokalyptische Traum (Dan. 7) ist
zwar noch wie der erste und der Legendenkern aramäisch, d. h. gemäss 2, 4 in der
Sprache des babylonischen Reiches, verfasst und bedient sich dementsprechend für
die Schilderung der heidnischen Weltmacht nichtbiblischer Schreckensbilder. Doch
wird er nur mehr Daniel, nicht dem König Belsazar zuteil. Belsazar war bereits
durch die Legende Dan. 5 diskreditiert. Er war nicht das Werkzeug Gottes zur
Bestrafung Israels wie Nebukadnezar, auf den 7, 4 unter Bezug auf 4,13 (und
auch 5, 20) verweist, sondern nur noch eine Zwischenfigur in der Abfolge der
Reiche.

Das wird bestätigt durch den Unterschied der Datierungen von 2,1 und 7, 1.

Wie immer man sich zur Frage des Verhältnisses von Dan. 1 zu Dan. 2 stellen mag,
so ist doch nicht anzunehmen, dass der Verfasser oder Redaktor der Endform des
Buches einen offenkundigen Widerspruch in den Datierungen nicht bemerkt hätte.
Wirklich widersprechen die drei Jahre der Ausbildungszeit Daniels und seiner
Gefährten (1, 5) an Nebukadnezars Hof nicht der Datierung des Traumgesichtes
in 2,1, obwohl das Auftreten Daniels voraussetzt, dass seine Ausbildung
abgeschlossen ist, und man sogar den Eindruck gewinnt, dass vielleicht bereits einige
Zeit vergangen sein soll. Vielmehr rechnete der apokalyptische Verfasser mit einer
Teildeportation im dritten Jahr der Regierung Jojakims durch Nebukadnezar, die
noch nicht mit der endgültigen Einnahme Jerusalems identisch war (1, 2). Die
Bedeutung des «zweiten Jahres des Königtums Nebukadnezars» in 2,1 erschliesst
sich durch den differenzierenden Vergleich mit der Datierung in 7,1: «Im ersten
Jahr des Belsazar, des Königs von Babel». Das «Königtum» Nebukadnezars ist
nach der Bedeutung, die «Königtum» überhaupt im apokalyptischen Zusammenhang

des Danielbuches hat, das ihm von Gott anvertraute Königtum der
Weltmacht auch über Israel, d. h. es deckt sich nicht mit der Dauer seiner Herrschaft
über das babylonische Reich, sondern beginnt mit dem Einsetzen der gottgewollten
Weltmachtstellung Babylons, d. h. mit dem Jahr der Einnahme Jerusalems und dem

Anfang des Exils.15 Damit ist die Zeit der verhüllten Weltgeschichte gekommen,
die Zeit der siebzig Jahre, um die es dem Apokalyptiker weiter gehen wird, die

Zeit, auf die das Geheimnis der Abfolge der Weltmächte zurückzuführen ist; denn
mit dem ersten Jahr des Kyros, der die Rückkehr der Exulanten ermöglichte,
endet die Wirksamkeit Daniels, auf dessen Autorität die Enthüllung zurückgeführt

wird (1, 21).
Die Enthüllung ist dem ersten König, dem Haupt der Weltreichstatue, zuteil

geworden, aber ihre eigentliche Bedeutung gilt nicht ihm, sondern dem Gottesvolk,
das den vier Weltreichen ausgesetzt ist. Uber die fiktive Offenbarung an den König

is Entsprechend dieser Konstruktion wurde 1,1 nach dem «Königtum» des israelitischen
Königs datiert, 2,1 nach dem «Königtum» des babylonischen Königs; denn «der Höchste
verfügt über das Königtum der Menschen» (4, 22).



I. Willi-Plein, Apokalyptik im Danielbuch 271

hinaus wird das Geheimnis von Daniel (gemäss dem Bild von Jes. 8,16 und 8, 1 f.?)
bezeugt und versiegelt. Somit wird auch die Gesamtheit von Geheimnis und Deutung

zu einer Trosturkunde für Israel. Die weiteren Gesichte erlebt Daniel nicht
mehr im Traum, der ja ursprünglich nur Nachvollzug des dem heidnischen König
zuteil gewordenen Offenbarungsempfangs war, sondern in ekstatischen Gesichten.
Sie werden nicht mehr in der Sprache der mittelbaren Offenbarung der Zwischenzeit,

sondern in der Offenbarungssprache mitgeteilt; von 8, 1 an ist das Buch ebenso

wie cap. 1 hebräisch geschrieben als ein Buch der esoterischen Glaubensstärkung.

3.

Innerhalb der vorliegenden Gesamtkonzeption ist somit der Sprachwechsel
motiviert, aber es kann andererseits doch damit gerechnet werden, dass er durch das

überlieferungsgeschichtliche Faktum ausgelöst wurde, dass der in der Zeit zwischen
167 und 164 v. Chr. schreibende Apokalyptiker die Legendensammlung in
aramäischer Sprache vorfand und durch sie, v. a. durch den Traum von Dan. 4,
überhaupt erst die Auslösung seiner apokalyptischen Einsicht erlebte. Wie sehr dieser
überlieferungsgeschichtliche Sachverhalt die Sicht des Apokalyptikers bestimmte,
lässt sich an weiteren Einzelheiten verfolgen. Wenige Hinweise mögen in diesem

Zusammenhang genügen.
Entgegen seiner eigenen, sich in den Datierungen v. a. von cap. 1 aussprechenden

chronologischen Konzeption und auch entgegen der historischen Wahrscheinlichkeit

berichteten die Legenden einerseits die Bewährung Daniels unter Nebu-
kadnezar, andererseits seine Wirksamkeit unter Darius. Mag dies auch
überlieferungsgeschichtlich plausibel sein, so musste es doch für den Hörer oder Sammler
des zweiten Jahrhunderts v. Chr. ein Problem darstellen. Es wurde vom
Apokalyptiker dadurch gelöst, dass er Darius als Mederkönig17 zwischen babylonisches
und persisches Reich einschaltete und so im übrigen auch das aus medischer Tra-

i« In ähnliche Richtung gehen die Vermutungen von Ploeger (A. 7), S. 119, zum Sprachenwechsel,

speziell zum Übergang vom Aramäischen zum Hebräischen in Dan. 8: «.. ein
Sprachwechsel also, der leicht hätte vermieden werden können und wie eine Spielerei anmutet, gleichwohl

aber einer tieferen Bedeutung nicht entbehrt. Konnte doch so bereits in der äusseren
Form dem jüdischen Leser des Buches deutlich gemacht werden, dass die Dinge, die nun
behandelt werden sollten, ihn unmittelbar angehen würden: Res venit ad triarios!» - Die
Übersetzung (nicht, wie öfter genannt, «Rückübersetzung») von Dan. 1 schafft somit den geschlossenen

Rahmen einer Trostschrift des Glaubens, als die das apokalyptische Buch verstanden
werden muss; vgl. zum «Trostamt der Apokalyptik» H. D. Preuss, Deuterojesaja. Eine
Einführung in seine Botschaft (1976), S. 109.

ir Vgl. das interessante und im einzelnen überzeugende Kapitel «Darius the Mede is a

conflation of confused traditions» bei H. H. Rowley, Darius the Mede and the Four World
Empires in the Book of Daniel (1935, Neudr. 1959), S. 55 ff., der jedoch anscheinend nicht mit
der hier vorgeschlagenen Annahme der Verankerung dieser «conflation» in der Darius-Tradi-
tion der Legenden rechnet.



272 /. Willi-Plein, Apokalyptik im Danielbuch

dition18 stammende Schema der vier Weltreiche zugrunde legen konnte, die nicht
mit Weltzeitaltern identisch sind, sondern lediglich die vier einander in der
suspendierten Geschichte Israels seit dem Exilsbeginn folgenden Reiche der Babylo-
nier, Meder, Perser und Griechen darstellen. Die Einschaltung des Mederkönigs
Darius ist aber keine willkürliche Massnahme zur Untermauerung der Theorie von
den vier Weltreichen, sondern aus der auslegenden Rezeption prophetischer
Uberlieferungen gewonnen, die in Jes. 13,17; 21,1; Jer. 51, 11. 28 eine Einnahme
Babels durch die Meder voraussagen. Die Kombination dieser Prophetenworte mit
der Tatsache, dass für den Daniel der Legenden eine Wirksamkeit unter einem
König Darius belegt war, ohne dass eine Gleichsetzung dieses Darius mit dem
bekannten Perserkönig Darius I. möglich oder jedenfalls wahrscheinlich gewesen
wäre, führte zu der Annahme, dass dieser Darius eben der König eines medischen
Zwischenreiches gewesen sei.10

Eine Grundlage für diese Annahme konnte der Apokalyptiker auch innerhalb
der Legenden selbst, genauer gesagt, im Menetekel von cap. 5, finden. Auch hier
geht es um bevollmächtigte Deutung, wenn auch nicht eines apokalyptischen
Geheimnisses, so doch eines «Rätsels» (5,12. 16), das das Geschick des Königs ebenso

betrifft wie der Traum von cap. 4 das Schicksal seines Vaters vor Augen stellte.
Die Deutung besteht darin, die an sich wohl als solche erkennbaren, aber doch
mehrdeutigen Schriftzeichen in eine richtige Beziehung zueinander zu setzen, d. h.
die Kennworte eines Codes zu ermitteln. Daniels Deutung zielt auf das Ende von
Belsazars Herrschaft und damit zugleich auf die Ablösung des babylonischen durch
das medisch-persische Reich (v. 28). Hinter dem persönlichen Schicksal des Königs
steht also wiederum das verborgene Schicksal der Völker. Möglicherweise ist diese

Deutung auf Babylonier, Meder und Perser eine Weiterführung der Tendenz des

is Zum Ursprung der Weltreichfolge und ihrer Verschmelzung mit der Tradition der vier
Weltzeitalter vgl. Noth (A. 11), S. 260, und darüber hinausgehend R. Hanhart, Kriterien
geschichtlicher Wahrheit in der Makkabäerzeit. Zur geschichtlichen Bedeutung der danielischen
Weltreichlehre (1967), 7-22, S. 8 f. Es ist ausserordentlich wichtig, diese «Weltreiche» nicht
mit «Weltzeiten» («world epochs»), also einer (mehr oder weniger mythisch konzipierten)
Periodisierung der Weltgeschichte überhaupt gleichzusetzen, wie dies z. B. P. D. Hanson, The
Dawn of Apocalyptic (1975), S. 155. 397, zu tun scheint. Auch bei Noth (A. 11) wird dieser
Unterschied nicht klar. Er ist jedoch wesentlich für das Verständnis der «Gleichzeitigkeit» der
vier Reiche im Traumbild von Dan. 2, die alle zusammen vom Stein getroffen und zermalmt
werden, weil «in den Tagen dieser Könige» (2, 44), d. h. in der Zeit des an die heidnische
Weltmacht delegierten Königtums Israels, in den «siebzig Jahren», das Gottesreich aufgerichtet
wird. Die Weltreichfolge ist also nicht, wie es bei Noth (A. 11), S. 263, den Anschein hat, ein
Widerspruch zur Einheitlichkeit der vom göttlichen Eingreifen getroffenen Erscheinung der
Weltmacht.

10 Gegenüber der üblichen Auskunft, das Danielbuch habe «von dieser Geschichtsperiode
also keine klare Vorstellung mehr»: Smend (A. 3), S. 223, scheint darum trotz der bei Rowley
(A. 17), S. 55-60, genannten «conflation» der Einzelzüge dieser Geschichte eine gewisse Vorsicht

am Platz, da die den Einzelzügen zugrundeliegende Konzeption eben das Ergebnis einer
Auslegungskombination ist.



I. Willi-Plein, Apokalyptik im Danielbuch 273

der Erzählung zugrundeliegenden Rätselwortes20, wenn dieses als politischer Witz
den sinkenden Wert der babylonischen Könige bezeichnet hätte, d. h. letztlich auch
auf die Ablösung des neubabylonischen Reiches durch eine andere Macht
hinausgelaufen wäre.

Dass sich der Apokalyptiker einer Zusammengehörigkeit von Medern und Persern

bewusst war21, geht aus der Vision von Dan. 8 hervor, wo der eine Widder
zwei Hörner hat, aber das zweite Horn - die Perser - höher emporwächst als das
erste Horn - die Meder. In dieser Vision liegt also kein Widerspruch zu den
Gesichten von den vier Weltreichen, sondern eine andere Sicht der Ereignisse: Das
erste der vier Weltreiche, das babylonische, ist schon dem Untergang geweiht.
Daniel befindet sich bei seiner Vision bereits am Ort der Herrschaft des medisch-
persischen Reiches (8, 2), als die Susa offenbar gedacht ist. Die Visionen von
cap. 8-12 betreffen die Zeiten nach dem babylonischen Weltreich und entfalten
die apokalyptische Schau jeweils aus einem anderen Blickwinkel. In diesem hebräischen

Teil des Buches wird jedoch kein heidnisches Weltreichschema mehr
entlehnt. Die Enthüllung der siebzig Wochen ist eine Frucht der Auslegung der Schrift-
prophetie (9, 2) aufgrund der Bedrängnisse der eigentlich nach den siebzig Jahren
liegenden nachexilischen Zeit in der Identifizierung des Apokalyptikers mit Daniel
als dem Deuter der Exilszeit. So wird ihm die Auskunft zuteil, dass die siebzig
Jahre des Prophetenwortes als siebzig Jahrwochen zu deuten sind. Der Apokalyptiker

aktualisiert auslegend das prophetische Wort in seiner eigenen Zeit und erlebt
diese als Endzeit.

Die letzte Vision schliesslich wird (10,1) in das dritte Jahr des Perserkönigs
Kyros datiert. Da nach 1, 21 Daniel nur bis zum ersten Jahr des Kyros im
Hofdienst blieb, kommt auch dieser Datierung ein bestimmter Aussagewert zu: Einerseits

ist die Dienstzeit Daniels bereits beendet, andererseits wird ihm noch eine
weitere entscheidende Offenbarung zuteil, die sich durch die Form der Erscheinung
als von der Prophétie (v. a. Ezechiel) abhängig erweist. Der Deuteengel kommt eben

vom noch nicht beendeten Kampf mit dem himmlischen Fürsten des Perserreiches,
das demnach potentiell schon von Anfang an zum Untergang bestimmt ist. Als
Offenbarungsempfänger, dessen Hofdienst beendet ist, steht Daniel bereits ausserhalb

der Zeitgeltung des Perserreiches22, andererseits aber, da der Kampf noch
unentschieden ist und er auch vorher sterben wird, noch nicht innerhalb der Zeit
des letzten Reiches, in der der Apokalyptiker anzusetzen ist. Die Datierung von
10,1 schafft also die Brücke zwischen dem Daniel der Exilszeit und dem
Apokalyptiker der nachexilischen Zeit: Erlebte der Daniel der Legenden die drei Epochen

20 Ploeger (A. 7), S. 89, erwähnt die «Vermutung, in dieser Währungsskala ursprünglich
eine (volkstümliche) Anspielung auf den sinkenden Wert babylonischer Könige zu sehen ...».

21 So spricht er vom «Gesetz der Meder und Perser» (Dan. 6, 9.13. 16) und der Verteilung
des neubabylonischen Reiches an Meder und Perser (5, 28); vgl. die Ausführungen zur
Zusammengehörigkeit von Medern und Persern bei Rowley (A. 17), S. 148 f.

22 Die Zeitgeltung des Perserreiches hört ideell mit der Ermöglichung der Rückkehr nach
Jerusalem auf, wie andererseits das legitime «Königtum» Nebukadnezars mit der Herrschaft
über Israel angefangen hat, s. o. S. 270.



274 /. Willi-Plein, Apokalyptik im Danielbuch

des babylonischen, medischen und persischen Reiches, so überschreitet er in 10,1
potentiell die persische Epoche, ohne doch die griechische zu betreten.

Es liegt nahe, in diesem Sinne der «Epochen» die dreieinhalb Zeiten von 12, 7

zu verstehen. Gemeint sind also nicht primär gleich lange Zeitabschnitte, sondern
«Zeitalter», die jedoch auf eine weitere, endzeitliche chronologische Ausdeutung
hin transparent sind. Diese letzte Ausdeutung gibt der Apokalyptiker in zwei
Versuchen23 am Ende des Buches. Die drei Zeiten des babylonischen, medischen und
persischen Reiches sind verstrichen, die vierte Zeit der hellenistischen Herrschaft
ist angebrochen, aber ihr Ende, das im Himmel bereits beschlossen, jedoch noch
nicht vollendet24 ist, steht noch aus. Gerade aufgrund der Datierung von 10, 1, die
sich gut in das Gesamtkonzept des Apokalyptikers und der auf ihn zurückgehenden

Datierungen des Buches einfügt, ist die Einheit des uns vorliegenden Danielbuches

zu bekräftigen. Pseudonymität und Sprachwechsel haben ihren Platz innerhalb

dieser Konzeption.
Die Pseudonymität hat formprägend für die gesamte Apokalyptik gewirkt. So

wird Ereignis-Apokalyptik einerseits auf eine Person des Exils, andererseits auf
Weise der Vorzeit zurückgeführt. Beides kann seinen Grund in der organisch
gewachsenen Pseudonymität des Danielbuches haben. Daniel als Persönlichkeit
des Exils einerseits, andererseits vielleicht die Namenkombination mit dem in
Ez. 14,14 genannten Weisen der Vorzeit in Verbindung mit der Vorstellung, dass

alle Geheimnisse der mündlichen bzw. geheimen, apokalyptischen Tradition ebenso

wie die Gesamtheit der schriftlichen, d. h. biblischen Überlieferung Israels letztlich

auf die eine, anfängliche Offenbarung Gottes zurückgehen25, weisen den Weg
für die pseudonyme Namenwahl der späteren apokalyptischen Literatur.

Im Gegensatz zur Pseudonymität hat der Sprachwechsel, soweit wir sehen können,

nicht formprägend gewirkt, obwohl er im Danielbuch eine inhaltliche Funktion

hat. Dennoch zeigt gerade der Blick auf die Motivation der apokalyptischen
Ausformung der Endgestalt des Buches, dass dieses nicht nur das älteste und das

einzige in den Kanon der hebräischen Bibel aufgenommene apokalyptische Buch
ist, sondern auch in Form und Inhalt die spätere apokalyptische Literatur entscheidend

geprägt hat.
Ina Willi-Plein, Basel

23 Die Versuche liegen zeitlich zu nahe beieinander, als dass sie literarkritisch ausgewertet
werden könnten.

24 Diese Feststellung könnte wichtig sein im Vergleich mit der christlichen Apokalyptik in
der Johannesoffenbarung, in der der Engel verkündet, dass «Zeit nicht mehr sein wird»
(Off. 10, 6).

25 Vgl. den in dieser Beziehung aufschlussreichen Abschnitt 4. Esra 14,1-50. Esra empfängt
die Offenbarung der verlorengegangenen 94 Bücher, d. h. der 24 Bücher des biblischen Kanons,
die zur Veröffentlichung bestimmt sind, und der siebzig geheimen Bücher der esoterischen
Überlieferung. Dieser Offenbarungsempfang ist die Wiederholung bzw. das Gleichzeitigwerden
mit dem Empfang Moses und seiner Rolle als Mittler der gesamten Tradition.


	Ursprung und Motivation der Apokalyptik im Danielbuch

