Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 35 (1979)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Gerhard Krause, Gerhard Miiller u. a. (Hrsg.), Theologische Realenzyklopidie, 2. Agende -

Anselm von Caterbury. Berlin, de Gruyter, 1978. 798 S.

Der 2.Band folgt der Tradition des 1. Bandes,! insofern auch in ihm wieder Gewicht gelegt
wurde auf geographisch und biographisch orientierte Zusammenfassungen (Albanien, Alexan-
drien; Agobart von Lyon, Albert der Grosse, Alkuin, Ambrosius, Anselm von Canterbury, bis
hin zu Albright, Alt, Althaus). Besonders interessante Artikel sind auch folgenden Themen
gewidmet: Agrapha (O.Hofius), Alchemie (S.S.Hartman/J. Telle), Altar (C. H. Ratschow/
A. Stuiber/P. Poscharsky; mit Zeichnungen und z.T. farbigen Tafeln), Amerikanische Religio-
nen (A.Hultkrantz). — Unbefriedigend ist der Artikel «Allegorese», weil er nur die ausser-
christlichen Texte beriicksichtigt. Fiir den Rest wird auf «Hermeneutik» und «Schriftauslegung»
verwiesen. Warum diese Aufteilung?

Ein theologischer Schwerpunkt liegt auf dem iiber 100 Seiten umfassenden Artikel «Amt/
Amter/Amtsverstindnis». Wahrend die Religionsgeschichte von S. S. Hartmann leider nur auf
einer halben Seite abgehandelt wird, erfahren wir mehr zu dieser Frage, wie sie sich im A.T.
(D. Michel) und im Judentum (C. Thoma) stellt. Ausgezeichnet in seiner ausgewogenen Art ist
der Beitrag von J. Roloff zum N.T. und zu den Apostolischen Vitern. R. P. C. Hanson verfihrt
fiir die Alte Kirche mehr systematisch-zusammenfassend; man hitte sich vielleicht noch mehr
Details gewiinscht. Enttduschend ist aber die Liicke, die zwischen der Alten Kirche und der
Reformationszeit klafft. Die paar Zeilen, die K. Schéferdiek in seinem «Ausblick» fiir das Mit-
telalter liefert, konnen sie nicht ausfiillen, und der Leser fragt sich, ob da ein Bearbeiter aus-
gefallen ist. Gut ist aber die Entwicklung des 16. bis 19. Jahrhunderts von H. Fagerberg darge-
stellt. Freilich liegt der Akzent auf der lutherischen Tradition, und die calvinistische und zwing-
lianische Tradition werden nur nebenbei behandelt (auf 5 von 40 Seiten), was die Dinge in
einem etwas parteiischen Licht erscheinen ldsst. Das 20. Jahrhundert, insbesondere das oku-
menische Gesprich iiber das Amt, wird im schonen systematischen Artikel von C. H. Ratschow
mitbehandelt.

Wie im 1. Band schliessen ausfiihrliche Bibelstellen- und Sachregister den 2. Band ab.

Willy Rordorf, Neuchitel

Enrico Castelli (éd.), Le sacré. Etudes et recherches. Paris, Aubier, 1974, 492 S.

Im Januar 1974 hat in der Romer Universitit, organisiert vom Internationalen Zentrum fiir
Humanistische Studien und vom Institut fiir philosophische Studien in Rom, das 14. Colloqui-
um iiber Probleme der Entmythologisierung stattgefunden. Das Thema «Das Heilige» ist da-
bei von 30 Referenten aus christlicher, jiidischer, moslemischer und indischer Sicht behandelt
worden: E. Castelli, Langage théologique et langage sacral; E. Castelli, Un aspect du sacré:
Ja remémoration; H. Bouillard, La catégorie du sacré dans la science des religions; P. Ricoeur,
Manifestation et proclamation; G. Vahanian, Du sacré a l'utopie; U. Bianchi, Quelques re-
marques concernant I'usage des mots «religion» et «sacré»; J. Ladriére, Langage théologique
et philosophie analytique; C. Bruaire, Le sacré et I’apparence; J. F. Marquet, Sacré et profa-
nation; C. Geffré, Le christianisme et les métamorphoses du sacré; D. M. MacKinnon, Para-
bole et sacrement; M. Meslin, Le merveilleux comme théophanie et expression humaine du
sacré; J. Ellul, Loi et sacré, droit et divin. De la loi sacrée au droit divin; E. Bertola, Le
sacré dans les plus anciens livres de la Bible; A. Ravenna, Sacré et profane dans la pensée
d’Israél; J. S. Weiland, Analyse du mot qadosh; R. Panikkar, Le mythe comme histoire sacrée:
shunapshepa, un mythe de la condition humaine; L. Gardet, Notion et sens du sacré en Islam;
1. de 1a Potterie, Consécration ou sanctification du chrétien d’aprés Jean 17; H. Ott, L’expres-
sion symbolique et la réalité de I'inexprimable; L. Dupré, Idées sur la formation du sacré et
sa dégéneration; V. Mathieu. L’humanité est-elle sacrée?; X. Tilliette, La nature, la nostalgie
et le sacré. Variations sur un théme de Schelling; V. Boublik, L’éxpérience anonyme du sacré;

1 Theol. Zeitschr. 34 (1978), S. 177 f£.



Rezensionen 243

P. Prini, Le sacré comme événement démystifiant; H. Gouthier, L’art et le sacré: P.Kemp,
Le langage de la culpabilité comme révélateur du sacré; J. Brun, Transcendance et sacré;
M. van Overbeke, La machine sacrée. Considérations a propos du simulacre cybernétique;
A.De Waelhens, Vrai et faux sacré; A. Vergote, Equivoques et articulations du sacré.

Dabei werden die Bedeutung des Heiligen in den Religionen und die Begegnung der mythi-
schen Sprache mit der Ausdrucksweise der Kunst sichtbar. Allen Arbeiten vorangestellt ist
eine Dankesbezeugung an K. Kérenyi, der seit dem ersten Colloquium von 1961 als Inkarnation
griechischer Religiositit der modernen Zeit zum Verstdndnis von Mythos und Religion ge-
holfen hat. Die einzelnen Arbeiten ergeben miteinander ein lebendiges Bild des heutigen Be-
miihens um das Verstindnis der religiosen Sprache. Bruno Balscheit, Laufelfingen, Baselland

Rainer Flasche, Die Religionswissenschaft Joachim Wachs, = Theol. Bibl. Tépelmann, 35.

Berlin, de Gruyter, 1978. XII1+321 S.

In dieser Habilitationsschrift wird das religionswissenschaftliche Schaffen von Joachim Wach
(1898-1955) nach einer dreiteiligen Zielvorstellung entwickelt: 1. die Frage nach Wachs Bei-
trag zu einer Lehre von den homines religiosi, ihren religiosen Bezugssystemen und den Struk-
turen ihrer Gemeinschaften, 2. der Versuch, die Ansdtze der Wachschen systematischen Re-
ligionswissenschaft zu vertiefen und in eine Religionstheologie ausmiinden zu lassen und 3.
einen «bescheidenen Beitrag» zur Methodendiskussion zu leisten, indem die Problematik von
Religionsmodellen, religionswissenschaftlichen Begriffsapparaten und Beschreibungswegen be-
arbeitet wird.

Im ersten Teil der Darstellung (S. 13-242) erscheint das «Charismatische» im Lebensstil
Wachs an drei Schwerpunkten: sein praktiziertes und in seiner Antrittsvorlesung von 1924
theoretisch begriindetes Selbstverstindnis als Lehrer in der Meister-Jiingerschaft-Beziehung
(S. 15,19, 76); sein erfahrungsphilosophischer Begriindungszusammenhang des Religiosen als
Uberwindung der eigenen religiosen Krisis (S. 75) und deren Vertiefung als ein Hauptziel sei-
ner Religionswissenschaft (S. 95,159, 163-165); und die Suche nach einer Religionstypologie,
die sich als eine Mischung aus apriorischer Systematik und empirischer Forschung versteht
(S. 51, 106, 186, 286).

Der zweite Hauptabschnitt (S. 143-249) fasst die Grundintentionen von Wachs Verstindnis
der «Welt der Religion» (S. 163, 177), der sowohl historischen als auch systematischen Reli-
gionswissenschaft (S.177-192) und deren Durchfithrung im Analysieren der intellektuellen,
ethisch-kultischen und soziologischen Ausdrucksformen der religiosen Erfahrung (S.209-229)
zusammen. Es geht dabei vorerst darum, die Grenzen der Religionswissenschaft im Problem-
feld verschiedener Geisteswissenschaften (vor allem Theologie und Philosophie) abzustecken.
In diesem Zusammenhang wird dann die Religionswissenschaft grundsitzlich beschrieben
(S. 157-191): die religiose Apriori-Struktur (S. 196) in dem «Urerlebnis» (S. 164), welches durch
die Mannigfaltigkeit der religiosen Ausgestaltungen die «Letzte Wirklichkeit» (S. 165, 235, 240,
304) manifestiert wird, die Frage nach dem Wesen des erlebten Heiligen (S. 56, 71, 173), der
methodische Aufbau zum Studium der «Welt der Religion» und die quantitativen (Quellen-
stand, philologische Kenntnisse), qualitativen (Teilhabe, Einfiihlen, Intuition, historisch-
kritische Methode) und religiosen (integrales Verstehen, religionsimmanente Interpretation)
Voraussetzungen, um eine Theorie der religiosen Erfahrung und eine Typologie der religidsen
Ausdrucksformen (202) konzipieren zu konnen.

Die damit aufgeworfenen Probleme werden im dritten Teil besprochen (S.253-300). Da-
bei konnen folgende Akzente bevorgehoben werden: (a) zur integralen Verstehensmethode
(S. 201, 206) gehort auch das dialogische Verstehen (S. 270, 299-300), wonach die Religionswis-
senschaft die jeweils konkreten Glaubigen («sie») und nicht bloss das abstrakte Wesen ihrer
Religion («es») erfassen sollte, und (b) die Erinnerung daran, dass «Religion» ein abstrakter
Arbeitsbegriff fiir die immer je verschieden realisierte Religiositit ist (S. 272, 279, 290).

Der Verfasser wollte nicht bloss ein Referat zur religionswissenschaftlichen Methode von
Wach unterbreiten, sondern diesen Ansatz auch diskutieren und weiterfiihren. Folgende Dis-
kussionsbeitrige konnen dabei positiv erwdhnt werden: (a) die Mahnung (S. 269), nicht allzu
schnell mit dem Ziel des «integralen Verstehens» (S. 139, 157, 246, 249) einzusetzen, sondern



244 Rezensionen

vorerst die Bedingtheit des Verstehens zur methodischen und personlichen Bewusstheit zu er-
heben, (b) die Forderung (S.216,219) nach einer noch eingehenderen Form- und Struktur-
analyse der Ausdrucksformen religioser Erfahrung, (c) die Frage (S. 224, 288), wieweit eine re-
ligionsphinomenologische Typologie vertretbar sei, die sich praktisch bloss auf biblische Bei-
spiele bezieht und (d) die Feststellung (S.276-277), dass Wach seine Wertkategorien zu sehr
von der eigenen religiosen Erfahrung als engagierter Christ deduziert und dadurch eine Art
historischer Theologie mit normativem Charakter (S.249) als Religionswissenschaft formuliert
hat.

Flasche hat einen #usserst niitzlichen Beitrag zur methodischen Kldarung der Religionswis-
senschaft im allgemeinen und zur psychohistorischen Biographie des Religionswissenschaftlers
Joachim Wach geleistet. Im Sinne eines «bescheidenen Beitrags» (S.8), welcher angedeu-
tete Perspektiven noch bewusster werden lassen mochte, sei abschliessend noch auf folgende
Gesichtspunkte hingewiesen: (a) die vier von Wach vorgeschlagenen formalen Kriterien fiir
authentische religiose Erfahrungen (S. 207-208, 234-236) sollten m. E. durch noch eindeutigere
tiberindividualistische Gesichtspunkte erginzt werden (z. B. Relativierung der sozialen Kon-
trolle, Befreiung aus der Isolation. Grenziiberschreitung eines fixierten Sakral- und Profanver-
stindnisses), (b) die kulturanthropologische Bedingtheit und die wissenssoziologische Be-
schrinktheit des Forschers sollten in der gegenwirtigen Methodendiskussion stédrker hervor-
gehoben werden (S. 219-220, 227, 269) und (c) die erwdhnte Spannung zwischen «sie» und «es»
im dialogischen Verstehensprozess (S. 270, 299-300) sollte in der interkulturellen Gegenwarts-
situation noch eindeutiger auf ein «Wir-Miteinander» aller Religionen ausgedehnt werden. Die
Untersuchung von Flasche fiihrt uns verdankenswerterweise nicht nur bis zur Schwelle der
hier angesprochenen Perspektiven. Richard Friedli, Freiburg

Ake V.Strom & Haralds Biezais, Germanische und Baltische Religion. = Religionen der

Menschheit, 19, 1. Stuttgart, Kohlhammer, 1975. 391 S. DM 86.—.

Strom hat sich zum Ziel gesetzt, die seit dem Erscheinen der klassisch gewordenen Altgerma-
nischen Religionsgeschichte von J.de Vries 1957 gewonnenen neuen religionswissenschaft-
lichen, archéiologischen und sprachlichen Erkenntnisse fiir eine neue Darstellung der germa-
nischen Religion fruchtbar zu machen. Der Wert der Edda und der Sagas wird heute fiir die
Religionsgeschichte héher eingeschitzt als frither. Die germanische Religion wird nun in die
indogermanische Religionsgeschichte eingegliedert. Insbesondere wird nun Dumézils These
iiber die dreifache Organisation der indogermanischen Gotterwelt in Herrscherfunktion, Kamp-
ferfunktion und Néhrerfunktion sowie iiber gemeinindogermanische Urmythen und Kultten-
denzen auf die germanische Religion angewandt.

So werden die urgermanische Religion der Stein- und Bronzezeit und die siid- und nord-
germanische Religion der Eisenzeit dargestellt. Gemeinsame Vorstellungen in bezug auf Ur-
und Endzeit, Schicksalsglaube und Amterverstindnis werden aufgezeigt. In sehr knapper Form
wird das Fortleben germanischer Vorstellungen dargestellt. Hier wire aus Volkskunde und aus
der Geschichte des deutschen Aberglaubens viel mehr zu bieten. Ein reiches-archiologisches
und literarisches Material ist verarbeitet. Der Materialfiille fithrt zu einer gedrungenen, ge-
ballten Darstellung, der der Leser Rechnung zu tragen hat.

Von besonderem Wert scheint mir die umfassende Quellen- und Literaturangabe zu sein,
die fiir dieses Gebiet einzigartig sein diirfte.

Biezais behandelt die Religion der sprachlich miteinander verwandten baltischen Volker
der Pruzzen, Letten und Litauer vor deren Christianisierung. Dieses Gebiet der Religionsge-
schichte ist bisher wenig bearbeitet worden. Der Verfasser ist selber Balte und kennt die Pro-
bleme sowohl sprachlich als auch volkskundlich. Er zeigt, dass es auf dem baltischen Gebiet
religiose Gemeinsamkeiten gibt, wenn dort iiberall Himmel, Sonne, Mond, Donner und Mor-
genstern als numina bekannt sind, zu denen aber in der naiv-innigen baltischen Frommigkeit
auch die Gotteskinder, die grosse Gliicksmutter, die besonders bedeutsamen «Miitter» mit
ihren vielen baltischen Namen um die bis in die Gegenwart bedeutsamen Hausgeister treten.

Seit der Zeit jener Gemeinsamkeiten sind die baltischen Volker freilich ganz verschiedene
Wege gefiihrt worden. Die Pruzzen sind ausgerottet, die Letten gewaltsam kolonisiert und



Rezensionen 245

christianisiert worden, und die Litauer haben als letztes Volk Europas infolge der Heirat ihres
Fiirsten mit einer christlichen polnischen Konigstochter das Christentum iibernommen.

Biezais stellt die religidsen Phinomene so dar, dass er bei jedem Gebiet einen Uberblick
iiber die wissenschaftliche Diskussion gibt. Angesichts dieses sonst wenig bekannten Gebietes
ist auch hier das genaue Quellen- und Literaturverzeichnis von besonderer Bedeutung.

Bruno Balscheit, Laufelfingen, Baselland

Charles Conroy, Absalom Absalom! Narrative and Language in 2 Sam 13-20. = Analecta

Biblica, 81. Rom, Biblical Institute Press, 1978. XVI + 191 S. Lit. 11.000.

Es handelt sich hier um Ausziige aus der Dissertation eines irischen Alttestamentlers, die unter
der besonderen Betreuung durch Dennis J. McCarthy und unter dem Einfluss von Luis Alon-
so Schokel entstanden ist und 1977 dem Pépstlichen Bibelinstitut vorgelegen hatte. Sie bieten
eine Reihe von Struktur- und Stiluntersuchungen zu dem Textkomplex 2. Sam. 13-20 als Gan-
zem und zu zwei aus Raumgriinden ausgewihlten Einzeltexten (2. Sam. 13,1-22 und 17, 24—
19, 9). Dabei nimmt der Verfasser seinen methodischen Ausgangspunkt bei der prinzipiellen Un-
terscheidung zweier Aspekte des Lesevorgangs: dem vorwértsgerichteten aktuellen Lesen, dem
sich fortlaufend mehr und mehr ein Ereigniszusammenhang oder ein Sinngebdude aufbaut,
und dem riickblickenden reflexiven Lesen, dem sich das Gelesene als abgeschlossenes Gan-
zes darbietet. So unterscheidet er zwischen «The text as process and product» (S.8). Diese
Unterscheidung bestimmt die Darstellung insofern, als immer zuerst von der Analyse der Er-
zihlung («narrative analysis») und dann von der Analyse der Sprache und des Stils («lan-
guage analysis») die Rede ist. In der Einleitung erklart der Verfasser, dass er sich dieses Text-
komplexes als eines Stiicks exzellenter Kunstprosa im A.T. angenommen hat, obwohl er der
traditionellen Auffassung von der sogenannten Thronnachfolgegeschichte als einem einheit-
lichen literarischen Werk etwas skeptisch gegeniibersteht. Ein Exkurs zur «Ubergangsformel»
wijhj *hrj kn und zwei Anhénge zu seltenen Wortern und Wendungen sowie zu textkritischen
Problemen nebst einem sehr wertvollen umfassenden Literaturverzeichnis samt Register run-
den das Buch ab.

Die Art und Weise des «close reading» genannten Leseverfahrens bringt es mit sich, dass
man viele Wege hin und her durch den Text gefiihrt wird, dass man auf die vielfdltigen Kunst-
mittel und Stilziige aufmerksam gemacht wird, die dem Verfasser dieser Prosa zu Gebote
stehen, dass das Textprofil plastisch hervortritt, die dramatischen Elemente der grossen Tra-
godie entfaltet und eine theologische Dimension gedffnet wird, die — anders als es Gerhard
von Rad sah - in vielerlei Hinsicht erkennbar ist. In der Tat, das selbstgesteckte Ziel, dem zu-
kiinftigen Leser dieser Prosa Hilfen zu bieten, wird klar erreicht. Vielleicht hitte das alles in
der Druckfassung etwas gestrafft werden konnen und hitten die oft etwas ermiidend wirken-
den Aufzahlungen und Auflistungen gekiirzt oder ersetzt werden miissen. Doch wird jeder
Leser, durch die Fiille der Beobachtungen beeindruckt, das Buch bereichert und belehrt aus
der Hand legen. Denn hier scheint weiterhin gelungen, was bei solchen Untersuchungen nicht
immer der Fall ist, dass die Strukturanalyse der Aufdeckung der Sinnschichten des Textes
dient und sich nicht im rein Formalen erschopft. Klaus Seybold, Basel

Ralph P. Martin, Mark. Evangelist and Theologian. Exeter. Paternoster Press, 1972. S.240.

£ 3.00.

T. A. Burkill, New Light on the Earliest Gospel. Seven Markan Studies. London, Cornell Univ.

Press, 1972, XIV + 275 S. £5.20
Beide Biicher beschiftigen sich, wie schon die Titel sagen, mit Problemen des Markusevan-
geliums, allerdings in unterschiedlicher Art und Weise.

R. P. Martin widmet den grossten Teil seines Buches, ndmlich die ersten sechs Kapitel
(S. 17-162), der Darstellung des Ganges der Erforschung des Markusevangeliums. Nach einer
kurzen Einleitung beginnt er mit einer Kldrung des Begriffs «Evangelium» im Sinne einer Neu-
schopfung durch Markus (Markus als Evangelist und Theologe), worauf dann im 2. Kapitel die
Darstellung der Einschatzung des Markusevangeliums in der kirchlichen Tradition von
Augustinus bis Holzmann folgt, mit Ausblick auf die formgeschichtliche und redaktionsge-



246 Rezensionen

schichtliche Forschung. Das 3. Kapitel ist der historischen Einordnung des Markusevangeliums
bei den mehr traditionell orientierten Forschern Rawlinson und V. Taylor gewidmet, sowie
den Theorien von Marxsen und Brandon, welche die Abfassung des Markusevangeliums zeit-
lich vor Ausbruch des jiidisch-romischen Krieges oder an dessen Ende ansetzen. Im 4. und
5. Kapitel werden dann die theologischen und christologischen Fragestellungen, welche an das
Markusevangelium herangetragen worden sind, behandelt. Das 6. Kapitel bringt endlich den
Ubergang zum eigentlichen Anliegen des Verfassers. Es behandelt die Frage, warum Markus
sein Evangelium geschrieben hat. Der Verfasser weist verschiedene Auffassungen zuriick. Das
Markusevangelium ist weder eine Korrektur falscher messianischer Auffassungen (Schulz, Luz)
noch ein Gegenstiick zu einem haretischen, christologischen Glauben (T.J. Weeden), noch
ein Gegenschlag gegen doketische Tendenzen (Ed. Schweizer). Demgegeniiber will der Verfas-
ser zeigen, dass das Markusevangelium eine Erginzung des paulinischen Kerygmas darstellt.
Wie er das meint, legt er dann im 7. Kapitel (S. 163-205) dar, wo er verschiedene Texte aus
dem Markusevangelium untersucht, darunter die Zuriickweisung der Zeichenforderung durch
Jesus und Texte, die zeigen, wie Jesus seinen Tod am Kreuz in der tiefsten Verlassenheit erlei-
det. Das letzte, 8. Kapitel (S.206-226) fasst dann die These des Verfassers zusammen: Der
markianische historische Jesus hat in der nachpaulinischen Situation eine ganz besondere Be-
deutung; an ihm soll die Botschaft des Kreuzes und der Triumph des Jesus als Gottes Weg in
dieser Welt dargestellt werden. Dies ist gewiss keine ganz neue Erkenntnis. Die Bedeutung des
Buches von Martin liegt denn auch m. E. darin, dass es eine gute Orientierung iiber die mar-
kinische Problemstellung und die bisherigen Losungsversuche erlaubt.

Das Buch von T. A. Burkill vereint sieben Aufsitze, die zum grossten Teil schon friiher als
selbstindige Arbeiten vertffentlicht worden sind. Der erste Aufsatz «The hidden Son of Man
in the Mark’s Gospel» (S.1-38) bringt eine Auseinandersetzung mit Sjoberg’s Thesen iiber
den verborgenen Menschensohn in den Evangelien. Nach einer kurzen Studie iiber Mk. 2, 8-20
(S.39-47) sind drei weitere Aufsitze der Perikope iiber die Syrophdonizierin gewidmet (S. 48—
120). Wahrend der sechste Aufsatz «Theological Antinomies: Ben Sira and St. Mark» (S. 121-
179) zwei verschiedene Welten miteinander konfrontiert, bringt das Schlusskapitel: «The For-
mation of St. Mark’s Gospel» (S. 180-264) eine Auseinandersetzung mit dem gleichnamigen
Buch von E.Trocmé. T. A. Burkil ist der Auffassung, dass das Markusevangelium das #lteste
der vier kanonischen Evangelien ist; es ist seiner Meinung nach bald nach dem Fall Jerusa-
lems im Jahre 70 n. Chr. geschrieben worden, sehr wahrscheinlich in Rom.

Heinrich Baltensweiler, Binningen bei Basel

John M. Rist, On the Independence of Matthew and Mark. = Soc. f. N.T. Stud., Monogr., Ser. 32.

Cambridge, Univ. Press, 1978. VIII + 132 S. £ 5.30.

«Far too much has already been written on the Synoptic Problem», so lautet der Eingangs-
satz von John M. Rists Abhandlung iiber die Unabhéngigkeit des Matth. und Mark. von einan-
der. Wenn er nun trotz dem noch einen weiteren Beitrag zu der gleichen Thematik liefert, so
kann er es nur in der Uberzeugung tun, dass die richtige Losung noch nicht gefunden sei.

Rist verwirft die «literary derivation theory» und setzt an deren Stelle eine «oral tradition»-
hypothesis. An einem mit Hilfe der literarkritischen Methode durchgefiihrten Einzelvergleich
zwischen Matth. und Mark. sucht er evident zu machen, dass das auf dem Weg der traditio-
nellen quellenkritischen Analyse erzielte Ergebnis einer Abhéngigkeitsbeziehung zwischen bei-
den falsch sei und damit die Methode selbst. Seine Einzel-Untersuchung habe gezeigt, dass
keinerlei literarische Abhingigkeitsbeziehung zwischen ihnen bestehe. Die mehr oder minder
modifizierten Ubereinstimmungen zwischen ihnen liessen nur den Schluss zu, dass sie beide
unabhingig voneinander aus der «oral tradition» geschépft haben miissten.

Nun entsteht natiirlich die Frage, ob dieses negative «Ergebnis» an der literarkritischen
Forschungsmethode liegt oder an Rist. Es liegt an Rist. Kein Forscher kommt an der Grund-
tatsache vorbei, die ein unbezweifelbares und unverlierbares Ergebnis der Evangelienforschung
der letzten zwei Jahrhunderte darstellt, dass die «interrelationship» zwischen den Evangelien,
die ja das eigentliche synoptische Problem ausmacht, eine Dreiecksbeziehung mit dem Markus-
evangelium als Mittelglied darstellt. Dariiber gibt es unter den Vertretern der Markushypothese



Rezensionen 247

und der Griesbachtheorie keine Meinungsverschiedenheit. Es ist also weder nach der einen
noch der anderen Seite ein Einzelvergleich zwischen zweien dieser Evangelien durchfiihrbar,
ohne zugleich die Frage nach der jeweiligen Relation zum dritten zu stellen. Denn das eigent-
lich signifikante Verhéltnis von «agreement» zu «disagreement» erstreckt sich gleicherweise
auf alle drei Evangelien. Man kann daher niemals isoliert nur das eine mit dem andern einzel-
perspektivisch vergleichen, sondern muss stets alle drei unter die Gesamtperspektive einbe-
ziehen.

Zu diesem erheblichen prinzipiellen Fehler Rists kommt ein zweiter erschwerend hinzu.
Fiir seinen literarkritischen Einzelvergleich zwischen Matth. und Mark. schafft er sich durch
einige quellenanalytische Vorentscheidungen eine so ungiinstige Ausgangsposition, dass nichts
anderes als ein Fehlergebnis dabei herauskommen kann: 1. Er lehnt von vornherein die Gries-
bachhypothese als unhaltbar (untenable) ab; damit scheidet sie bei ihm fiir die quellenkritische
Uberpriifung aus. 2. Er spricht dem Mark. die Prioritdt zu. Und das sucht er zu «beweisen».
Da er ja die «literary derivation theory» ablehnt, bleibt ihm nichts anderes iibrig, als es auf
andere Art zu versuchen. Rist entscheidet sich fiir die psychologische Beweisfiihrung, indem
er den Gedanken einer Posterioritit des Mark. als geradezu unsinnig hinzustellen sucht: «Wie
sollte in einer Gemeinde», sagt er, «die das Matth. bereits besass, irgend jemand auf die Idee
gekommen sein, ein anderes Evangelium in der Art unseres Mark. zu schreiben? Dieses ist ja
kiirzer als Matth., lisst einen grossen Teil desselben aus; die gesamte Kindheitsgeschichte
fehlt, die Bergpredigt und die Auferstehungsberichte. Welchem Zweck sollte es iiberhaupt
dienen?» (8. 3). Dieser Einwand Rists gegen die Posterioritit des Markus wurde bereits 1782
von Joh. Benjamin Koppe in seiner Abhandlung «Marcus non Epitomator Matthaei» erhoben.
Dieser Trugschluss wird dadurch nicht richtiger, dass man ihn durch emotionale Exaltationen
zu erhirten sucht, so wie B. H. Streeter es tat: «Nur ein Wahnsinniger (lunatic) wiirde Matt-
hius’ Evangelium infantiae, die Bergpredigt und praktisch alle Gleichnisse auslassen, nur um
Platz zu schaffen fiir rein verbale Ausweitung fiir das, was iibrigbleibt.»1 Rist sagt davon,
indem er es wortlich zitiert: «Streeeter’s word on this topic is still authoritative» (S. 114).

Rist sucht mit Nachdruck allen Zweifeln an der Zuverlassigkeit der miindlichen Uberliefe-
rung vorzubeugen, indem er unter Berufung auf D. Guthrie erklirt, es sei geradezu zu einem
Axiom der neutestamentlichen Kritik geworden, die «oral tradition» verantwortlich zu machen
fiir die Abweichungen in den Evangelien, aber ihr nicht in gleicher Weise die Ubereinstimmun-
gen gutzuschreiben. Dieses Axiom beruhe auf einer grundlegend falschen Einschidtzung (fun-
damental misconception) der tatsdchlichen Situation und Lage der Uberlieferung wihrend der
Jahre zwischen 35 und 65 p. C. Wihrend dieser ganzen Zeit habe sie stindig unter Leitung,
Kontrolle und Korrektur der noch lebenden Augenzeugen gestanden. «It is absurd to suppose»,
sagt Rist, dass eine Tradition solcher Art nur als Erkldrung fiir die Divergenzen herangezogen
werden konne (S. 107).

In der ersten Zeit nach dem Tode Jesu diirfte zundchst nur eine miindliche Form der Uber-
lieferung bestanden haben, weil die ersten Christen allgemein in der Erwartung der Wieder-
kunft Christi standen. Dieses Argument wird auch von Rist mit Recht geltend gemacht. Wie
lange aber diese Periode angehalten hat, wissen wir nicht. Doch folgte auf die «Parusie-Erwar-
tung» die «Parusie-Enttduschung». Und eines Jahres muss das Bediirfnis entstanden oder die
Notwendigkeit erkannt worden sein, die miindliche Uberlieferung schriftlich zu fixieren. Wann
das begann, vermogen wir nicht zu sagen. Wir konnen nur den «terminus post quem non»
angeben: auf jeden Fall vor der Abfassung des Luk. Aber wann dieses geschrieben wurde,
dariiber gehen die Meinungen ebenfalls auseinander. John M. Rist ist der Ansicht, dass die
ersten schriftlichen Fassungen etwa 20 Jahre nach dem Tode Christi verfasst worden seien
(S.99). Die Abfassung des Lukasevangeliums datiert er auf kurz vor A.D. 70, die des Markus
und Matthéus auf die «middle-sixties».

Die entscheidende Frage ist aber die nach dem Zuverldssigkeitsgrad der miindlichen Tradi-
tion. Hat Rist recht mit seiner Behauptung, sie sei so gut wie unbezweifelbar, weil sie bis zur
Zeit ihrer schriftlichen Festlegung unter Leitung und Kontrolle der Apostel, ganz allgemein

1 B. H. Streeter, The Four Gospels (1924), S. 158.



248 Rezensionen

iiberhaupt der Augenzeugen gestanden habe? Er sagt es so, aber wir wissen iiber eine solche
apostolische Aufsicht nichts.

Wir beschriinken uns als Gegenargument auf das wichtigste, die Passion. Der Einzug Jesu
in Jerusalem, die Umstinde der Gefangennahme, der Verrat des Judas, die Verleugnung des
Petrus, das Verhor vor Pilatus, die Geisselung, die Verspottung Jesu, das Kreuztragen, die
Kreuzigung, die Kreuzesworte, die Kreuzabnahme — alle hierin enthaltenen Divergenzen ver-
mogen nicht gerade das Vertrauen in die Zuverldssigkeit der miindlichen Uberlieferung zu
stirken. Sinnentsprechend gleiche Fakten lassen sich bei fast allen grosseren Berichten fest-
stellen.

Zu unserm Bedauern miissen wir im Hinblick auf Rists Eingangssatz feststellen: Er hat
dem von ihm getadelten «Allzuviel» in der Behandlung des synoptischen Problems noch ein
weiteres «Zuviel» hinzugefiigt. Hans-Herbert Stoldt, Flensburg

Jan-A. Biihner, Der Gesandte und sein Weg im 4. Evangelium. Die kultur- und religionsge-
schichtlichen Grundlagen der johanneischen Sendungschristologie sowie ihre traditionsge-
schichtliche Entwicklung. = Wissenschaftl. Unters. z. N.T., 2. R., 2. Tiibingen, Mohr, 1977.
486 S. DM 59.-.

Nach der Ansicht deutscher Autoritiaten hat das Joh. seinen «Sitz im Leben» in der hellenisti-

schen Gemeinde. R. Bultmann begreift die johanneische Christologie als dialektische Auf-

nahme des gnostischen Mythos. Die Frage der Priexistenz wird durch ein gnostisches ErlGser-
schema geldst. Dazu kommt die existentiale Interpretation mit dem christologischen Begriff
des «Offenbarers». Enthusiasmus ist ein anderes Stichwort (W. Bousset, E. Kdsemann, S. Schulz).

Man sieht im Johannesevangelium eine mystisch-spekulative Religiositdt mit gnostisierender

Weltsicht. Das enthusiastische Denken fiihrt zum Doketismus. Bei der Epiphanie eines Gottes

kann die Sendungsaussage nicht zum Tragen kommen. Der angelsichsische und skandinavische

Ansatz legt aber keinen religionsphinomenologischen Typus und kein gnostisches Schema

seiner Finordnung des Joh. zugrunde. Man hilt die johanneische Frommigkeit fiir mystisch

(C. H. Dodd, H. Odeberg, N. A. Dahl, P. Borgen, W. A. Meeks). Weisheitstheologie wurde neuer-

dings als Alternative zur gnostischen Mythologie angeboten (M. Hengel, R.E.Brown, K.

Haacker). Die soziologische Betrachtungsweise bekommt im Joh. die Gemeinde mit ihrem

Christuszeugnis in den Blick.

Biihner kampft gegen unhaltbare Ansichten und legt einen neuen Entwurf vor. Religionsge-
schichtlich bestimmt er den Hintergrund des 4. Evangeliums prophetisch-apokalyptisch. Er
legt eine traditionsgeschichtliche Analyse vor, in der eine altjohanneische Christologie (vor 70)
von einer spatjohanneischen Form (nach 70) unterschieden wird. Fiir die jetzige Gestalt des
Evangeliums ist der johanneische Kreis (O. Cullmann) verantwortlich, der mit dem sich nach
70 konstituierenden Rabbinat in polemischer Auseinandersetzung stand.

Im 2. Hauptteil wird an zahlreichen Belegstellen gezeigt, dass im Joh. der Gesandte im
jiidisch-rechtlichen Denken verankert ist. Die spétjohanneische Christologie hat ein rabbinisch
beeinflusstes Botenverstindnis. Der johanneische Kreis konnte bereits vorhandene jiidische
Rechtskategorien und Normen aufnehmen und seine Sendungschristologie auf die Kulturge-
schichte des Alten Orients griinden. Der Botenverkehr unterlag juristischen Kategorien (S. 245)
und zeigte eine technische Struktur (S. 247). «Jesu Wissen um sein Gesendetsein hat eine Grund-
lage, die sich in vorgegebenen objektiven Kategorien ausdriickt» (S.249). Auch der Weg des
Boten hat eine feste Struktur: Beauftragung, Durchfiihrung, Riickkehr. «Auch hinter dem
Johannesevangelium steht als hermeneutisches Modell das dreiteilige Schema einer Botensen-
dung» (S.132). Die gnostische Ausformung des Schemas vom Gesandtenweg erweist sich als
ein spiterer und sekundirer Vorgang. Fiir die Selbstvorstellung des Boten vor dem Adressaten
hat sich kulturgeschichtlich eine Formelsprache entwickelt, die hinter den Wendungen «Ich bin
gekommen» und «Ich bin» steht. Es geht um eine Présentations- und Identifikationsformel.
Die Etikettierung «gnostisch» kann nur die spezifische Einfarbung eines Redeschemas sein,
nicht aber das Schema selbst, da das Schema auch in Texten moderner Werbung wiederzufin-
den ist (S. 163 A. 39; gegen Beckers und Bultmanns Offenbarungsredenquelle). Das 4. Evange-
lium setzt in rabbinischer Spezifizierung Rechtsmomente des prophetischen Botenverstindnis-



Rezensionen 249

ses voraus. Jesus ist als Bote in die Funktionen Gottes eingetreten, er ist Hirte, erweckt Tote
und vollzieht das Gericht. «Die Mittlerchristologie wird messianisch-heilsgeschichtlich ver-
kniipft. Jede Verbindung zwischen Gott und Mensch muss iiber Christus laufen» (S. 179). Der
im egod eimi enthaltene christologische Anspruch kann kulturgeschichtlich hergeleitet und aus
der Botenvorstellung theologisch gerechtfertigt werden.

Besondere kulturgeschichtliche Voraussetzungen finden wir in der jidischen Vertreter-
lehre. Ein Vertreter hat Vollmacht. Er beweist im Gehorsam die Rechtskraft seiner Sendung.
Die FEinheitsaussage zwischen Vater und Sohn beruht auf der Rechtsaussage, dass der Ge-
sandte wie der Sender ist (M. Ber. V, 5; b. Kidd. 41 bff. und viele andere; S.209 A.1). Das gilt
auch, wenn die Einheit auf das Verhiltnis Jesu zu seiner Gemeinde ausgedehnt wird. Die Ein-
heitslehre steht im Rahmen juristischer Terminologie. Man muss dazu nicht die Gnosis bemii-
hen. Die halachische Regel, dass der Gesandte nicht iiber dem Sendenden steht, findet Anwen-
dung in Jesu Verhiltnis zu den Jiingern. In dieser Weise untersucht der Autor 9 Klauseln der
jidischen Vertretungslehre und zeigt ihre Bedeutung fiir die johanneische Christologie auf
(S. 191-262). Daraus folgt als Ergebnis, dass Jesus als Gesandter seinen Auftrag in der johan-
neischen Christologie unter Beachtung aller Klauseln durchfithrte. Das zeigt auch, dass der
Umkreis des Judentums und seiner Kultur die Heimat des Joh. ist. Damit kommt der Autor
zum gleichen Ergebnis wie A. Schlatter, obwohl er methodisch anders vorgeht.

Im 3. Hauptteil geht es um die religionsgeschichtlichen Voraussetzungen, die das Judentum
anbietet. BEs werden religiose Gestalten gezeigt, auf die das Gesandtenrecht angewendet wird
und die in einem Botenweg stehen. Es geht um die vorjohanneische Schicht mit einem Pro-
phetenbild, zu dem Auf- und Abstieg gehdren, um eine Verbindung von Prophet und Engel.
Dieser 3. Hauptteil mit der traditionsgeschichtlichen Einordnung in die jiidische Apokalyptik
und Esoterik und dem dort aufgespiirten Bild vom «prophetischen Engel» bereichert die Wis-
senschaft um ein positives Ergebnis. Eine religionsgeschichtliche Analogie zur johanneischen
Christologie ist die im Spitjudentum ausgemalte Gestalt Moses. Dazu kommen Henoch und
Melchisedek in der Funktion des Menschensohns. Der bisher bekannte religionsgeschichtliche
Zusammenhang der johanneischen Christologie mit der Erwartung eines Propheten wie Mose
kann unter funktionalem Gesichtspunkt erginzt werden. Die Rabbinen haben die biographi-
schen Endpunkte von Moses Erdenleben durch priexistentiale und postexistentiale Aussagen
iiberhoht. Jesus weiss, woher er gekommen ist und wohin er geht (Joh. 8, 14). Das hingt mit
Engelsvorstellungen zusammen. Jakob sah Engel auf- und absteigen (Gen. 28, 12; Joh. 1, 51).
Der Hebrierbrief bringt die Uberlegenheit Christi iiber die Engel zum Ausdruck. Das zeigt,
dass die Christologie auf einer vorgegebenen jiidisch-apokalyptischen Engellehre aufbaut.
Phianomenologisch stimmt das christologische Schema mit der Engelsendung iiberein. Wenn
wir von der jiidischen Engellehre ausgehen, entfallen die Hypothesen der gnostischen Mytho-
logie.

Bithner kommt zu dem Ergebnis, dass die johanneische Christologie zwei nebeneinander-
stehende Aussagen hat: 1. den ab- und aufsteigenden Menschensohn, zu dem das Umfeld der
himmlischen Welt mit der Engellehre gehort, 2. den in die Welt gesandten und in den Himmel
zuriickkehrenden Sohn. Er erklirt dies durch Abhebung zweier Schichten. Eine altjohanneische
Schicht war am Menschensohn orientiert und brachte den Weg des Gesandten in Verbindung
mit dem Engel. Dariiber liege die Schicht der Redaktion des johanneischen Kreises, der sich in
der Auseinandersetzung mit der rabbinischen Normierungsbewegung festigte, welcher der rab-
binische Begriff des Gesandten und der Nachrichtenverkehr im Alten Orient iiberhaupt zu-
grundelag. «Der Weg Jesu von Gott weg und zu ihm zuriick wird als dem normalen Ablauf
eines Botenwegs entsprechend dargestellt» (S.266 f.). Redaktionsgeschichtlich ist der eine
historische Fixpunkt Qumran und Henoch-Apokalyptiker, die rabbinische Normierungsbewe-
gung der andere. Edeltraud Leidig, Ettingen, Kt. Baselland

Leonhard Goppelt, Der erste Petrusbrief. = Meyers Kritisch Exegetischer Kommentar iiber das
Neue Testament, XII, 1. 8. Aufl,, hrsg. von F. Hahn. Goéttingen, Vandenhoeck, 1978. 358 S.
Lw. DM 48.—.



250 Rezensionen

Leider konnte Goppelt seinen Kommentar zum 1. Petr. nicht mehr selbst vollenden vor seinem
Tod. Die Herausgabe verdanken wir seinem Nachfolger auf dem Miinchner Lehrstuhl F. Hahn.
Er hat es unternommen, den zwar vollstindigen aber noch nicht revidierten Text der Ausle-
gung zu uberarbeiten und die Anmerkungen zu erginzen und zu iiberpriifen. «Im {iibrigen
musste das ganze Manuskript den formalen Erfordernissen der Kommentarreihe angepasst
werden.» J. Roloff hat die noch fehlenden 2 Paragraphen der Einleitung beigesteuert: «Die
Kanonisierung» und «Die Uberlieferung des Textes».

Der ganze Kommentar verrit, wie sehr sich der Verfasser in seinen letzten Lebensjahren
mit den Problemen des Christseins in den Strukturen der Gesellschaft befasste (vgl. seine Auf-
satzsammlung «Christologie und Ethik»): Das «Fremdsein» in der Welt und zugleich die
fruchtbare Teilnahme am Geschick der Volker. Goppelt erkennt darin die einheitliche The-
matik des ersten Petrusbriefes: Die Existenz der Christen in der nichtchristlichen Gesellschaft
und ihre Bewiltigung durch die Bereitschaft, Repressionen zu ertragen, zu leiden. Er lehnt die
oft in den Brief eingetragenen Gegensitze zwischen dem ersten Teil (1. Petr.1,1-4,11) und
dem zweiten (4, 12 ff.) ab. Vielmehr versteht er die Aussagen iiber das Leiden im ersten Teil
als Hinweis auf die nétige Bereitschaft zum jederzeit moglichen Leiden um der Gerechtigkeit
willen, im zweiten Teil als Hinweis auf das unvermeidliche, konkrete Teilhaben an den «Pres-
sionen durch die Gesellschaft». Literarkritische Aufteilung des Briefes ist daher unnétig (auch
in Bezug auf die politische und kirchenrechtliche Haltung des 1. Petr.). Nach Goppelt ist es fiir
unseren Brief kennzeichnend, dass «unterschiedliche Traditionen durch eine fortschreitende
Gedankenfiihrung in der Weise verbunden werden, wie sich dies in den angesprochenen Ge-
meinden in nachapostolischer Zeit ergeben hatte».

FEin ldngerer Paragraph befasst sich mit literarischen und traditionsgeschichtlichen Zusam-
menhingen, denen Goppelt auch in seiner Auslegung besondere Beachtung schenkt. Interes-
sant ist seine Bestimmung des paulinischen Einflusses, den er auf die Abhingigkeit von einer
kirchlichen Tradition beschriankt, «die von der Begriffssprache und von Vorstellungen des
Paulus beeinflusst», aber «nicht gepriagt» ist.

Der Verfasser weist in seiner Auslegung immer wieder auf sprachliche Eigentiimlichkeiten,
die Einfluss einer (mit der synoptischen) von Paldstina ausgegangenen Tradition verraten und
auf die religionsgeschichtlichen Beziige des 1. Petr. zu Uberlieferungen der Qumranliteratur.

Die Situation der angesprochenen Gemeinden ist gekennzeichnet — nicht durch eigentliche
Verfolgung, wohl aber durch die seit der Aktion Neros gegen die Christen in Rom schwelende
und Ofters aufflammende gesellschaftliche Diskriminierung der Christen (zwischen 65 und 80).
«Der Brief er6ffnet allen Anzeichen nach die Reihe der von der romischen Gemeinde ausge-
henden 6kumenischen Schreiben nach dem Osten.» Petrus kommt als Verfasser nicht in Frage,
auch Silvanus nicht, wohl aber beniitzt der Brief Traditionen, «fiir die diese beiden Namen als
Sigel stehen konnen», sodass es begreiflich wird, dass der Brief unter ihren Namen geschrieben
wurde.

Die Auslegung zeichnet sich besonders aus durch die ausfiihrliche Aufarbeitung der tradi-
tions- und formgeschichtlichen Probleme, die bisher fehlte. Die Verarbeitung verschiedener
Uberlieferungen der alten Kirche erklirt den Charakter des Briefes besser als die Hypothesen
der Beniitzung einer Taufpredigt oder eines ganzen Taufgottesdienstes oder gar einer Passa-
Tauf-Eucharistie-Liturgie. Beachtlich ist der Exkurs iiber die Stindetafeltradition als genuin
christlicher Entwurf einer Sozialethik, die aufgrund der von Jesus und Paulus ausgehenden
Impulse (und nicht aufgrund alttestamentlich-jiidischer Tradition) «hellenistisches Ethos ver-
arbeitet».

Goppelt scheint mir allerdings noch zu sehr an eine tauftheologische Auslegung gebunden,
die er ofters mit traditionsgeschichtlichen und formgeschichtlichen Analysen verbindet, die
dem Text etwas aufzwingen, was in ihm nicht angelegt ist. Er meint iiberall Ankldnge an die
Taufe zu finden, weil fiir ihn «das Heilswiderfahrnis» im N.T. «grundlegend im Taufakt begeg-
net». So ist die Besprengung mit dem Blut Christi (1,2) von der Taufe her verstanden, ebenso
die Wiedergeburt (1, 3, trotzdem 1, 23 deutlich «das Wort» allein als Medium bezeichnet) und
die Berufung. Darum muss 1, 13-21 Taufparénese sein, darum appelliert auch der Bussruf 1, 14
an die Taufe. In 2, 21 soll der Aorist anzeigen, dass der Ruf durch die Taufe begriindet wurde.



Rezensionen 251

Von diesem (weithin in der neutestamentlichen Exegese herrschenden) Taufbegriff her, der
trotz aller gegenteiligen Behauptungen im Grunde magisch ist, wird schliesslich der Tauftext
in 3,21 kaum verstindlich. Vollig ohne Anhalt im Text ist auch die Verbindung der Charis-
mata mit der Taufe (4, 10).

Der Kommentar von Goppelt steht neben demjenigen von Selwyn unter den bedeutendsten
Versuchen, die Botschaft des 1. Petr. zu entfalten und seine Bedeutung als weisendes Wort an
die Gemeinde unter dem Druck der gesellschaftlichen Verh#ltnisse herauszuarbeiten.

Mathias Rissi, Richmond, Virginia

Gerhard May, Schopfung aus dem Nichts. Die Entstehung der Lehre von der creatio ex nihilo.

= Arb. zur Kirchengesch., 48. Berlin, de Gruyter, 1978. XII + 196 S. DM 82.—.

Fiir griechisches Denken war es unmoglich, eine creatio ex nihilo zu denken. Man nahm an,
dass die ewige Materie allem gottlichen Schaffen vorgegeben sei, oder hielt den Kosmos iiber-
haupt fiir ungeworden. Das ist der Grund fiir die Schwierigkeit, die der friihchristlichen Theo-
logie aus der Notwendigkeit, den biblischen Schopfungsgedanken in griechisch-philosophischen
Begriffen zum Ausdruck zu bringen, erwachsen ist. Nach der géngigen Auffassung ist die For-
mulierung der Lehre von der creatio ex nihilo der hellenistisch-jiidischen Theologie zu ver-
danken (vgl. 2. Makk. 7, 28). Diese Auffassung ist heute nicht mehr aufrecht zu halten. Helleni-
stische Juden konnten zwar von Gottes Schaffen aus dem Nichts reden, aber sie schlossen
damit die Annahme einer ewigen Weltmaterie keineswegs aus. Die Lehre von der Schépfung
aus dem Nichts ist vielmehr ein Ergebnis der theologischen Auseinandersetzungen des 2. Jahr-
hunderts. May, heute Professor in Miinchen, schreibt als erster eine umfassende Darstellung
der Geschichte ihrer Entstehung. Er bezieht die gnostische Theologie mit ein.

In einem 1.Kapitel gibt der Verfasser einen instruktiven Uberblick iiber das Schopfungs-
verstandnis des hellenistischen Judentums und des Urchristentums. Bis in die ersten Jahrzehnte
des 2. Jahrhunderts hinein wurden die Fragen nach der Moglichkeit der Entstehung des Kos-
mos und nach dem Wie des Schopfungsvorgangs von kirchlichen Autoren nicht gestellt. In der
Gnosis dagegen wurden diese Fragen als bedringendes Problem empfunden. Die Gnosis musste
erkldaren, wie und woher der Kosmos, der ja als feindlich und widergéttlich erfahren wird,
entstanden ist.

Im 2. und 3. Kapitel gibt May eine meisterhafte Darstellung der wichtigsten gnostischen
Entwiirfe. Markion lehrte, dass der Demiurg die Welt aus der ungewordenen, schlechten
Materie geformt habe. Der Demiurg kann, gerade weil er sich dieser Materie bedient hat, nicht
der wahre Gott sein. Besonders interessant ist Basilides. Im Gegensatz zu der iiberwiegenden
Mehrheit der gnostischen Lehrer hielt er an der Identitdt des hochsten Gottes mit dem Schop-
fergott der Genesis fest. Dieser Ansatz fiihrte ihn zur Folgerung, dass Gott den Kosmos nur
aus dem Nichts geschaffen haben kann. Basilides hat als erster die Lehre von der creatio ex
nihilo formuliert. Dabei ist allerdings zu beachten, dass die schopferische Titigkeit Gottes
sich fiir Basilides auf einen einzigen Akt beschrinkt: die Erschaffung des Weltsamens. Aus
diesem geht alles Seiende dann spontan hervor. Seine Lehre stellt darum eher eine Parallele
denn eine Vorstufe zur spiteren kirchlichen Lehre von der creatio ex nihilo dar. Anders liegen
die Dinge bei den Valentinianern. Der gottliche Urvater schafft nach ihnen nicht, sondern
bringt durch Emanation die Aonen hervor. Der Demiurg schafft dann aus den kérperhaft
gewordenen Affekten der Sophia den Kosmos.

Das 4. Kapitel ist Justin und Hermogenes gewidmet. Justin der Mirtyrer interpretierte die
Schopfung als Weltbildung. Der Gedanke, dass die Weltschopfung aus einer vorgegebenen
Materie erfolgt sein miisse, war fiir ihn noch selbstverstindlich. Am weitesten in der Uber-
nahme der kosmologischen Vorstellungen des mittleren Platonismus ist Hermogenes gegangen,
der gegen Ende des 2. Jahrhunderts in Antiochien und Karthago gelebt hat.

In der zweiten Hilfte des 2. Jahrhunderts setzte die theologische Entwicklung ein, die zur
Formulierung der kirchlichen Lehre von der Schopfung aus dem Nichts fiihrte, und diese Ent-
wicklung untersucht der Autor im 5. Kapitel. Die Lehre von der creatio ex nihilo wurde in
einem stirker werdenden Widerstand gegen die gnostische Bewegung und in Auseinanderset-



252 Rezensionen

zung mit der Philosophie formuliert. Justins Schiiler Tatian ist der erste uns bekannte christ-
liche Theologe, der ausdriicklich formuliert hat, Gott habe die Materie hervorgebracht. Er hat
diesen Satz wohl in der Debatte mit gnostischen Theologen entwickelt. Ausfiihrlicher als
Tatian setzte sich Theophilus von Antiochien mit dem Problem der Schopfung auseinander.
Er fiihrte alle wesentlichen Argumente schon an, mit denen die christlichen Theologen der
folgenden Jahrhunderte die Lehre von der Ewigkeit der Materie bestritten. Irendus stellte aber
endgiiltig das freie, voraussetzungslose Schopfersein Gottes sowohl der gnostischen Irrlehre als
auch der platonischen Lehre von der Weltentstehung entgegen. Irendus hat die Lehre von der
creatio ex nihilo so iiberzeugend entwickelt, dass sie seit dem ausgehenden 2.Jahrhundert
schnell zur selbstverstandlichen Voraussetzung des christlichen Redens von der Schopfung
wird. Er und Theophilus sind also die eigentlichen Begriinder der kirchlichen Lehre von der
creatio ex nihilo.

Die Thesen und Argumente des Autors sind insgesamt iiberzeugend. Gelegentlich wagt sich
der Verfasser recht weit in den Bereich der Hypothesen vor. Manchmal werden auch Probleme
in einer fiir den Nichtspezialisten allzu knappen Form dargelegt. May zeichnet die Geschichte
der Lehre von der Schopfung aus dem Nichts in allen ihren Stadien nach und gibt einen Bei-
trag zur Beantwortung der entscheidenden Frage, wie iiberhaupt in der Friihzeit christliche
Lehre entstanden ist. Lobend hervorzuheben ist auch die klare, gut lesbare Sprache. Zur Klar-
heit und Ubersichtlichkeit tragt weiter bei, dass die wissenschaftliche Diskussion in den An-
merkungen gefiihrt wird. Der Text bleibt damit von allem unndtigem Ballast frei.

Rudolf Brindle, Basel

Garfield Alder, Die Tauf- und Kirchenfrage in Leben und Lehre des Samuel Heinrich Fréh-
lich, VDM, von Brugg 1803-1857, Griinder der Gemeinschaft Evangelisch-Taufgesinnter
(Neutiufer, Frohlichianer, Nazarener, Apostolic Christian Church).=Basler und Berner
Stud. z. hist. u. system. Theol., 29. Bern, Lang, 1976. 245 S. Fr. 28.—.

Der Verfasser, 1979 zum Dr. h. c. der Theologischen Fakultit Basel promoviert, gibt aufgrund

des handschriftlichen Nachlasses, des Archivmaterials und der gedruckten Schriften S.Froh-

lichs eine einfithlsame und lebendige Darstellung von dessen Leben und Wirken und damit
zugleich einen wichtigen Beitrag zur schweizerischen Kirchengeschichte der 1. Hilfte des

19. Jahrhunderts.

Frohlich wurde in Ziirich und Basel wihrend seines Theologiestudiums von der Erweckungs-
bewegung erfasst. Seine Téatigkeit als Vikar in Leutwil, Kt. Aargau, und seine Glaubenstaufe
durch Ami Bost fiihrten 1834 zur Streichung «aus der Zahl der reformierten Geistlichen als
unwiirdig». In freier evangelistischer Wirksamkeit griindete er neutduferische Gemeinden, mit
Zentrum in Hauptwil, Kt. Thurgau, was zu Kimpfen, Unruhen, polizeilichen Ausweisungen
und schliesslich zur erzwungenen Auswanderung nach Strassburg fiihrte. Dazu trug auch seine
Verweigerung der kirchlichen Trauung bei — Frohlich wurde zu einem der Vorkampfer der
zivilen Trauung und fiihrte einen jahrelangen erfolglosen Kampf um die amtliche Anerken-
nung seiner nicht kirchlich getrauten Ehe. Er wurde der Staatskirche und anderen freikirch-
lichen Bewegungen gegeniiber immer mehr in eine verurteilende Haltung gedrangt. Sachlich
vertrat er die Alleingiiltigkeit personlicher Bekenntnistaufe, verglich die Staatskirche mit dem
Tier aus dem Abgrund (Apk. 13), dessen Anbetung in der Ausfithrung der biirgerlich-kirchlich
gebotenen Handlungen bestehe, forderte die Siindlosigkeit der Gldubigen entgegen dem simul
iustus et peccator und begriindete dies mit einer mystischen Auffassung des «Christus in uns»,
durch den der Gldubige nur noch ein neuer Mensch und damit in allem rein und geheiligt
sein konne. Frohlich berief sich als Vorbild u. a. ausdriicklich auf Tertullian und den Monta-
nismus.

Beeindruckend ist die Darstellung der Kimpfe Frohlichs gegen eine auch nach 1830 (Ge-
wiahrung der Glaubens- und Gewissensfreiheit in den «regenerierten» Kantonsverfassungen)
ungebrochen autoritire Staatskirchlichkeit. Inwiefern allerdings ein Heiligkeitsrigorismus und
das Prinzip der Ausschliesslichkeit einer Glaubenstaufe sich mit der Struktur einer 6ffentlich-
rechtlichen Volkskirche vertragen, ist ein auch heute ungeldstes und nach wie vor in unserer



Rezensionen 253

kirchlichen Praxis aktuelles Problem. Dies wird in Alders Darstellung indirekt, aber sehr pla-
stisch sichtbar, und damit wird die Frage nach der Breite der innerhalb der Volkskirche ertrag-
baren Spannungen aus historischer Sicht auch fiir die Gegenwart gestellt.

Ernst Saxer, Diibendorf, Kt Ziirich

Hans Rudolf Schir, Christliche Sokratik. Kierkegaard iiber den Gebrauch der Reflexion in

der Christenheit. = Basler u. Berner Stud. z. hist. u. syst. Theol., 34. Bern, Lang, 1977, 214 S.
«Seit Ende der sechziger Jahre ist es in der Theologie um Kierkegaard eher still geworden.
Das Abklingen der Existenztheologie, sowie das Entstehen einer politischen Theologie, die sich
viel eher Hegel und Marx als Kierkegaard verpflichtet weiss, ermoglichen aber auch eine neue
Perspektive. Die Selbstbesinnung einer nach-barthschen Theologie macht eine erneute Aus-
einandersetzung mit dem deutschen Idealismus und seinen Implikationen und in diesem Zu-
sammenhang auch mit Séren Kierkegaard notig. Es gilt, in einer gewandelten Situation sich
nun auch Kierkegaard neu anzueignen...» (S.13). Mit diesen einleitenden Sitzen trifft Schir
die heutige Sitnation um Kierkegaard ohne Zweifel sehr genau. Schon das Erscheinen seiner
griindlichen und sauberen Studie stellt daher vor die betroffene Frage, ob denn systematischer
Theologie von heute nicht Wesentliches fehle, indem Kierkegaard darin tatsichlich abwest.
Schirs Riickgriff auf Kierkegaard bewegt sich offensichtlich im Bereich einer echten Mangel-
situation.

Die Stille um Kierkegaard macht sich der Autor zunutze, um ohne schiefe und vorschnelle
Parteinahme prazis und sachnah Texte zu analysieren. Er beschrinkt sich dabei bewusst auf
einen relativ knappen Zeitraum in Kierkegaards Schaffen, die Jahre 1843/44, in denen jedoch
einige besonders bedeutende Werke — «Philosophische Brocken», der «Begriff Angst», die
«Reden» — erschienen. «Sie sind Ausdruck einer Selbstfindung und Wende im Denken Kierke-
gaards» (S.14). Zu dieser Selbstbeschrinkung der Untersuchung gehort weiter, dass sie sich
besonders auf Kierkegaards christliche «Sokratik» konzentriert, «eine besondere Argumenta-
tionsstruktur, die eng mit der Gestalt und dem denkerischen Vorbild Sokrates’ verbunden
ist» (S. 15). Die besonders diesem formalen Aspekt gewidmete Analyse macht denn auch den
Hauptteil IT der Arbeit aus. Diese «von Anfang an... ‘christliche Sokratik’» (S. 64) wird detail-
liert in ihrer tragenden Bedeutung aufgewiesen anhand des merkwiirdigen, kierkegaardschen
Spiels mit Pseudonymen, mit Ironie, Hypothetik und Dialektik. «Der ganze Kierkegaard, auch
der literarisch gesehen nicht pseudonyme, hat seinen Ort innerhalb der denkerisch sublimen
Netze von Ernst und Schmerz, die seine Pseudonyme geschaffen haben» (S. 88). Mit dieser
These trifft Schar ohne Zweifel einen der besonders wesentlichen Aspekte von Kierkegaards
Denken sehr genau, der sich jedem oft versuchten, allzu voreiligen Aneignen seiner messer-
scharfen Gedanken in den Weg stellt.

Weniger gliicklich scheint mir Teil III und VI der Studie gelungen zu sein, so wichtig die
darin angeschnittene Thematik auch ist. Der Versuch, «Kierkegaards Sokratik im geschicht-
lichen Kontext», das heisst vor allem im Hinblick auf Schelling, Hegel und Nietzsche, darzu-
stellen, scheint weniger ertragreich, so richtig es auch ist, Kierkegaard vorerst einmal in und
aus seiner Zeit zu verstehen. Die weiterweisende Schlussfrage «Von Kierkegaard lernen?»
bleibt, von einigen wichtigen Hinweisen abgesehen, im Wesentlichen offen. Doch spiegelt sich
in der Offenheit dieser erregenden Frage vielleicht nur besonders deutlich die heutige, allge-
meine Ratlosigkeit um Kierkegaard, von der der Autor mit grossem Recht ausgegangen ist.

Alfred Jiger, St. Gallen

Kurt Meier, Der evangelische Kirchenkampyf. 1. Der Sampf um die «Reichskirche». 2. Geschei-
terte Neuordnungsversuche im Zeichen staatlicher «Rechtshilfe». Gé6ttingen, Vandenhoeck,
1976. XV + 648; VII + 472 S. DM 64.—; 48.—; Subskr. DM 48.—; 44.—.

Meier will mit seiner Arbeit eine frithere Studie, «Die Deutschen Christen. Das Bild einer

Bewegung im Kirchenkampf des Dritten Reiches» (3. Aufl. 1967), fortsetzen. Er stellte dort

fest, dass eine weiterfiihrende, grundlegende theologische Untersuchung iiber das Gedankengut



254 Rezensionen

der Deutschen Christen eine «historisch-kritische Gesamterfassung des Kirchenkampfes zur
Voraussetzung» hitte (1, S. VIII). Dies will Meier jetzt in drei Binden nachholen, von denen
zweli erschienen sind.

Seinem Ansatz entsprechend sichtet der Verfasser das Material und bietet es in chronolo-
gischer Reihenfolge dar. Ansatz und Art der Darstellung, weil es sich um zahlreiche, schier
zahllose Einzelheiten innerhalb einer begrenzten Zeitspanne handelt, filhren zu einer verwir-
renden Fiille. Sie wird durch stirkere Gliederungen dem Leser nicht zuginglich gemacht. Zwar
helfen kurze biographische Angaben, die den Namen der handelnden Personen hinzugefiigt
werden, etwas Licht in die Szene zu bringen, bieten andererseits als knappe weitere Informa-
tionen noch mehr Material fiir den ohnehin etwas verwirrten Leser. Meier sieht selbst das
Problem und versucht ihm durch zahlreiche und z. T. auch umfangreiche Anmerkungen zu
entkommen, was aber wegen seines Ansatzes nur bedingt gelingt. So besteht der Wert und
Reiz dieser Binde vor allen Dingen fiir die wissenschaftliche Information, die eine Fiille von
Basisdaten erhilt. Das ist an sich kein Schaden, sondern im Gegenteil Beifall fiir ein wissen-
schaftliches Werk, das Standardcharakter anstrebt — und um diesen Anspruch und seine weit-
gehende Einlosung handelt es sich —, jedoch insofern bedauerlich, als eine breite Leserschaft
ihr verschlossen bleiben wird. Diese wird auch nicht dadurch gewonnen werden konnen, dass
breitere Leserschichten ihr eigenes Verhalten und das ihrer Eltern nachlesen kénnen. So weit
steigt Meier ins Detail auch wieder nicht ein. Dabei wire eine griossere Leserzahl dem abge-
handelten Thema und dem heutigen Informationsbediirfnis entsprechend wiinschenswert. Fiir
den Rezensenten ergibt sich daraus die Konsequenz, dass, wenn er auf Einzelheiten eingehen
will, notwendigerweise wesentlich stirker als ohnehin notwendig eklektisch vorgehen muss.
Hier seien nur zwei Punkte, weil von genereller Bedeutung, angefiihrt.

Meier verwertet Quellen aus West und Ost, wodurch sonst zwangsldufige Einseitigkeiten
vermieden werden. Leider wurde die seit 1972, dem Datum des Abschlusses des Manuskriptes
des 1. Bd., erschienene Literatur nur sporadisch eingearbeitet (so etwa Bd. 1, Anm. 1756).

Band 3, der den Gesamtverlauf des Kirchenkampfs in den Jahren 1937 bis 1945 darstellen
wird, soll auch Exkurse zu Einzelfragen wie zu theologischen Leitmotiven, religionspolitischen
und sozialpolitischen Aspekten enthalten (vgl. die Ankiindigungen in Bd. 1, S. XV). Dann wird
der Einstieg und Durchblick fiir manchen Leser auch leichter werden.

Ulrich Nembach, Goslar

Eberhard Jiingel, Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begriindung der Theologie des Gekreuzig-
ten im Streit zwischen Theismus und Atheismus. Tiibingen, Mohr, 1977. 564 S. Ln DM 78.—,
kart. DM 49.—.

Dieses Buch ist eine der bedeutendsten theologischen Erscheinungen der letzten Jahre im deut-

schen Sprachraum. Jiingel, der sich bereits in seinen fritheren Werken als ein Koryphie «unbe-

stechlicher Theologie» erwiesen hat, legt hier die reife Frucht seiner jahrzehntelangen Unter-
suchungen vor. «Unbestechlich» bedeutet im Blick auf dieses Werk vor allem zweierlei: mate-
riell eine Theologie, die sich ihre Themen nicht durch Ausleihen vom Kkurzatmigen Zeitgeist
vorschreiben ldsst, sondern ihr eigenes zentrales Thema beharrlich entfaltet, das Thema Gott;
und formal eine Theologie, die gerade angesichts der Grosse dieses Themas nicht so die «Basti-
onen des Unglaubens», sondern eher ihre eigene «Verschlafenheit» (S. 67) befiirchtet und also
jeder Gedankenlosigkeit und Zerstreutheit entgegenwirkt. Gott zu denken — in Konzentration
auf das biblische Wort (also offenbarungs-, nicht naturtheologisch) und in der Anstrengung des

Begriffs — das ist das Programm dieses Buches.

Das Programm wird in einer Reihe von Kapiteln durchgefiihrt, von welchen jedes bereits
eine gewichtige Monographie darstellt: zur Denkbarkeit, Sagbarkeit und Menschlichkeit Gottes.
Jiingel geht zundchst dem «dunklen Wort vom Tode Gottes» nach, zeitgeschichtlich in der
Auseinandersetzung mit neuzeitlichem Atheismus, vor allem aber kreuzestheologisch: das
Kreuz Jesu Christi — und in diesem Sinne der «Tod Gottes» — ist das Fundament des christ-
lichen Glaubens und also das Grundthema christlicher Theologie. Seiner sachgeméssen Entfal-
tung stand die alte und neue metaphysische Uberlieferung im Wege: sie hat Gott einseitig als



Rezensionen 255

den Absoluten, Allméchtigen, Unverginglichen und also Apathischen gedacht. Der Zerfalls-
prozess des metaphysischen Gottesbegriffes, dessen wesentliche Stadien von Descartes zu
Nietzsche im Buch scharfsinnig interpretiert werden, bedeutet deshalb fiir christliche Theologie
nicht nur eine Krise, sondern zugleich eine Chance, Gott erneut, zugleich biblischer und ge-
schichtsndher zu denken. Dabei bewidhren die Geschichte Jesu als das «Gleichnis Gottes»
(S.394) und die Trinititslehre als der «Inbegriff der Geschichte Jesu Christi» (S. 472) ihre
orientierende Kraft. Der dreieinige Gott ist das Geheimnis der Welt: nicht ein mysterium
tremendum, sondern das positive Geheimnis der uns alle tragenden und auf uns zukommenden
«mehr als notwendigen» Liebe. Sich auf dieses Geheimnis der Liebe Gottes auszurichten hilft,
Fixierungen auf Ideale und Lebensweisen der Selbsthabe durchzubrechen, damit wir «aus
Habenden zu Seienden» und also «menschlich und immer noch menschlicher» werden (S. 543).

Der Reichtum des Werkes konnte hier gerade nur angedeutet werden. Der geduldige und
konzentrierte Leser wird immer wieder viel und Wesentliches lernen konnen. Die Miihe, wel-
che das Lesen streckenweise kostet, lohnt sich. Die Bereitschaft, diese Miihe auf sich zu neh-
men, konnte geradezu zum Testfall des theologischen Ernstes der Zeitgenossen werden. Hier
wird eine «mehr als notwendige» Aufgabe der Theologie, eben das von innen und aussen der
Dogmatik oft so verschiittete Thema Gott glaubwiirdig freizulegen, besonders griindlich in
Angriff genommen. Das Resultat ist befreiend, nicht nur im theoretischen, sondern auch im
praktischen Sinne: die Belastungen des apathischen Gottesbegriffes mit seinen entfremdenden
psychologischen und sozialen Konsequenzen werden vom biblischen Ursprung her weitgehend
abgebaut — und daher manche selbstverschuldete Last von den Schultern der Kirche abgenom-
men. Wir haben Grund, fiir Jiingels Werk dankbar zu sein.

Doch fiihrt mich diese Dankbarkeit zugleich zu kritischen Riickfragen. Wird nicht die ein-
deutig zu bejahende Konzentration Jiingels im Ansatz und in der Durchfithrung von einer
gewissen Verengung des Horizontes begleitet? Ich denke etwa an folgende Akzente und
Aspekte des Werkes: Es fillt mir auf, wie schwach die alttestamentlichen Stimmen im biblischen
Fundament des Buches zum Tragen kommen, obwohl sie doch — gerade unter dem Titel «Gott
als Geheimnis der Welt» — schopfungstheologisch und heilsgeschichtlich Wesentliches beizu-
tragen hétten. Ahnliches finde ich im Blick auf die philosophischen Filiationen des Buches:
hier dominieren eindeutig die grossen Denker des deutschen Idealismus, wiéhrend der andere
Strom europiischen Denkens (etwa Denker des britischen Empirismus und des Marxismus) im
Schatten bleiben. Dies fiihrt dazu, dass — abgesehen von einigen wertvollen Hinweisen wie
etwa S.28 zum Problem der Herrschaft — der sozialpolitische Kontext der diskutierten Fragen
ausgeklammert wird. Kann man aber etwa dem Problem des modernen Atheismus gerecht
werden, wenn man es ausschliesslich im Kontext der Denkgeschichte reflektiert?

Diese gewisse Einseitigkeit des Buches (iiberspitzt kénnte man von dessen «idealistischen
Schlagseite» sprechen) hidngt wahrscheinlich mit dem von Jiingel bewusst bezogenen Standort
zusammen: dem der deutsch-lutherischen Geistes- und Theologiegeschichte. Es gelingt ihm,
die Schitze dieser Uberlieferung besonders souverdn und schopferisch zum Ausdruck zu brin-
gen und damit indirekt einen wichtigen okumenischen Beitrag zu bieten. Doch die Tragweite
dieses Beitrags wird gemindert, wenn direkte Beziige auf andere 6kumenische Bereiche mit
ihren Fragen und Gegenfragen nicht angestrebt werden. Ein Hauch von «splendid isolation»
schwebt iiber diesem Buch und macht es schwer iibersetzbar, nicht nur im philologischen
Sinne. Das ist um der Bedeutung dieses Werkes und um der dkumenischen Relevanz seines gros-
sen Themas willen zu bedauern. Jan Mili¢ Lochman, Basel

Siegfried Scharrer, Theologische Kritik der Vernunft. Vorwort von Helmut Thielicke. = Theol.
Beitr. 1. Tiibingen, Katzmann, 1977. 156 S. DM 28.—.
Die 1974 in Hamburg vorgelegte Dissertation umfasst zwei Teile: 1. Kritik der «empirischen
Vernunft» mit immanten Argumenten der empirischen Wissenschaftstheorie; 2. «Wahrheit als
Vertrauen» der «bodenlosen» empirischen Vernunft entgegengestellt. «Wahrheit als Vertrauen»
ist die typische Denkstruktur der hebr#isch-biblischen Tradition. Die Arbeit findet ihr legitimes
Motiv in den antitheologischen Attitiiden, die die empiristische Wissenschaftstheorie seit den
Urspriingen im Wiener Kreise bis hin zu Hans Albert in der Gegenwart begleiten, und in der



256 Rezensionen

bei manchen Theologen aufgekommenen Befiirchtung, die theologischen Aussagen den Kon-
trollierbarkeits- und Nachpriifbarkeitsforderungen der Empiristen unterwerfen zu miissen. In
dieser geistigen Spannungslage steht deshalb wieder neu an auszuweisen, was Glaube mit Den-
ken zu tun hat. Die Metaphysik-Theologie-Polemik der empiristischen Wissenschaftstheorien
in unserem Jahrhundert operierte mit dem scheinbar so scharfen Messer «Sinnkriterium».
Schritt fiir Schritt zeigt Scharrer, wie stumpf dieses Operationsmesser in Wirklichkeit ist. Schar-
rer setzt sich in seinem Rundgang durch die Hauptprobleme der Wissenschaftstheorie zum
Ziele, die Wahrheitskriterien des Empirismus nicht «mit theologischen Massstiben zu destruie-
ren, sondern mit solchen, die dem Empirismus selbst innewohnen» (nach dem Vorwort
von H. Thielicke). Stufe fiir Stufe wird aufgezeigt, dass rationales Denken in vor-rationalem
Vertrauen wurzelt, ohne dass es schlechterdings nicht vollzogen werden kann: Vertrauen ist
Ermoglichungsgrund der Vernunft. Die Jagd nach dem sogenannten «Nachpriifbarkeitskrite-
rium» erweist sich als erfolglos. Bei der empirischen Vernunft bleibt «das Vertrauen auf das
faktische Vorgehen der empirischen Wissenschaften» das einzige, was man «objektiv» festhal-
ten kann. Aber die empirische Vernunft, die nur auf ihre «Praxis» vertrauen kann, sitzt im
selben Boot wie die christliche Theologie, die sich nur auf Vertrauensurteile berufen kann. In
den sogenannten «Vertrauensurteilen» ist somit ein gemeinsamer Ermoglichungsgrund fiir
Glauben und Denken gefunden. «Wahrheit als Vertrauen» ermoglicht auch, die «Einheit der
Wabhrheit» festzuhalten, denn die «Vertrauenswahrheit» schliesst «Richtigkeitsurteile» ein. Eine
sogenannte «doppelte Buchfiihrung» ist hiermit so unnétig wie unsachgemaiss. Mit dem Aspekt
«Wahrheit als Vertrauen» korrespondiert biblisch der andere «Wahrheit als Person», so wie er
im Wort des johanneischen Christus: «Ich bin... die Wahrheit» angedeutet ist (Thielicke im
Vorwort, S. 13). In Auseinandersetzung mit Bultmann und Gollwitzer betont Scharrer, dass die
existentielle und personale Bindung der Wahrheit die Forderung nach der Richtigkeit im histo-
rischen und natiirlichen Sinne, d. h. den Anspruch auf Objektivitdt, nicht aus-, sondern ein-
schliesst.

Es ist Scharrer einigermassen gelungen, eingefleischte Scheinalternativen im theologischen
Gedankensystem in der Gegenwart als solche zu entlarven. Die programmatische Schrift bean-
sprucht nicht nur Schreibtischarbeit, sondern in Ansatz und Durchfiihrung aus der Lebens-
praxis sozial engagierter Tatigkeit motiviert zu sein. In der Ausfithrung provoziert Scharrer
in einer gewagten thesenhaften Kiirze, die zum Dialog reizen will. Freilich liegt auch hier eine
ihrer Schwichen: «Die taciteische» Kiirze (so Thielicke) fiihrt zu einer gewissen Schnoddrig-
keit im Ausdruck und Arroganz im Umgang mit doch einigermassen wichtigen Positionen und
Personlichkeiten. Das wird den Dialog gerade mit denjenigen schwer machen, die besonders
zum Dialog aufgerufen werden sollen. Im heutigen komplizierten theologischen Meinungsstreit
konnen zweifellos nur noch durch bewusste Konzentration auf profilierte Einzelpositionen und
damit riskierter Einseitigkeit Schneisen geschlagen werden. Freilich muss dann in Kauf genom-
men werden, dass theologisch gewichtige Versuche, die in einer #hnlichen Richtung Losungen
anzubieten, praktisch schon gar nicht mehr erwidhnt werden. Beispielsweise sei das Werk Karl
Heims genannt: Heim hat in seiner Lebensarbeit die Grenzen des «gegenstindlichen Denkens»
mit immanenter Kritik aufgewiesen, dann in dem bedeutenden Werk «Glaubensgewissheit»
(Aufl. 1917 bis 1923) die Bedeutung der Vertrauensurteile herausgemeisselt und in der gekonn-
ten Auseinandersetzung mit empirischen Problemen gezeigt, wie eine doppelte Buchfiihrung
fiir Theologen unangemessen ist. Aber vielleicht muss in einer neuen Atmosphare auch alles
«neu» gesagt werden. Horst W. Beck, Freudenstadt



	Rezensionen

