
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 35 (1979)

Heft: 4

Artikel: Der Abendmahlsstreit der Reformation und seine aktuellen
Implikationen

Autor: Bühler, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878486

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Abendmahlsstreit der Reformatoren
und seine aktuellen Implikationen

In diesem 1978 vor dem Berner Pfarrverein gehaltenen Vortrag wird zunächst
der Abendmahlsstreit bei der Berner Reformation berührt, in einem zweiten
Abschnitt soll die Frage gestellt werden, welche Bedeutung dem Thema des Abendmahls

für die Reformation im ganzen zukommt, und im dritten Teil wenden wir
uns den immer noch aktuellen Implikationen des Abendmahlsstreites zu.1

1.

Wie kaum eine andere stand die Berner Reformation 1528 im Zeichen des

Abendmahlsstreites. Das zeigt einmal die Berner Disputation vom 6. bis zum 26.
Januar 1528. Von den rund 20 Tagen der Disputationszeit nahm die Behandlung
der auf das Abendmahl bezogenen 4. These beinahe eine ganze Woche in
Anspruch, 14.-19. Januar. An dieser kurzen These entbrannte ein leidenschaftlicher
Streit, und zwar nicht so sehr zwischen Katholiken und Reformierten als
vielmehr unter den Reformierten, zwischen den Zwinglianern (Zwingli und Oekolam-
pad) und den Lutheranern (vor allem Benedikt Burgauer aus St. Gallen). Der
Wortlaut der 4. These selbst offenbart interessante Aspekte:

«Dass im Brot der Danksagung der Leib und das Blut Christi als ebendas, als Leib und
Blut, empfangen werde, lässt sich mit biblischer Schrift nicht beweisen.»2

Die Bezeichnung «Brot der Danksagung» verrät schon klar den zwinglianischen
Einfluss. Auffallend ist ferner der negative Charakter der These: Mit ihr wird
nur eine gewisse Meinung als schriftwidrig abgewiesen. Sie ist eigentlich nicht eine
These, sondern eine Antithese. Man könnte dabei zunächst meinen, sie wende sich

gegen die katholische Transsubstantiationslehre. Daran ist zweifellos etwas Richtiges.

Doch ist sie in ihrer Polemik auffallend ungenau und weit formuliert. Wenn
es wirklich nur um sie ginge, würde die katholische Lehre viel deutlicher
charakterisiert und viel schärfer verurteilt. Die 4. These der Berner Disputation aber ist
so weit formuliert, dass durch sie neben der altgläubigen Auffassung auch Luthers
Meinung als schriftwidrig abgelehnt wird, was zugleich den unterschwelligen
Eindruck erweckt, Luther sei eben in Sachen Abendmahl ein Papist geblieben. Hier
wurde also in der Abendmahlslehre klar zugunsten Zwingiis, der ja auch in Bern
mitdisputierte, Stellung genommen, und es ist bezeichnend, dass, als am 13. Ja-

1 Da hier das systematische Interesse an den «immer noch aktuellen Implikationen» leitend
ist, beschränke ich mich auf Angaben für das unmittelbar Zitierte. Quellen und Sekundärliteratur

sollen aber dadurch indirekt zur Geltung kommen.
2 Die Texte der Berner Reformation in moderner Übersetzung: M. Bieler, Dokumente der

Berner Reformation. Berner Synodus mit den Schlussreden der Berner Disputation und dem
Reformationsmandat (1978). Für die vierte Schlussrede der Disputation, s. ebd., S. 8.



P. Bühler, Der Abendmahlsstreit der Reformatoren 229

nuar die Thesen vorzeitig unterschrieben werden, einige wenige nur mit Erwähnung

von Vorbehalten zur 4. These unterzeichneten.3
In dem vier Jahre später, im Januar 1532, abgefassten Berner Synodus zeigt

sich ein ganz anderes Bild. Der Text des Synodus, den der in Bern weilende Strass-

burger Theologe Wolfgang Capito geschrieben hat, betont nun im Kapitel 19 zu
den Sakramenten allgemein und im Kapitel 22 zum Abendmahl, dass man sich
bei diesen Fragen «in keinerlei Zank einlassen»4 solle. Dieser Akzent spiegelt die

grossen Strassburger Bemühungen um Einigung und Verständigung wider. Doch
auch die inhaltlich entfaltete Auffassung der Sakramente verrät die Strassburger
Herkunft: Wohl gegen Zwingli, der inzwischen gestorben war, wird nun betont,
die Sakramente seien nicht blosse «Zeremonien» und «Kirchenschauspiele»,
sondern «Geheimnisse Gottes» oder «Geheimnisse der Kirche Christi», durch die
«den Gläubigen der Christus, der, im Heiligen Geist gegenwärtig, die Herzen
schwängert und ausfüllt, von aussen her vorgetragen» wird.5 Zugleich wird wohl
gegen Luther hervorgehoben, Leib und Blut seien zwar im Abendmahl, es gelte
aber, «vom Zeitlichen ins Ewige emporschauend», sich auf «die inwendige
Seelenspeisung» durch den Heiligen Geist zu konzentrieren.6 Im ganzen aber sind Capitos
Äusserungen friedlich, vermittelnd und deshalb auch schon stark auf die
liturgische Gestaltung und die Kirchenzucht orientiert.

Die Berner Abendmahlslehre - wenn man überhaupt von einer solchen
sprechen kann - ist also bei weitem nicht einheitlich. Sie offenbart vielmehr die

Spannungen und Verschiebungen im Abendmahlsstreit. Diese Widersprüchlichkeit
ist wohl verständlich, denn die Berner Reformation fand ausgerechnet in der

Zeit statt, in der die Auseinandersetzung um das Abendmahl am intensivsten war.
Die Vorbereitungsjähre der Berner Reformation 1526 - 28 waren auch die Jahre
des Konfliktes zwischen Luther und Zwingli; im Januar 1528, während in Bern
disputiert wurde, arbeitete Luther an seiner grossen letzten Schrift gegen Zwingli,
«Vom Abendmahl Christi, Bekenntnis»; im Oktober 1529 fand das Marburger
Gespräch statt; mit dem Jahre 1530 setzten die grossen Einigungsversuche ein.
Die Ereignisse und Texte der Berner Reformation sind Ausdruck dieser entschei-

6 R. Steck & G. Tobler (Hrsg.), Aktensammlung zur Geschichte der Berner Reformation
1521-1532 (1923), S. 591 (Nr. 1465): «Wider den fierden artickel wellend disputieren: Bene-
dictus Burgower, pfarrer zu Sant Gallen, Andreas Althammer, Jacobinus Ougsburger, predicant
zu Mülhusen, Augustus Gemuseus, predicant zu Mülhusen, Luthers opinion.» Später bildete
sich auch in der Berner Kirche selbst eine ziemlich starke lutherische Tendenz heraus; vgl.
dazu C. B. Hundeshagen, Die Conflikte des Zwinglianismus, Lutherthums und Calvinismus in
der Bernischen Landeskirche von 1532-1558 (1842).

4 Bieler (A. 2), S. 69. Vgl. auch S. 70: «Wenn wir nur geflissentlich dem Zank zuvorkommen,

soviel wir nur können, und nicht Glaubensartikel machen, mit denen einer den andern
halftert und unter seine eigene Meinung bringt und zwingt.»

5 Ebd., S. 70. Die kurze Formel «im Heiligen Geist gegenwärtig» weist hier schon auf das
zentrale Problem des Streites hin, das Problem der Realpräsenz Christi im Abendmahl (vgl.
unten 3. b). Die Realpräsenz wird hier dezidiert als Gegenwart im Heiligen Geist verstanden:
das bedeutet, wie wir noch sehen werden, eine eindeutige Stellungnahme im Abendmahlsstreit.

6 Ebd., S. 77. Das hört sich fast an, als ob Calvins Lehre vorweggenommen würde!



230 P. Bühler, Der Abendmahlsstreit der Reformatoren

denden und schicksalhaften Vorgänge. Wir müssen deshalb, wenn wir sie richtig
beurteilen wollen, die Perspektive erweitern und den Abendmahlsstreit in
grösserem Rahmen betrachten.

2.

Schon 1519 hatte Luther das Thema des Abendmahls behandelt, nämlich im
«Sermon von dem hochwürdigen Sakrament des heiligen wahren Leichnams
Christi und von den Bruderschaften». Doch erst 1520 in der grossen Kampfschrift
«Von der babylonischen Gefangenschaft der Kirche» setzte sich Luther grundlegend

mit der katholischen Sakramentslehre auseinander. 1) Zu einer ersten Phase
in der innerreformatorischen Auseinandersetzung kam es, als Karlstadt und
andere Luther mit ihren Reformbemühungen überflügelten und ihm mit einem
betonten Spiritualismus entgegentraten. Diese Phase schloss Luther 1525 mit der
grossen Schrift «Wider die himmlischen Propheten, von den Bildern und Sakrament»

ab. 2) Doch kaum war diese Phase abgeschlossen, setzte eine zweite ein.
Nun galt es für Luther, den Kampf gegen die «Sakramentierer», wie er sagte, zu
führen, die intensive, leidenschaftliche und schriftenreiche Auseinandersetzung
mit den Schweizern, mit Zwingli und Oekolampad, die sich von 1526 bis zum
Marburger Gespräch 1529 erstreckte. In diese Phase gehört, mit einer klaren Stellungnahme

zugunsten Zwingiis, die Berner Disputation. 3) Der Berner Synodus
hingegen gehört schon zur nächsten, zur dritten Phase, die man als die «Strassbur-

ger Phase» bezeichnen könnte. Im Vordergrund standen nun Bucer und Capita
und ihre unermüdlichen Versuche, durch eine Einigungsformel das etwas ernüchternde

Ergebnis des Marburger Gesprächs zu überholen. So entstand 1536, diese
Phase gewissermassen abschliessend, die Wittenberger Konkordie. Doch damit
war der Streit noch lange nicht abgeschlossen, weil die Schweizer die Wittenberger

Konkordie nicht annahmen. 4) Es begann eine vierte Phase, die stark unter
dem Einfluss Calvins stand. Durch seine engen Kontakte mit Bullinger und mit
den Strassburgern profilierte sich die reformierte Einstellung immer mehr. Die
Fronten wurden immer schärfer, und der langwierige und komplizierte Vorgang
der konfessionellen Trennung, der sich bis weit in die zweite Hälfte des 16.
Jahrhunderts erstreckte, setzte unweigerlich ein.

Es zeigt sich also, dass der Abendmahlsstreit fast von Anfang an die
Geschichte der Reformation mitgeprägt hat. Er ist nicht eine zeitlich beschränkte

Erscheinung, sondern begleitet die Reformation durch alle Perioden hindurch, und
zwar ist er durch eine erschreckende Leidenschaftlichkeit gekennzeichnet, die nur
allzu oft in Zerstrittenheit, Hass und gegenseitige Verachtung ausgeartet hat.
Dadurch entsteht für die reformatorische Theologie ein eigentümlich spannungsvoller

Tatbestand. Es gilt allerdings von der Reformation, dass sie durch ihre Betonung
des «Wortes allein» (solo verbo) die Bedeutung der Sakramente stark relativierte,
sie vom ungeheuren Gewicht befreite, das in der katholischen Theologie auf ihnen
lag, und das betrifft besonders das Abendmahl und den Wert, den ihm das katho-



P. Bühler, Der Abendmahlsstreit der Reformatoren 231

lische Verständnis der Messe beilegte. Doch nun kam es gerade in dieser
reformatorischen Theologie zu einem Abendmahlsstreit in einem zuvor kaum gekannten
Ausmass und mit einer zuvor kaum gekannten Leidenschaft. Wie konnte eine
solch radikale Relativierung in eine solch leidenschaftliche Auseinandersetzung
führen?

Für diesen paradoxen Tatbestand sehe ich folgende mögliche Erklärung. Die
mittelalterliche katholische Theologie war als solche eine Sakramentstheologie und
in ihrer höchsten Ausprägung eine Messtheologie. Dieses katholische Verständnis
wurde in der Reformation von Grunde auf abgelehnt. Doch gerade dadurch wurde
es für die reformatorische Theologie zur entscheidenden Testfrage, ob und wie es

ihr gelingen würde, von ihrem Standpunkt her eine klare Auffassung der Sakramente

und vornehmlich des Abendmahls zu entfalten. Es ging um die Frage, ob
und wie das Prinzip des Wortes allein letztlich noch so etwas wie Sakramente und
eine Sakramentslehre erlaube. Will man den innerreformatorischen Abendmahlsstreit

richtig verstehen, so muss man immer auch diesen gemeinsamen, im Hintergrund

stehenden Gegner, die katholische Auffassung, im Auge behalten.
Wir wollen also beobachten, wie die Reformatoren die Aufgabe der

Abendmahlslehre zu bewältigen versucht haben. Offenbar war diese Aufgabe so schwierig,

dass der Versuch nur als Streit zu bestehen war. Das hat aber zur Folge, dass

man ihn nicht einfach in der Form einer distanzierten, historischen Darstellung
beschreiben kann. Denn auch heute noch dürfte dem Streit einige Bedeutung
zukommen. Es muss deshalb vielmehr versucht werden, das Strittige möglichst scharf
aufzuweisen und den Streit gewissermassen erneut entbrennen zu lassen. Freilich
darf dieser Streit nicht in Zerstrittenheit enden. Es bedarf vielmehr eines kritischen
Masses, das uns hilft, den Streit und die Streitenden angemessen zu beurteilen.
Als solches Mass soll die Ausrichtung auf das Elementare und Lebensnotwendige
dienen, das im Abendmahl kund wird und letzten Endes seinen Sinn ausmacht.
Damit ist uns eine hermeneutische Richtlinie gegeben, die uns helfen soll, uns im
Abendmahlsstreit nicht zu verlieren und uns durch seine Komplexität und die oft
schwer nachvollziehbaren Gedankengänge der Streitenden nicht verwirren zu
lassen. Es bedarf in der Tat einer geduldigen Einfühlung und einer grossen Ver-
stehensbemühung, um den Streit im Wesentlichen zu erfassen. Daraus darf man
nicht vorschnell schliessen, es gehe eigentlich nur um Bagatellen und Scheinprobleme.

Die Reformatoren haben um einen echten Gegensatz gerungen, doch haben
sie das in der ihnen zur Verfügung stehenden Sprache gemacht. Gerade im
Abendmahlsstreit zeigt sich an vielen Stellen ein Ringen mit der Sprache. Das hat den
Streit oft erschwert, denn mit der traditionellen theologischen Sprache (etwa mit
der altkirchlichen Zweinaturenlehre) ist ein Wirklichkeitsverständnis verknüpft,
das das Erfassen der eigentlichen Problematik kompliziert. Es entsteht also die
Aufgabe, den Streit in Hinsicht auf ein angemesseneres Wirklichkeitsverständnis
zu interpretieren - man könnte fast sagen: die Aufgabe einer Entmythologisierung.
Gerade dafür bedarf es der Ausrichtung auf das Elementare und Lebensnotwendige.

Der Streit mag noch so kompliziert und unverständlich sein, letztlich geht
es um ganz Einfältiges: einfache Elemente wie Brot und Wein, schlichte Gebär-



232 P. Bühler, Der Abendmahlsstreit der Reformatoren

den wie das Essen und das Trinken, elementare Gaben wie der Leib und das Blut,
die Christus für uns am Kreuz hingegeben und vergossen hat.

3.

In dieser Ausrichtung auf das Elementare möchte ich die immer noch aktuellen

Implikationen verstanden wissen.
a) Wenn man die Frage nach dem Adressaten des Abendmahls stellt, scheint

die Antwort zunächst ganz klar zu sein: Adressat ist die feiernde Gemeinschaft,
die Gemeinde der Kommunion. Auch der Berner Synodus definiert das Abendmahl

als «ein Sakrament der Gemeinschaft und Vereinigung».7 Diese erste Antwort

steht jedoch mit der einfachen Feststellung in Spannung, dass das Brot und
der Wein zuerst jedem Einzelnen ausgeteilt werden, und dass also nur er der
eigentliche Empfänger sein kann. In den verschiedenen Lösungen, die diesem
Problem des Verhältnisses zwischen dem Einzelnen und der Gemeinschaft gegeben
werden, offenbaren sich schon ganz bestimmte Auffassungen des Abendmahls.

Im katholischen Verständnis der Sakramente liegt das Gewicht auf der Kirche
als der sakramentalen Institution. Die Teilhabe des Einzelnen am Sakrament
bedeutet vor allem seine Eingliederung in die Kirche, was in der Messe schon durch
die stellvertretende Funktion des Priesters unterstrichen wird. In dieser Eingliederung

liegt letztlich das Heil (extra ecclesiam nulla salus), das das sakramentale
Heilsmittel mitteilt. Hier ist also alles, auch der Einzelne, auf die Kirche
ausgerichtet.

Zwingli reagierte so scharf auf die katholische Auffassung, dass er sogar den
durch sie «verunreinigten» Begriff sacramentum verwarf und den Begriff Signum,
Zeichen, vorzog. Doch paradoxerweise geht er für sein Verständnis des Zeichens
auf den antiken profanen Sprachgebrauch von sacramentum zurück. Dort weist
dieser Begriff, vor allem in militärischer Hinsicht, auf das Pfand der Verpflichtung

und den Eid, der von den Soldaten bei dem Feldzeichen des Befehlshabers
geschworen wird. Von dort her erklärt sich Zwingiis Auffassung des Abendmahls
als eines Gedächtnisses. Das Gedächtnis ist Danksagung, in diesem betonten Sinne

Eucharistie, nachträgliche Danksagung an Gott für das schon zuvor von ihm
empfangene Heil. Dieses in Christus eröffnete Heil wäre sozusagen das Pfand,
das verpflichtend ist. Im Gedächtnis als Danksagung verpflichtet sich deshalb
der Christ vor der Kirche als Soldat Christi. Das Sakrament ist Pflichtzeichen, das

Pflichtzeichen der Einzelnen in der Kirche, die Zeremonie, in der sie als Soldaten
in die Kirche als den «Stosstrupp Christi» eingegliedert werden. Es ist die
Zeremonie der Aushebung und des Aufgebots und als solche ein Bekenntnis, Bekenntnis

des Christen vor der Kirche und der Kirche vor der Welt.
Trotz aller Unterschiede zeigt sich also in beiden Modellen eine klare

Orientierung auf die kirchliche Eingliederung. Das hängt damit zusammen, dass beide

i Bieler (A. 2), S. 77.



P. Bühler, Der Abendmahlsstreit der Reformatoren 233

auf Verpflichtung aus sind, denn auch in der katholischen Auffassung ist nur
errettet, wer das sakramental empfangene Heil in guten Werken Wirklichkeit werden

lässt.
Radikal anders sieht das Verhältnis zwischen dem Einzelnen und der Gemeinschaft

aus, wenn das Abendmahl nicht auf die Verpflichtung, sondern ganz auf
den passiven Empfang hin orientiert wird. Das geschieht bei Luther. Bei ihm ist
die Kommunion zentral Gemeinschaft des Einzelnen mit Gott und in dieser
Gemeinschaft, nicht etwa erst in der kirchlichen Eingliederung, geschieht das Heil
des Menschen. Freilich wird damit die Gemeinschaft zwischen den Menschen
keineswegs einfach negiert. Aus der allein rettenden Gemeinschaft des Einzelnen mit
Gott entsteht vielmehr erst echte zwischenmenschliche Gemeinschaft, in der der
eine des andern Lasten trägt (Gal. 6, 2). Diese christliche Gemeinschaft ist die
Gemeinschaft der Einzelnen vor Gott, die Gemeinschaft, in der Einzelne einander
helfen, vor Gott zu leben.

Diesen Punkt des Streites kann man mit folgender immer noch aktueller
Implikation zusammenfassen. Es ist heute üblich, im Abendmahl die Gemeinschaft ins
Zentrum zu rücken. Dagegen gilt: will man das Abendmahl als Empfang des
göttlichen Heils verstehen, so kommt eigentlich nur der Einzelne als Empfänger in
Frage. Erst dann kommt auch angemessen zum Ausdruck, dass das Abendmahl
Gemeinschaft stiftet.

b) Dass das Problem «Einzelner und Gemeinschaft» zum christologischen Pro-
und Luther. Für die katholische Auffassung ist im Grunde genommen - und etwas
blem führt, das zeigt sich am besten am Gegensatz zwischen dem Katholizismus
vereinfachend formuliert - die Kirche das «Ursakrament», das sich in den sieben
Sakramenten mitteilt. In seiner Auseinandersetzung mit der katholischen
Sakramentslehre ging Luther nicht wie Zwingli auf den profanen Sprachgebrauch
zurück, sondern vom lateinischen sacramentum zurück zum neutestamentlichen
griechischen mysterion und kam deshalb zum Schluss, eigentlich gebe es im Neuen

Testament nur ein mysterion und deshalb auch nur ein Sakrament, und zwar
sei das Christus selbst. Christus ist das einzige Sakrament, und die Sakramente
sind nur sakramentale Zeichen dieses einen Sakramentes. Damit ist das

Grundproblem des Abendmahlsstreites, aus dem alle weiteren Aspekte folgen, klar
formuliert: das Problem der Realpräsenz Christi, die Frage, ob und wie Christus im
Abendmahl wahrhaftig gegenwärtig ist. Dass Christus präsent ist, ist eigentlich
unbestritten; wie er es ist, ist hingegen um so mehr umstritten.

Für Luther heisst die Realpräsenz Christi, dass Christus wirklich in den
Elementen gegenwärtig ist, dass das Brot und der Wein zugleich wirklich der Leib
und das Blut Christi sind. Im Abendmahl sieht Luther also die angemessene
Wiederholung des Paradoxes der Menschwerdung Gottes, seiner Fleischwerdung in
Christus. Da war nur ein armseliger Mensch, und siehe, dieser Mensch war
zugleich Gott. Dieses Paradox wird im Abendmahl pointiert sichtbar: da ist nur ein
Stück Brot, und siehe, das ist der Leib Christi; da ist nur ein Schluck Wein, und
siehe, das ist das Blut Christi. Diese Christologie des Paradoxes der Menschwer-



234 P. Bühler, Der Abendmahlsstreit der Reformatoren

dung Gottes wollte Luther gegen zwei Formen der Abschwächung, der Entschärfung

des Paradoxes durchhalten.
Einmal betonte er sie gegen die katholische Transsubstantiationslehre. Nimmt

man eine Verwandlung der Substanzen an, so dass Brot und Wein substanzhaft
Leib und Blut Christi werden und von ihnen nur noch Akzidentien, äussere Merkmale

bleiben,8 so bedeutet das eine Aufhebung des Paradoxes, denn dann gilt
ähnlich, dass Gott nicht die menschliche Natur angenommen hat, sondern nur
deren Akzidentien, deren äussere Eigenschaften. Dann gilt, dass die menschliche Natur

substanzhaft in die göttliche verwandelt wurde und Christus nur äusserlich
Mensch wurde. Dagegen betonte Luther das unaufhebbare «zugleich»: zugleich
Brot und Leib, zugleich Wein und Blut, zugleich Mensch und Gott.

Dieses Paradox musste er aber andrerseits auch gegen die verschiedenen Formen

von Spiritualisierung der Realpräsenz verteidigen, die ihm die anderen
Reformatoren entgegenhielten. In diesem Punkt des Streites stellten sich viele schwierige

christologische Probleme. Diese Komplexität hängt damit zusammen, dass

hier drei Ebenen ineinander verwickelt sind: einmal die Einheit der Person
Christi, ferner die zwei Naturen Christi, die menschliche und die göttliche, und
schliesslich die zwei Stände Christi, die Erniedrigung, sein irdisches Leben, und
die Erhöhung, seine himmlische Herrlichkeit. Während für Luther die Realpräsenz

die paradoxale Präsenz des leiblichen, des irdischen Christus in seinen zwei
Naturen war, bedeutete sie für seine Gegner nur eine geistliche Präsenz, und zwar
sei sie nur geistlicher Art, weil für sie Christus im Stande der Erhöhung nicht mehr
seiner Menschheit nach, sondern nur noch seiner Gottheit nach hienieden gegenwärtig

sein kann. Darin sah Luther eine Entschärfung des Paradoxes. Als ihm
Oekolampad in Marburg zurief: «Hanget nicht so sehr an der Menschheit und am
Fleische Christi, sondern erhebet den Sinn zur Gottheit Christi!», antwortete
Luther vehement: «Ich weys von keinem Gott, denn der Mensch worden ist; so
will ich keinen andern auch haben.»9

Dieser zentrale Gegensatz trennte Luther von Zwingli und Oekolampad, aber
auch von Calvin. Für diese konnte es keine leibliche Präsenz geben, weil die
Leiblichkeit notwendig die Räumlichkeit impliziert. Will man deshalb dem Menschen
Jesus nicht einen unendlichen Leib geben und ihm dadurch seine wahre Menschheit

nehmen, so muss man berücksichtigen, dass er seit der Himmelfahrt zur Rechten

Gottes sitzt und nur an diesem himmlischen Ort sein kann. Das hat aber zur
Folge, dass seine Präsenz im Abendmahl geistlicher Art ist, seiner Gottheit nach
oder - wie Calvin sagte - seiner Herrlichkeit nach geschieht. Bei Zwingli
vollzieht sich die Präsenz in der feiernden Gemeinde, die im Gedächtnis eine «Trans-

8 Nebenbei bemerkt hier Luther, dass dieses Verbleiben der Merkmale ohne die sie begründende

Substanz für die aristotelische Lehre, auf die sich die scholastische Theologie beruft,
eine Unmöglichkeit darstellt, die die scholastische Theologie nur mit dem Wunderbegriff
überwinden kann.

» W. Köhler, Das Marburger Religionsgespräch 1529. Versuch einer Rekonstruktion (1929),
S. 27 und 93.



P. Bühler, Der Abendmahlsstreit der Reformatoren 235

substantiation» zum geistlichen Leib Christi erfährt. «So befindet sich der Leib
Christi nicht im Brot, sondern in der um das Brot versammelten Gemeinde».10
Bei Calvin hingegen wird betont, dass der Heilige Geist mit den leiblichen Elementen,

die den Leib speisen, eine geistliche Seelenspeisung verbindet. In dieser
Seelenspeisung sah Calvin die eigentliche Realpräsenz Christi, also eine Präsenz
im Heiligen Geist, wie wir sie schon im Berner Synodus angetroffen haben. Deshalb

wäre eine leibliche Präsenz für ihn eine Beleidigung des wunderbaren Handelns

des Geistes.

Bei Luther werden diese Gedankengänge als rationalistische Argumente, die
Gott am Mass des Menschen und der Vernunft messen, abgelehnt. In Marburg
verwarf er die Festlegung seiner Meinung auf die lokale Präsenz als «mathematische

Haarspalterei».11 Für ihn gab es eine übernatürliche, in der Allmacht Gottes
gründende Allgegenwart des menschlichen Leibes Jesu, der, weil er in Christus
mit Gott verbunden wurde, nun überall ist, wo auch Gott ist, und so an seiner
schlechthinnigen Ubiquität teil hat. Man muss hier sorgfältig auf die hermeneu-
tische Intention dieser Lehre achten: Luther ging es in der schwierigen Frage der
Ubiquität um die Möglichkeit, das, was der irdische, menschgewordene Gott für
uns getan hat, überhaupt noch zur Sprache zu bringen. Diese Möglichkeit wurde
für ihn in Frage gestellt, wenn die Gegenwart Christi nur noch seiner Gottheit
nach ausgesagt wird. Deshalb betonte Luther die paradoxale Einheit der Person
Christi in den zwei Naturen durch beide Stände hindurch. Wie in der Erniedrigung
Gott dieser einzelne, am Kreuz gestorbene Mensch war, so ist nun in der Erhöhung
dieser Mensch der allgegenwärtige Gott. Während Zwingli die Figur der Alleosis
entfaltete, die ihm erlaubte, was von Christus ausgesagt wird, jeweils auf eine der
zwei Naturen zu beschränken, strebte Luther mit der Figur der Synekdoche gerade
das Gegenteil an: was nur von einer Natur ausgesagt wird, muss in der Einheit der
Person von beiden gelten. Dadurch tendiert seine Auffassung auf die predicatio
identica, eine identische Prädizierung der zwei Naturen im Rahmen der persönlichen

Einheit, und deshalb auf die communicatio idiomatum, den Austausch der
Eigenschaften zwischen den zwei Naturen im Rahmen der persönlichen Einheit.
Letzten Endes wollen diese komplexen christologischen Lehren nur eines: die
Betonung der paradoxalen Heilsbedeutung des Kreuzestodes Christi. «Denn wenn
ich das glaube, dass allein die menschliche Natur für mich gelitten hat, so ist mir
der Christus ein schlechter Heiland, so bedarf er wohl selbst eines Heilands.»12

Die immer noch aktuelle Implikation lautet knapp formuliert: Das Abendmahl
ist nicht ein heiliges Mahl, in dem wir andächtig göttlicher Dinge gedenken (nur
die Gottheit). Es ist auch nicht eine Agape der Freundschaft mit dem Menschen
Jesus (nur die Menschheit). Es ist das Mahl des uns immer noch errettenden
Paradoxes: «Da ist ein Mensch, und siehe, er ist Gott.»

10 J. Courvoisier, Zwingli als reformierter Theologe (1966), S. 108.
11 Köhler (A. 9), S. 26.90; zu diesem Thema im ganzen S. 26-31.90-107.
12 Luther, Weim. Ausg., 26, S. 319, Z. 37-39.



236 P. Bühler, Der Abendmahlsstreit der Reformatoren

c) Wenn wir bei Calvin lesen, die Aufgabe der Kirche sei die Verkündigung
des Wortes und die Verwaltung der Sakramente, so ist das eine Kurzformel für das
reformatorische Problem. Man darf freilich die zwei Aspekte weder als miteinander

konkurrierend noch als einander ergänzend verstehen, sondern muss sie als
zwei Varianten einer einzigen Verkündigungsautgabe auffassen. Diese Orientierung

am Wort konstituiert die eigentliche Erneuerung der reformatorischen
Sakramentslehre.

Im katholischen Verständnis hegt das Gewicht darauf, dass dem Sakrament eine
vom Wort unabhängige Wirkung zugesprochen wird, und zwar eine institutionalisiert

objektive gnadenhafte Wirkung als Heilsmittel. Man sprach von einem opus
operatum,13 wörtlich übersetzt: von einem «gewirkten Werk»; damit war gemeint,
dass es kraft des Vollzogenseins als solchen wirksam wurde, dass es an sich gottgefällig

und verdienstlich war, wie das am Messopfer offenbar wurde. Durch dieses

opus wurde der Mensch substanzhaft in seiner habitualen Ausstattung verwandelt
und so zur verdienstlichen Mehrung der Gnade befähigt. Nun könnte man meinen,
demgegenüber bestehe die reformatorische Einstellung in der Betonung des
sogenannten opus operands, des «Werkes des Wirkenden», d. h. in der Betonung dessen,

was sich durch den Handelnden in ihm vollzieht. Man könnte darin die
Ausrichtung auf den alles entscheidenden Glauben sehen. Doch darin liegt die Gefahr
der spiritualisierenden Interpretation, wie sie etwa bei Karlstadt oder teilweise bei
Zwingli vorliegt. Dadurch wird das Abendmahl davon abhängig gemacht, wie die
Feiernden der Verpflichtung nachkommen, wie sie sich verhalten, und wie sie das
Abendmahl empfangen, was ja die Alleinwirksamkeit der göttlichen Gnade erneut
in Frage stellt.

Man muss deshalb radikaler ansetzen. Es ist die Perspektive des opus, des Werkes

überhaupt, die ganz falsch ist. Damit ist immer noch verknüpft, dass der
Mensch irgendwie vor Gott Werke vorweisen muss. Das katholische Messopfer
wird, wenn auch als Christi Verdienst, von den Menschen Gott entgegengehalten.
Dagegen gilt es, die Perspektive des Wortes als entscheidende Perspektive zu betonen.

So wird bei Luther hervorgehoben, dass im Abendmahl alles an den
Einsetzungsworten Christi hängt. Die Realpräsenz Christi hing für ihn nicht an den
Substanzen, weder an der Transsubstantiation noch an einer sogenannten Konsubstan-
tiation - wie seine Gegner fälschlicherweise meinten, wenn sie seine Auffassung
auf die Idee der Lokalpräsenz reduzieren wollten -, sondern am Wort. Als das

Marburger Gespräch begann, nahm Luther eine Kreide, schrieb auf den Tisch
«Hoc est corpus meum» und zog das Tischtuch darüber.14 Damit war eigentlich
schon alles gesagt. Das Einsetzungswort ist ein klares, eindeutiges Wort, und eigentlich

gilt die Realpräsenz nur, weil dieses klare Wort gilt.

13 Mit der hier aufgenommenen Unterscheidung von opus operatum und opus operantis
wurde ursprünglich in der scholastischen Theologie der Unterschied zwischen den neutesta-
mentlichen und den alttestamentlichen Sakramenten markiert. Sie spielt aber auch in
kontroverstheologischer Hinsicht eine wichtige Rolle.

14 Köhler (A. 9), S. 9. 57.



P. Bühler, Der Abendmahlsstreit der Reformatoren 237

Gegen diese lutherische Akzentuierung des Wortes versuchen die Gegner, das
Wort zu überholen. In der katholischen Auffassung wird im Gefolge Augustins das
Wort als ein Zeichen (signum) verstanden, das auf eine Sache (res) verweist. Nicht
das Wort, sondern die Sache selbst hat entscheidenden Charakter: als Zeichen
weist das Wort über sich selbst hinaus auf diese Sache, die letztlich nicht nur worthaft,

sondern substanzhaft gegeben wird. Das Sakrament ist zwar auch noch ein
Zeichen, doch ist es der Sache schon wesentlich näher: es schenkt sie schon
zeichenhaft, während das Wort nur auf sie hinweist. Ganz ähnlich geschieht die spiri-
tualistische Überholung des Wortes: Die Realpräsenz Christi hängt nicht an den
Elementen. Sie hängt aber als geistliche Wirklichkeit auch nicht am äusseren Wort,
sondern liegt im Bereich einer höheren, innerlichen, der geistlichen Erfahrung. Deshalb

muss die spiritualisierende Deutung das klare Einsetzungswort Luthers alle-
gorisierend umdeuten, das «ist» als «bedeutet» verstehen, «mein Leib» als «Zeichen

meines Leibes» usw.

Bei Luther hingegen wird nun, durch die Betonung der Einsetzungsworte, das

Abendmahl selbst zur Verkündigung. Das hat darin seinen Grund, dass die
Realpräsenz im Abendmahl letztlich die Realpräsenz Christi im Evangelium ist. Abendmahl

ist Evangelium, frohe Botschaft. Es ist Wort, und zwar Wort in einer Form,
die uns gerade erlaubt, die wesentlichen Aspekte des Wortes hervorzuheben, wie
sich das im nächsten Punkt noch zeigen wird. Das Abendmahl ist nicht ergänzender

Zusatz zum Wort, sei es als Messe oder als Kommunion, als Eucharistie, als

Agape, sondern die Einschärfung des Wortes. Da ist nur ein armseliges menschliches

Wort, und siehe, es ist doch Gottes Evangelium.

d) Beim spannungsgeladenen Abschied in Marburg sagte Luther zu den Strass-

burgern, dabei aber sicher auch an die Schweizer denkend: «Ihr habt einen anderen
Geist als wir.»15 Damit hat Luther den Nagel auf den Kopf getroffen. Diese
Verschiedenheit in der Auffassung des Geistes zeigt sich am besten im Verhältnis
zwischen Wort und Geist.

Für Zwingli wird der Glaube, noch bevor das Wort ertönt, dem Menschen in
einer inneren wortlosen Geisterfahrung geschenkt. Das äussere Wort ist nur eine

nachträgliche Bestätigung dessen, was der Glaubende in seiner Geistigkeit schon
weiss. Deshalb wird es erst zum Wort Gottes, wenn es in diesem Glauben empfangen

wird. Im selben Sinne ist das Abendmahl erst im geistgewirkten Glauben
Abendmahl, denn das Gedächtnis der Glaubenden ist ja der einzige Ort der
Realpräsenz Christi. So werden das Wort und das Abendmahl zu nachträglichen
Zeremonien, die dem inneren Geist als blosse äussere Stütze dienen.

is Luther, Weim. Ausg. Briefe, 1577, 52-55: Summo studio et contentione egerunt, ut
viderentur nobiscum concordes, ita ut hanc vocem nunquam ex me possent ferre: Vos habetis
alium spiritum quam nos. Ardebant toti, quoties haec audiebant. Köhler (A. 9), S. 38 (und
129 f.): «Ich bin Euer Herr nicht, Euer Richter nicht, Euer Lehrer auch nicht, so reimet sich
unser Geist und Euer Geist nichts zusammen, sonder ist offenbar, dass wir nicht einerlei Geist
haben.»



238 P. Bühler, Der Abendmahlsstreit der Reformatoren

Bei Calvin bildet es ein schwieriges Problem, das Verhältnis zwischen Wort und
Geist genau zu bestimmen. Er konnte zwar betonen, dass der Geist ohne das Wort
nichts sei und nur an diesem sein kritisches Mass habe. Doch scheint es, dass sich
bei Calvin der Geist als inneres Zeugnis verselbständigt und ihm in der Lehre vom
doppelten Zeugnis neben dem Wort als dem äusseren Zeugnis eine eigene, vom
Wort relativ unabhängige Bedeutung zukommt. Er kann aber nicht, wie das bei
Zwingli der Fall ist, vom äusseren Zeugnis des Wortes radikal getrennt werden.
Für das Verständnis des Abendmahls spielt er jedoch eine Rolle, die in gewisser
Hinsicht zu einer Entwertung des äusseren Wortes führt. Die Realpräsenz Christi
ist nicht leiblich und deshalb nicht in Brot und Wein enthalten. Sie ist aber auch
nicht im äusseren Wort enthalten. Das würde für Calvin zu einer falschen
Verehrung der Elemente, der äusserlichen Zeremonie verführen. Man muss vielmehr
über die Zeichen, das Brot und den Wein hinweg zur geistlichen Wirklichkeit
emporschauen. Darin erweist sich Calvin noch sehr stark - allzu stark - durch
Augustin beeinflusst. Als geistliche Präsenz wird die Realpräsenz durch das wunderbare

Handeln des Heiligen Geistes an die Elemente gebunden. Eigentlich müsste
sie von allen äusserlichen Zeichen freigehalten werden; doch was den Heiligen
Geist dazu bewegt, ist die Schwachheit unseres Fleisches. In diesem Sinne ist auch
hier das Sakrament bloss Stütze, Zugeständnis an unsere Schwächen.

Gegenüber dieser Ausrichtung auf die innere Geisterfahrung war Luther sehr
kritisch. Er sah in ihr die Gefahr, dass durch sie alles in den Menschen hinein inter-
nalisiert wird. Dagegen betonte er gerade die Externität: das äussere Wort und
deshalb auch die leibliche Präsenz im Abendmahl. Gott kommt von aussen her auf
den Menschen zu. Darin liegt ein unüberwindbares «extra nos». Diesen von aussen
her kommenden Gott kann nur das äussere Wort mitteilen. An diesem äusseren
Wort hängt alles. Es ist nicht nur ein zeichenhafter Hinweis auf es übersteigende
geistliche Dimensionen. Es vollzieht die Sache, von der es spricht, es bringt mit
sich, was es verspricht. Dadurch wird das augustinische Schema von signum und
res, das sowohl die katholische Auffassung als auch, in abgewandelter Form, die
spiritualistische Auffassung beeinflusst, gesprengt. Das äussere Wort schenkt dem
Menschen erst alles, stiftet in ihm Glauben, gibt ihm die innere Geistgewissheit.
Diese gibt es nur als eine Gewissheit, die uns ausserhalb unserer selbst versetzt.
Was von aussen her kommt, lässt uns nicht bei uns selbst und unseren Möglichkeiten

und Kräften verharren; es befreit uns von uns selbst und versetzt uns in die
befreiende Nähe Gottes. Das Innere, das Geistliche wird nur im Zeichen dieser
Externität wirklich wahrgenommen: das gilt auch für die Lehre vom Heiligen Geist.
Als Wort in Form von Brot und Wein unterstreicht das Abendmahl diese
fundamentale Externität. Hier liegt der entscheidende Punkt für ein neues Wirklichkeitsverständnis,

in dem die tiefgreifende Bedeutung des ganzen Streites konkret sichtbar

wird.
Den Versuch, dieses «extra nos» zu internalisieren, nannte Luther «Enthusiasmus»,

und in diesem internalisierenden Enthusiasmus sah er die gemeinsame, sündhafte

Wurzel des Papismus und des Schwärmertums. Diese zwei Tendenzen begegnen

sich in der Verachtung des äusseren Wortes im Namen eines menschlichen



P. Bühler, Der Abendmahlsstreit der Reformatoren 239

Prinzips, einerseits im Namen des päpstlichen Lehramtes, andrerseits im Namen
der inneren Erfahrung der geisterfüllten Auserwählten.

Im Zeichen der leiblichen Realpräsenz ist das Abendmahl eine Kritik des
Enthusiasmus. In ihm wird das extra nos eingeschärft: Wie ich Brot und Wein von
aussen her empfange, so empfange ich auch das externe gnadenhafte Geschenk
und werde dadurch ausserhalb meiner selbst in die Nähe Gottes versetzt.

e) Für die spiritualisierende Abendmahlsauffassung bildete Joh. 6, 63 ein
zentrales Argument: «Der Geist ist es, der lebendig macht, das Fleisch hilft nichts.»
Damit wurde begründet, dass eine leibliche Präsenz Christi im Abendmahl, eine
Präsenz im Fleisch nichts nützt. Entscheidend, weil allein lebendigmachend, ist die
geistliche Gegenwart Christi, die im Abendmahl den Gläubigen allein geschenkt
wird. Deshalb gilt hier, dass eigentlich nur der Gläubige wirklich den Leib Christi
isst und wirklich das Blut Christi trinkt. Es gibt keine manducatio impiorum, kein
Essen der Gottlosen, sondern nur ein geistliches Essen, eine manducatio spiritualis.
So wurde der Adressat des Abendmahls im Grunde genommen auf die gläubige
Gemeinschaft reduziert.

Für Luther bedeutete diese spiritualisierende Auffassung ein allzu substanzhaftes

Verständnis des Fleisches und des Geistes. Wird die Bedeutung des leiblichen,

fleischgewordenen Christus für das Abendmahl abgelehnt, so wird sie
überhaupt in Frage gestellt, auch die Bedeutung des leiblichen Christus als er am
Kreuze starb. Dadurch droht das Ganze zu einem einzigen inneren Geistgeschehen
zu werden. Dagegen akzentuierte Luther die gleichzeitige manducatio piorum et

impiorum, der Frommen und der Gottlosen. Alle, alle ohne Ausnahme, essen den
Leib und trinken das Blut Christi. Es gilt hier dasselbe wie beim Wort: das Wort
Gottes wird nicht durch den bestimmt, der es hört und empfängt, es wird nicht
dadurch zum Wort Gottes, dass es im Glauben aufgenommen wird. Das hat Luther
dazu geführt, den Schweizern vorzuwerfen: «Sie lügen und definieren das Wort
nicht vom redenden Gott her, sondern vom empfangenden Menschen.»16 Dagegen
betonte Luther, Gottes Wort sei dasselbe Wort, wenn es den Frommen und den
Unfrommen verkündigt werde, und zwar weil es nicht das Werk des Menschen,
sondern Gottes Stimme, Gottes Reinigung und Wirkung sei.17

Dadurch wird das Abendmahl, wie auch das Wort, zu einem Gericht über die
Gläubigen und Ungläubigen. Alle essen und trinken Leib und Blut. Es steht nun
zur Entscheidung, wie ein jeder das Empfangene aufnehmen will. Hier entscheidet
sich nun der Gegensatz von Fleisch und Geist, im Gebrauch, der vom Geschenkten

gemacht wird, in der Frage, ob dem Fleische nach oder dem Geiste nach gegessen

und getrunken wird. Gegen Zwingiis substanzhafte Auffassung von Fleisch
und Geist griff Luther also auf das paulinische Verständnis dieses Gegensatzes

16 Luther, Weim. Ausg. Tischr., S. 670, 17-19 (Nr. 3868): Et ita mentiuntur et definiunt
verbum non secundum dicentem Deum, sed secundum recipientem hominem...

17 Luther, ebd. S. 671, 1 f. 6-8: Verbum Dei est ipsum verbum, si piis et impiis praedice-
tur Et dicimus, quod hominis praedicatoris verbum, absolutio, sacramentum non est opus
hominis, sed vox Dei, mundatio et operatio Dei...



240 P. Bühler, Der Abendmahlsstreit der Reformatoren

zurück. Die Lebenseinstellung, die existentielle Aufnahme entscheidet das Fleischliche

und das Geistliche. Wer geistlich isst und trinkt, im Glauben an die göttliche
Gnade, isst und trinkt zu seiner Seligkeit, zu seinem Heil und zur Stärkung seines
Glaubens. Wer fleischlich isst und trinkt, «isst und trinkt sich selbst ein Gericht»
(1. Kor. 11, 29), isst und trinkt zu seinem Tode und zu seiner Verdammung. Gegen
die spiritualisierende Deutung verschärfte Luther die Perspektive. Vom fleischlichen

Essen gilt nicht nur, dass es nichts nützt, sondern vielmehr, dass es zum Tode
und zur Verdammung führt. Für Paulus wird fleischlich gegessen, wenn der Leib
Christi nicht unterschieden wird, wenn in Brot und Wein nichts anderes als Brot
und Wein gesehen wird. In dieser Hinsicht wäre für Paulus paradoxerweise gerade
die zwinglianische Eucharistie ein fleischliches Essen.

Wichtig und immer noch aktuell in diesem Punkt des Streites scheint mir
folgendes zu sein: Die Dimension des Gerichts bedeutet eine radikale Öffnung des

Abendmahls, die der Tatsache gerecht wird, dass die Kirche ein corpus mixtum,
eine Gemeinschaft von Frommen und Unfrommen ist. Das Abendmahl ist nicht
das Fest der Eingeweihten, sondern richtet sich an alle als Einladung zur Entscheidung.

f) Am schärfsten behauptet ist die leibliche Realpräsenz Christi im Abendmahl
in 1. Kor. 11, 26: «So oft ihr dieses Brot esst und den Kelch trinkt, verkündigt ihr
den Tod des Herrn, bis er kommt.» In diesem Sinne ist auch das Abendmahl Wort
vom Kreuz, Verkündigung dessen, dass Christus für uns am Kreuz gelitten hat und
gestorben ist. So steht das Abendmahl unter der Bestimmung der Kreuzestheologie.
Das akzentuiert Luther gegen die Herrlichkeitstheologie seiner Gegner: gegen die
katholische Verknüpfung der Sakramente mit dem verdienstlichen, gottgefälligen
Wirken des Menschen, gegen Zwingiis und Oekolampads Orientierung an der
alleinigen Gottheit Christi, gegen Calvins Befürchtung, die leibliche Realpräsenz könnte
der himmlischen Herrlichkeit Christi schaden. Wenn gegen diese verschiedenen
Ansätze von Herrlichkeitstheologie das Abendmahl im Zeichen des Kreuzes erfasst

wird, heisst das konkret, dass das geistliche Essen und Trinken nichts anderes ist
als das existentielle Teilhaben an Tod und Auferstehung Christi.

Gerade als ein solches Teilhaben ist es im strengsten Sinne Kommunion mit
Gott, das heisst Eröffnung eines ganz neuen, eines Vertrauensverhältnisses zu Gott.
In der Sünde als unserer Auflehnung gegen Gott wurde diese Gemeinschaft mit
Gott abgebrochen, unser Verhältnis zu ihm zerstört. Im Abendmahl als Teilhaben
am Kreuz Christi wird uns neue Gemeinschaft mit Gott geschenkt. Das heisst: im
Abendmahl geschieht Sündenvergebung. Das ist das Lebensnotwendige und
Elementare, auf das es letztlich ankommt. Das ist die elementare Gabe, die in den
einfachen Elementen und in den schlichten Gebärden des Abendmahls zum Ausdruck
kommt. Unsere Sünde wird uns nicht mehr angerechnet, und wir können uns auf
die Gnade Gottes verlassen.

Das hat Konsequenzen für die Antwort auf die umstrittene Frage nach dem
würdigen und dem unwürdigen Teilhaben am Abendmahl. Am klarsten beantworten
diese Frage Luther und Calvin. Unsere Würde liegt in unserer eigentlichen Un-



P. Bühler, Der Abendmahlsstreit der Reformatoren 241

würde: würdig kommen wir zum Abendmahl, wenn wir als die Sünder kommen,
die wir in Wirklichkeit sind. Die Würde zum Abendmahl liegt im Sündersein.
Unwürdig sind wir erst dann, wenn wir im Gefühl unserer Sicherheit, Gerechtigkeit

und Reinheit überzeugt sind, wir seien keine Sünder. Doch selbst dann, sagt
Luther, brauchen wir das Abendmahl, denn gerade dieses Gefühl der Gerechtigkeit

und Reinheit, in dem wir unsere Sünde und Schwachheit nicht mehr fühlen,
ist ja die eigentliche Sünde.

Weil dieses Phänomen der Sünde oft nicht scharf genug erfasst und deshalb
moralisiert wurde, wurde das Würdig- und Unwürdigsein anhand von bestimmten
religiösen und moralischen Kriterien der Kirchenzucht verstanden. Das war schon
der Fall im Katholizismus, geschieht aber auch teilweise bei den Reformatoren.
Am schärfsten wird die Kirchenzucht im zwinglianischen Pflichtzeichen betont.
Auffallend ist es auch bei Calvin, bei dem dieser Aspekt unvermittelt neben dem
Gedanken unserer radikalen Unwürde steht. Auch im Berner Synodus schliesst das

Kapitel über das Abendmahl mit der Ermahnung zur Kirchenzucht: «Daneben sollen

wir recht fleissig brüderliches Strafen üben einem jeden gegenüber.»18
Dagegen muss als aktuelle Implikation betont werden: die Würde liegt allein

im Sündenbewusstsein und im Verlangen nach Sündenvergebung. Das Abendmahl
ist nicht das fröhliche Mahl der Gerechten und Reinen, die Gott danken und sich
selbst verpflichten. Es ist das Mahl der Sünder, die immer wieder zum Abendmahl
kommen, weil sie immer wieder auf Vergebung angewiesen sind. Das Abendmahl
wird immer noch gefeiert, weil der Mensch immer noch «simul justus et peccator»,
immer noch gerecht und Sünder zugleich ist.

*

Der Abendmahlsstreit der Reformatoren wird uns kaum unmittelbare praktische
Anleitungen zu möglichen liturgischen Reformen geben. Zwar könnte es nun
höchst interessant sein, vom Abendmahlsstreit her einmal die verschiedenen
bekannten Liturgien kritisch durchzulesen und sich anschliessend zu fragen, wie
denn eine angemessene Abendmahlsfeier aussehen müsste. Doch darin liegt noch
nicht das entscheidende Interesse des Streites. In ihm geht es um theologische
Grundfragen wie das Verständnis Gottes und des Menschen, die Auffassung des

Wortes und des Glaubens, die Bedeutung Christi für die Rechtfertigung des
Sünders. Er will uns also vielmehr dazu anregen, über das Wesentliche und Elementare

im Christentum nachzudenken, nämlich über den im Abendmahl verkündigten,
uns immer noch ärgerlichen und doch rettenden Kreuzestod Christi. Dort hat der
Abendmahlsstreit seine immer noch währende Aktualität.

Peter Biihler, Zürich

is Bieler (A. 2), S. 79.


	Der Abendmahlsstreit der Reformation und seine aktuellen Implikationen

