Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 35 (1979)

Heft: 4

Artikel: Der Abendmabhlsstreit der Reformation und seine aktuellen
Implikationen

Autor: Buhler, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878486

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Abendmahlsstreit der Reformatoren
und seine aktuellen Implikationen

In diesem 1978 vor dem Berner Pfarrverein gehaltenen Vortrag wird zunichst
der Abendmahlsstreit bei der Berner Reformation beriihrt, in einem zweiten Ab-
schnitt soll die Frage gestellt werden, welche Bedeutung dem Thema des Abend-
mabhls fiir die Reformation im ganzen zukommt, und im dritten Teil wenden wir
uns den immer noch aktuellen Implikationen des Abendmabhlsstreites zu.1

1.

Wie kaum eine andere stand die Berner Reformation 1528 im Zeichen des
Abendmahlsstreites. Das zeigt einmal die Berner Disputation vom 6. bis zum 26.
Januar 1528. Von den rund 20 Tagen der Disputationszeit nahm die Behandlung
der auf das Abendmahl bezogenen 4. These beinahe eine ganze Woche in An-
spruch, 14.-19. Januar. An dieser kurzen These entbrannte ein leidenschaftlicher
Streit, und zwar nicht so sehr zwischen Katholiken und Reformierten als viel-
mehr unter den Reformierten, zwischen den Zwinglianern (Zwingli und Oekolam-
pad) und den Lutheranern (vor allem Benedikt Burgauer aus St. Gallen). Der
Wortlaut der 4. These selbst offenbart interessante Aspekte:

«Dass im Brot der Danksagung der Leib und das Blut Christi als ebendas, als Leib und
Blut, empfangen werde, ldsst sich mit biblischer Schrift nicht beweisen.»2

Die Bezeichnung «Brot der Danksagung» verrét schon klar den zwinglianischen
Einfluss. Auffallend ist ferner der negative Charakter der These: Mit ihr wird
nur eine gewisse Meinung als schriftwidrig abgewiesen. Sie ist eigentlich nicht eine
These, sondern eine Antithese. Man konnte dabei zundachst meinen, sie wende sich
gegen die katholische Transsubstantiationslehre. Daran ist zweifellos etwas Rich-
tiges. Doch ist sie in ihrer Polemik auffallend ungenau und weit formuliert. Wenn
es wirklich nur um sie ginge, wiirde die katholische Lehre viel deutlicher charak-
terisiert und viel schérfer verurteilt. Die 4. These der Berner Disputation aber ist
so weit formuliert, dass durch sie neben der altglaubigen Auffassung auch Luthers
Meinung als schriftwidrig abgelehnt wird, was zugleich den unterschwelligen Ein-
druck erweckt, Luther sei eben in Sachen Abendmahl ein Papist geblieben. Hier
wurde also in der Abendmabhlslehre klar zugunsten Zwinglis, der ja auch in Bern
mitdisputierte, Stellung genommen, und es ist bezeichnend, dass, als am 13. Ja-

1 Da hier das systematische Interesse an den «immer noch aktuellen Implikationen» leitend
ist, beschranke ich mich auf Angaben fiir das unmittelbar Zitierte. Quellen und Sekundir-
literatur sollen aber dadurch indirekt zur Geltung kommen.

2 Die Texte der Berner Reformation in moderner Ubersetzung: M. Bieler, Dokumente der
Berner Reformation. Berner Synodus mit den Schlussreden der Berner Disputation und dem
Reformationsmandat (1978). Fiir die vierte Schlussrede der Disputation, s. ebd., S. 8.



P. Biihler, Der Abendmahlsstreit der Reformatoren 229

nuar die Thesen vorzeitig unterschrieben werden, einige wenige nur mit Erw#h-
nung von Vorbehalten zur 4. These unterzeichneten.?

In dem vier Jahre spiter, im Januar 1532, abgefassten Berner Synodus zeigt
sich ein ganz anderes Bild. Der Text des Synodus, den der in Bern weilende Strass-
burger Theologe Wolfgang Capito geschrieben hat, betont nun im Kapitel 19 zu
den Sakramenten allgemein und im Kapitel 22 zum Abendmahl, dass man sich
bei diesen Fragen «in keinerlei Zank einlassen»* solle. Dieser Akzent spiegelt die
grossen Strassburger Bemiihungen um Einigung und Verstindigung wider. Doch
auch die inhaltlich entfaltete Auffassung der Sakramente verrit die Strassburger
Herkunft: Wohl gegen Zwingli, der inzwischen gestorben war, wird nun betont,
die Sakramente seien nicht blosse «Zeremonien» und «Kirchenschauspiele», son-
dern «Geheimnisse Gottes» oder «Geheimnisse der Kirche Christi», durch die
«den Glédubigen der Christus, der, im Heiligen Geist gegenwirtig, die Herzen
schwiéngert und ausfiillt, von aussen her vorgetragen» wird.? Zugleich wird wohl
gegen Luther hervorgehoben, Leib und Blut seien zwar im Abendmahl, es gelte
aber, «vom Zeitlichen ins Ewige emporschauend», sich auf «die inwendige Seelen-
speisung» durch den Heiligen Geist zu konzentrieren.® Im ganzen aber sind Capitos
Ausserungen friedlich, vermittelnd und deshalb auch schon stark auf die litur-
gische Gestaltung und die Kirchenzucht orientiert.

Die Berner Abendmahlslehre — wenn man iiberhaupt von einer solchen
sprechen kann — ist also bei weitem nicht einheitlich. Sie offenbart vielmehr die
Spannungen und Verschiebungen im Abendmahlsstreit. Diese Widerspriichlich-
keit ist wohl verstidndlich, denn die Berner Reformation fand ausgerechnet in der
Zeit statt, in der die Auseinandersetzung um das Abendmahl am intensivsten war.
Die Vorbereitungsjahre der Berner Reformation 1526 — 28 waren auch die Jahre
des Konfliktes zwischen Luther und Zwingli; im Januar 1528, wihrend in Bern
disputiert wurde, arbeitete Luther an seiner grossen letzten Schrift gegen Zwingli,
«Vom Abendmahl Christi, Bekenntnis»; im Oktober 1529 fand das Marburger
Gesprich statt; mit dem Jahre 1530 setzten die grossen Einigungsversuche ein.
Die Ereignisse und Texte der Berner Reformation sind Ausdruck dieser entschei-

3 R. Steck & G. Tobler (Hrsg.), Aktensammlung zur Geschichte der Berner Reformation
1521-1532 (1923), S.591 (Nr. 1465): «Wider den fierden artickel wellend disputieren: Bene-
dictus Burgower, pfarrer zu Sant Gallen, Andreas Althammer, Jacobinus Ougsburger, predicant
zu Miilhusen, Augustus Gemuseus, predicant zu Miilhusen, Luthers opinion.» Spiter bildete
sich auch in der Berner Kirche selbst eine ziemlich starke lutherische Tendenz heraus; vgl.
dazu C. B. Hundeshagen, Die Conflikte des Zwinglianismus, Lutherthums und Calvinismus in
der Bernischen Landeskirche von 1532-1558 (1842).

4 Bieler (A.2), S.69. Vgl. auch S.70: «Wenn wir nur geflissentlich dem Zank zuvorkom-
men, soviel wir nur konnen, und nicht Glaubensartikel machen, mit denen einer den andern
halftert und unter seine eigene Meinung bringt und zwingt.»

5 Ebd., S.70. Die kurze Formel «im Heiligen Geist gegenwirtig» weist hier schon auf das
zentrale Problem des Streites hin, das Problem der Realpriasenz Christi im Abendmahl (vgl.
unten 3.b). Die Realpriasenz wird hier dezidiert als Gegenwart im Heiligen Geist verstanden:
das bedeutet, wie wir noch sehen werden, eine eindeutige Stellungnahme im Abendmahlsstreit.

6 Ebd., S. 77. Das hort sich fast an, als ob Calvins Lehre vorweggenommen wiirde!



230 P. Biihler, Der Abendmahlsstreit der Reformatoren

denden und schicksalhaften Vorginge. Wir miissen deshalb, wenn wir sie richtig
beurteilen wollen, die Perspektive erweitern und den Abendmahlsstreit in gros-
serem Rahmen betrachten.

2

Schon 1519 hatte Luther das Thema des Abendmahls behandelt, ndmlich im
«Sermon von dem hochwiirdigen Sakrament des heiligen wahren Leichnams
Christi und von den Bruderschaften». Doch erst 1520 in der grossen Kampfschrift
«Von der babylonischen Gefangenschaft der Kirche» setzte sich Luther grundle-
gend mit der katholischen Sakramentslehre auseinander. 1) Zu einer ersten Phase
in der innerreformatorischen Auseinandersetzung kam es, als Karlstadt und an-
dere Luther mit ihren Reformbemiihungen iiberfliigelten und ihm mit einem be-
tonten Spiritualismus entgegentraten. Diese Phase schloss Luther 1525 mit der
grossen Schrift «Wider die himmlischen Propheten, von den Bildern und Sakra-
ment» ab. 2) Doch kaum war diese Phase abgeschlossen, setzte eine zweite ein.
Nun galt es fiir Luther, den Kampf gegen die «Sakramentierer», wie er sagte, zu
filhren, die intensive, leidenschaftliche und schriftenreiche Auseinandersetzung
mit den Schweizern, mit Zwingli und Oekolampad, die sich von 1526 bis zum Mar-
burger Gesprich 1529 erstreckte. In diese Phase gehort, mit einer klaren Stellung-
nahme zugunsten Zwinglis, die Berner Disputation. 3) Der Berner Synodus hin-
gegen gehort schon zur nichsten, zur dritten Phase, die man als die «Strassbur-
ger Phase» bezeichnen konnte. Im Vordergrund standen nun Bucer und Capito
und ihre unermiidlichen Versuche, durch eine Einigungsformel das etwas erniich-
ternde Ergebnis des Marburger Gesprichs zu iiberholen. So entstand 1536, diese
Phase gewissermassen abschliessend, die Wittenberger Konkordie. Doch damit
war der Streit noch lange nicht abgeschlossen, weil die Schweizer die Wittenber-
ger Konkordie nicht annahmen. 4) Es begann eine vierte Phase, die stark unter
dem Einfluss Calvins stand. Durch seine engen Kontakte mit Bullinger und mit
den Strassburgern profilierte sich die reformierte Einstellung immer mehr. Die
Fronten wurden immer schérfer, und der langwierige und komplizierte Vorgang
der konfessionellen Trennung, der sich bis weit in die zweite Hélfte des 16. Jahr-
hunderts erstreckte, setzte unweigerlich ein.

Es zeigt sich also, dass der Abendmahlsstreit fast von Anfang an die Ge-
schichte der Reformation mitgepriagt hat. Er ist nicht eine zeitlich beschrénkte
Erscheinung, sondern begleitet die Reformation durch alle Perioden hindurch, und
zwar ist er durch eine erschreckende Leidenschaftlichkeit gekennzeichnet, die nur
allzu oft in Zerstrittenheit, Hass und gegenseitige Verachtung ausgeartet hat. Da-
durch entsteht fiir die reformatorische Theologie ein eigentiimlich spannungsvol-
ler Tatbestand. Es gilt allerdings von der Reformation, dass sie durch ihre Betonung
des «Wortes allein» (solo verbo) die Bedeutung der Sakramente stark relativierte,
sie vom ungeheuren Gewicht befreite, das in der katholischen Theologie auf ihnen
lag, und das betrifft besonders das Abendmahl und den Wert, den ihm das katho-



P.Biihler, Der Abendmahilsstreit der Reformatoren 231

lische Verstédndnis der Messe beilegte. Doch nun kam es gerade in dieser reforma-
torischen Theologie zu einem Abendmahlsstreit in einem zuvor kaum gekannten
Ausmass und mit einer zuvor kaum gekannten Leidenschaft. Wie konnte eine
solch radikale Relativierung in eine solch leidenschaftliche Auseinandersetzung
fithren?

Fiir diesen paradoxen Tatbestand sehe ich folgende mogliche Erkldrung. Die
mittelalterliche katholische Theologie war als solche eine Sakramentstheologie und
in ihrer hochsten Auspriagung eine Messtheologie. Dieses katholische Verstiandnis
wurde in der Reformation von Grunde auf abgelehnt. Doch gerade dadurch wurde
es fiir die reformatorische Theologie zur entscheidenden Testfrage, ob und wie es
ihr gelingen wiirde, von ihrem Standpunkt her eine klare Auffassung der Sakra-
mente und vornehmlich des Abendmahls zu entfalten. Es ging um die Frage, ob
und wie das Prinzip des Wortes allein letztlich noch so etwas wie Sakramente und
eine Sakramentslehre erlaube. Will man den innerreformatorischen Abendmahls-
streit richtig verstehen, so muss man immer auch diesen gemeinsamen, im Hinter-
grund stehenden Gegner, die katholische Auffassung, im Auge behalten.

Wir wollen also beobachten, wie die Reformatoren die Aufgabe der Abend-
mahlslehre zu bewiltigen versucht haben. Offenbar war diese Aufgabe so schwie-
rig, dass der Versuch nur als Streit zu bestehen war. Das hat aber zur Folge, dass
man ihn nicht einfach in der Form einer distanzierten, historischen Darstellung
beschreiben kann. Denn auch heute noch diirfte dem Streit einige Bedeutung zu-
kommen. Es muss deshalb vielmehr versucht werden, das Strittige moglichst scharf
aufzuweisen und den Streit gewissermassen erneut entbrennen zu lassen. Freilich
darf dieser Streit nicht in Zerstrittenheit enden. Es bedarf vielmehr eines kritischen
Masses, das uns hilft, den Streit und die Streitenden angemessen zu beurteilen.
Als solches Mass soll die Ausrichtung auf das Elementare und Lebensnotwendige
dienen, das im Abendmahl kund wird und letzten Endes seinen Sinn ausmacht.
Damit ist uns eine hermeneutische Richtlinie gegeben, die uns helfen soll, uns im
Abendmabhlsstreit nicht zu verlieren und uns durch seine Komplexitit und die oft
schwer nachvollziehbaren Gedankengénge der Streitenden nicht verwirren zu las-
sen. Es bedarf in der Tat einer geduldigen Einfiihlung und einer grossen Ver-
stehensbemiihung, um den Streit im Wesentlichen zu erfassen. Daraus darf man
nicht vorschnell schliessen, es gehe eigentlich nur um Bagatellen und Scheinpro-
bleme. Die Reformatoren haben um einen echten Gegensatz gerungen, doch haben
sie das in der ihnen zur Verfiigung stehenden Sprache gemacht. Gerade im Abend-
mabhlsstreit zeigt sich an vielen Stellen ein Ringen mit der Sprache. Das hat den
Streit oft erschwert, denn mit der traditionellen theologischen Sprache (etwa mit
der altkirchlichen Zweinaturenlehre) ist ein Wirklichkeitsverstdindnis verkniipft,
das das Erfassen der eigentlichen Problematik kompliziert. Es entsteht also die
Aufgabe, den Streit in Hinsicht auf ein angemesseneres Wirklichkeitsverstandnis
zu interpretieren — man konnte fast sagen: die Aufgabe einer Entmythologisierung.
Gerade dafiir bedarf es der Ausrichtung auf das Elementare und Lebensnot-
wendige. Der Streit mag noch so kompliziert und unverstédndlich sein, letztlich geht
es um ganz Einfiltiges: einfache Elemente wie Brot und Wein, schlichte Gebir-



232 P.Biihler, Der Abendmahlisstreit der Reformatoren

den wie das Essen und das Trinken, elementare Gaben wie der Leib und das Blut,
die Christus fiir uns am Kreuz hingegeben und vergossen hat.

3.

In dieser Ausrichtung auf das Elementare mochte ich die immer noch aktuel-
len Implikationen verstanden wissen.

a) Wenn man die Frage nach dem Adressaten des Abendmabhls stellt, scheint
die Antwort zunédchst ganz klar zu sein: Adressat ist die feiernde Gemeinschaft,
die Gemeinde der Kommunion. Auch der Berner Synodus definiert das Abend-
mahl als «ein Sakrament der Gemeinschaft und Vereinigung».?” Diese erste Ant-
wort steht jedoch mit der einfachen Feststellung in Spannung, dass das Brot und
der Wein zuerst jedem Einzelnen ausgeteilt werden, und dass also nur er der ei-
gentliche Empféanger sein kann. In den verschiedenen Ldsungen, die diesem Pro-
blem des Verhiltnisses zwischen dem Einzelnen und der Gemeinschaft gegeben
werden, offenbaren sich schon ganz bestimmte Auffassungen des Abendmabhls.

Im katholischen Verstindnis der Sakramente liegt das Gewicht auf der Kirche
als der sakramentalen Institution. Die Teilhabe des Finzelnen am Sakrament be-
deutet vor allem seine Eingliederung in die Kirche, was in der Messe schon durch
die stellvertretende Funktion des Priesters unterstrichen wird. In dieser Einglie-
derung liegt letztlich das Heil (extra ecclesiam nulla salus), das das sakramentale
Heilsmittel mitteilt. Hier ist also alles, auch der Einzelne, auf die Kirche ausge-
richtet.

Zwingli reagierte so scharf auf die katholische Auffassung, dass er sogar den
durch sie «verunreinigten» Begriff sacramentum verwarf und den Begriff signum,
Zeichen, vorzog. Doch paradoxerweise geht er fiir sein Verstindnis des Zeichens
auf den antiken profanen Sprachgebrauch von sacramentum zuriick. Dort weist
dieser Begriff, vor allem in militdrischer Hinsicht, auf das Pfand der Verpflich-
tung und den Eid, der von den Soldaten bei dem Feldzeichen des Befehlshabers
geschworen wird. Von dort her erklirt sich Zwinglis Auffassung des Abendmahls
als eines Geddchtnisses. Das Gedichtnis ist Danksagung, in diesem betonten Sin-
ne Eucharistie, nachtrigliche Danksagung an Gott fiir das schon zuvor von ihm
empfangene Heil. Dieses in Christus erdffnete Heil wire sozusagen das Pfand,
das verpflichtend ist. Im Geddchtnis als Danksagung verpilichtet sich deshalb
der Christ vor der Kirche als Soldat Christi. Das Sakrament ist Pflichtzeichen, das
Pflichtzeichen der Einzelnen in der Kirche, die Zeremonie, in der sie als Soldaten
in die Kirche als den «Stosstrupp Christi» eingegliedert werden. Es ist die Zere-
monie der Aushebung und des Aufgebots und als solche ein Bekenntnis, Bekennt-
nis des Christen vor der Kirche und der Kirche vor der Welt.

Trotz aller Unterschiede zeigt sich also in beiden Modellen eine klare Orien-
tierung auf die kirchliche Eingliederung. Das héngt damit zusammen, dass beide

7 Bieler (A.2), S. 77.



P. Biihler, Der Abendmahlsstreit der Reformatoren 233

auf Verpflichtung aus sind, denn auch in der katholischen Auffassung ist nur er-
rettet, wer das sakramental empfangene Heil in guten Werken Wirklichkeit wer-
den lasst.

Radikal anders sicht das Verhiltnis zwischen dem Einzelnen und der Gemein-
schaft aus, wenn das Abendmahl nicht auf die Verpflichtung, sondern ganz auf
den passiven Empfang hin orientiert wird. Das geschieht bei Luther. Bei ihm ist
die Kommunion zentral Gemeinschaft des Einzelnen mit Gott und in dieser Ge-
meinschaft, nicht etwa erst in der kirchlichen Eingliederung, geschieht das Heil
des Menschen. Freilich wird damit die Gemeinschaft zwischen den Menschen kei-
neswegs einfach negiert. Aus der allein rettenden Gemeinschaft des Einzelnen mit
Gott entsteht vielmehr erst echte zwischenmenschliche Gemeinschaft, in der der
eine des andern Lasten trigt (Gal. 6, 2). Diese christliche Gemeinschaft ist die Ge-
meinschaft der Einzelnen vor Gott, die Gemeinschaft, in der Einzelne einander
helfen, vor Gott zu leben.

Diesen Punkt des Streites kann man mit folgender immer noch aktueller Impli-
kation zusammenfassen. Es ist heute iiblich, im Abendmahl die Gemeinschaft ins
Zentrum zu riicken. Dagegen gilt: will man das Abendmahl als Empfang des gott-
lichen Heils verstehen, so kommt eigentlich nur der Einzelne als Empfinger in
Frage. Erst dann kommt auch angemessen zum Ausdruck, dass das Abendmahl
Gemeinschaft stiftet.

b) Dass das Problem «Einzelner und Gemeinschaft» zum christologischen Pro-
und Luther. Fiir die katholische Auffassung ist im Grunde genommen — und etwas
blem fiihrt, das zeigt sich am besten am Gegensatz zwischen dem Katholizismus
vereinfachend formuliert — die Kirche das «Ursakrament», das sich in den sieben
Sakramenten mitteilt. In seiner Auseinandersetzung mit der katholischen Sakra-
mentslehre ging Luther nicht wie Zwingli auf den profanen Sprachgebrauch zu-
riick, sondern vom lateinischen sacramentum zurlick zum neutestamentlichen
griechischen mystérion und kam deshalb zum Schluss, eigentlich gebe es im Neu-
en Testament nur ein mystérion und deshalb auch nur ein Sakrament, und zwar
sei das Christus selbst. Christus ist das einzige Sakrament, und die Sakramente
sind nur sakramentale Zeichen dieses einen Sakramentes. Damit ist das Grund-
problem des Abendmahlsstreites, aus dem alle weiteren Aspekte folgen, klar for-
muliert: das Problem der Realprdsenz Christi, die Frage, ob und wie Christus im
Abendmahl wahrhaftig gegenwirtig ist. Dass Christus présent ist, ist eigentlich
unbestritten; wie er es ist, ist hingegen um so mehr umstritten.

Fiir Luther heisst die Realpriasenz Christi, dass Christus wirklich in den Ele-
menten gegenwartig ist, dass das Brot und der Wein zugleich wirklich der Leib
und das Blut Christi sind. Im Abendmahl sieht Luther also die angemessene Wie-
derholung des Paradoxes der Menschwerdung Gottes, seiner Fleischwerdung in
Christus. Da war nur ein armseliger Mensch, und siehe, dieser Mensch war zu-
gleich Gott. Dieses Paradox wird im Abendmahl pointiert sichtbar: da ist nur ein
Stiick Brot, und siehe, das ist der Leib Christi; da ist nur ein Schluck Wein, und
siche, das ist das Blut Christi. Diese Christologie des Paradoxes der Menschwer-



234 P. Biihler, Der Abendmahlsstreit der Reformatoren

dung Gottes wollte Luther gegen zwei Formen der Abschwéchung, der Entschér-
fung des Paradoxes durchhalten.

Einmal betonte er sie gegen die katholische Transsubstantiationslehre. Nimmt
man eine Verwandlung der Substanzen an, so dass Brot und Wein substanzhaft
Leib und Blut Christi werden und von ihnen nur noch Akzidentien, dussere Merk-
male bleiben,® so bedeutet das eine Aufhebung des Paradoxes, denn dann gilt
ahnlich, dass Gott nicht die menschliche Natur angenommen hat, sondern nur de-
ren Akzidentien, deren dussere Eigenschaften. Dann gilt, dass die menschliche Na-
tur substanzhaft in die gottliche verwandelt wurde und Christus nur dusserlich
Mensch wurde. Dagegen betonte Luther das unaufhebbare «zugleich»: zugleich
Brot und Leib, zugleich Wein und Blut, zugleich Mensch und Gott.

Dieses Paradox musste er aber andrerseits auch gegen die verschiedenen For-
men von Spiritualisierung der Realprédsenz verteidigen, die ihm die anderen Re-
formatoren entgegenhielten. In diesem Punkt des Streites stellten sich viele schwie-
rige christologische Probleme. Diese Komplexitidt hiingt damit zusammen, dass
hier drei Ebenen ineinander verwickelt sind: einmal die Einheit der Person
Christi, ferner die zwei Naturen Christi, die menschliche und die gottliche, und
schliesslich die zwei Stdnde Christi, die Erniedrigung, sein irdisches Leben, und
die Erhohung, seine himmlische Herrlichkeit. Wihrend fiir Luther die Realpra-
senz die paradoxale Prédsenz des leiblichen, des irdischen Christus in seinen zwei
Naturen war, bedeutete sie fiir seine Gegner nur eine geistliche Prasenz, und zwar
sei sie nur geistlicher Art, weil fiir sie Christus im Stande der Erhohung nicht mehr
seiner Menschheit nach, sondern nur noch seiner Gottheit nach hienieden gegen-
wiartig sein kann. Darin sah Luther eine Entschidrfung des Paradoxes. Als ihm
Oekolampad in Marburg zurief: «Hanget nicht so sehr an der Menschheit und am
Fleische Christi, sondern erhebet den Sinn zur Gottheit Christi!», antwortete
Luther vehement: «Ich weys von keinem Gott, denn der Mensch worden ist; so
will ich keinen andern auch haben.»?

Dieser zentrale Gegensatz trennte Luther von Zwingli und Oekolampad, aber
auch von Calvin. Fiir diese konnte es keine leibliche Priasenz geben, weil die Leib-
lichkeit notwendig die Réumlichkeit impliziert. Will man deshalb dem Menschen
Jesus nicht einen unendlichen Leib geben und ihm dadurch seine wahre Mensch-
heit nehmen, so muss man beriicksichtigen, dass er seit der Himmelfahrt zur Rech-
ten Gottes sitzt und nur an diesem himmlischen Ort sein kann. Das hat aber zur
Folge, dass seine Prdsenz im Abendmahl geistlicher Art ist, seiner Gottheit nach
oder — wie Calvin sagte — seiner Herrlichkeit nach geschieht. Bei Zwingli voll-
zieht sich die Présenz in der feiernden Gemeinde, die im Gedéchtnis eine «Trans-

8 Nebenbei bemerkt hier Luther, dass dieses Verbleiben der Merkmale ohne die sie begriin-
dende Substanz fiir die aristotelische Lehre, auf die sich die scholastische Theologie beruft,
eine Unmoglichkeit darstellt, die die scholastische Theologie nur mit dem Wunderbegriff iiber-
winden kann. :

9 W. Kohler, Das Marburger Religionsgesprich 1529. Versuch einer Rekonstruktion (1929),
S.27 und 93.



P.Biihler, Der Abendmahlsstreit der Reformatoren 235

substantiation» zum geistlichen Leib Christi erfidhrt. «So befindet sich der Leib
Christi nicht im Brot, sondern in der um das Brot versammelten Gemeinde».1?
Bei Calvin hingegen wird betont, dass der Heilige Geist mit den leiblichen Elemen-
ten, die den Leib speisen, eine geistliche Seelenspeisung verbindet. In dieser
Seelenspeisung sah Calvin die eigentliche Realprisenz Christi, also eine Prisenz
im Heiligen Geist, wie wir sie schon im Berner Synodus angetroffen haben. Des-
halb wire eine leibliche Prasenz fiir ihn eine Beleidigung des wunderbaren Han-
delns des Geistes.

Bei Luther werden diese Gedankengidnge als rationalistische Argumente, die
Gott am Mass des Menschen und der Vernunft messen, abgelehnt. In Marburg
verwarf er die Festlegung seiner Meinung auf die lokale Prasenz als «mathema-
tische Haarspalterei».!! Fiir ihn gab es eine iibernatiirliche, in der Allmacht Gottes
griindende Allgegenwart des menschlichen Leibes Jesu, der, weil er in Christus
mit Gott verbunden wurde, nun iiberall ist, wo auch Gott ist, und so an seiner
schlechthinnigen Ubiquitét teil hat. Man muss hier sorgfiltig auf die hermeneu-
tische Intention dieser Lehre achten: Luther ging es in der schwierigen Frage der
Ubiquitdt um die Moglichkeit, das, was der irdische, menschgewordene Gott fiir
uns getan hat, iiberhaupt noch zur Sprache zu bringen. Diese Moglichkeit wurde
fiir ihn in Frage gestellt, wenn die Gegenwart Christi nur noch seiner Gottheit
nach ausgesagt wird. Deshalb betonte Luther die paradoxale Einheit der Person
Christi in den zwei Naturen durch beide Stande hindurch. Wie in der Erniedrigung
Gott dieser einzelne, am Kreuz gestorbene Mensch war, so ist nun in der Erh6hung
dieser Mensch der allgegenwirtige Gott. Wahrend Zwingli die Figur der Alleosis
entfaltete, die ihm erlaubte, was von Christus ausgesagt wird, jeweils auf eine der
zwei Naturen zu beschrinken, strebte Luther mit der Figur der Synekdoche gerade
das Gegenteil an: was nur von einer Natur ausgesagt wird, muss in der Einheit der
Person von beiden gelten. Dadurch tendiert seine Auffassung auf die predicatio
identica, eine identische Pridizierung der zwei Naturen im Rahmen der persdn-
lichen Einheit, und deshalb auf die communicatio idiomatum, den Austausch der
Eigenschaften zwischen den zwei Naturen im Rahmen der persdnlichen Einheit.
Letzten Endes wollen diese komplexen christologischen Lehren nur eines: die
Betonung der paradoxalen Heilsbedeutung des Kreuzestodes Christi. «Denn wenn
ich das glaube, dass allein die menschliche Natur fiir mich gelitten hat, so ist mir
der Christus ein schlechter Heiland, so bedarf er wohl selbst eines Heilands.»12

Die immer noch aktuelle Implikation lautet knapp formuliert: Das Abendmahl
ist nicht ein heiliges Mahl, in dem wir andédchtig gottlicher Dinge gedenken (nur
die Gottheit). Es ist auch nicht eine Agape der Freundschaft mit dem Menschen
Jesus (nur die Menschheit). Es ist das Mahl des uns immer noch errettenden Para-
doxes: «Da ist ein Mensch, und siehe, er ist Gott.»

10 J, Courvoisier, Zwingli als reformierter Theologe (1966), S. 108.
11 Kohler (A.9), S. 26.90; zu diesem Thema im ganzen S. 26-31.90-107.
12 Luther, Weim. Ausg., 26, S. 319, Z. 37-39.



236 P. Biihler, Der Abendmahlsstreit der Reformatoren

c) Wenn wir bei Calvin lesen, die Aufgabe der Kirche sei die Verkiindigung
des Wortes und die Verwaltung der Sakramente, so ist das eine Kurzformel fiir das
reformatorische Problem. Man darf freilich die zwei Aspekte weder als miteinan-
der konkurrierend noch als einander ergidnzend verstehen, sondern muss sie als
zwei Varianten einer einzigen Verkiindigungsaufgabe auffassen. Diese Orientie-
rung am Wort konstituiert die eigentliche Erneuerung der reformatorischen Sakra-
mentslehre.

Im katholischen Verstindnis liegt das Gewicht darauf, dass dem Sakrament eine
vom Wort unabhéngige Wirkung zugesprochen wird, und zwar eine institutionali-
siert objektive gnadenhafte Wirkung als Heilsmittel. Man sprach von einem opus
operatum,'® wortlich iibersetzt: von einem «gewirkten Werk»; damit war gemeint,
dass es kraft des Vollzogenseins als solchen wirksam wurde, dass es an sich gottge-
fillig und verdienstlich war, wie das am Messopfer offenbar wurde. Durch dieses
opus wurde der Mensch substanzhaft in seiner habitualen Ausstattung verwandelt
und so zur verdienstlichen Mehrung der Gnade beféhigt. Nun kénnte man meinen,
demgegeniiber bestehe die reformatorische Einstellung in der Betonung des soge-
nannten opus operantis, des «Werkes des Wirkenden», d. h. in der Betonung des-
sen, was sich durch den Handelnden in ihm vollzieht. Man konnte darin die Aus-
richtung auf den alles entscheidenden Glauben sehen. Doch darin liegt die Gefahr
der spiritualisierenden Interpretation, wie sie etwa bei Karlstadt oder teilweise bei
Zwingli vorliegt. Dadurch wird das Abendmahl davon abhingig gemacht, wie die
Feiernden der Verpflichtung nachkommen, wie sie sich verhalten, und wie sie das
Abendmahl empfangen, was ja die Alleinwirksamkeit der géttlichen Gnade erneut
in Frage stellt.

Man muss deshalb radikaler ansetzen. Es ist die Perspektive des opus, des Wer-
kes iiberhaupt, die ganz falsch ist. Damit ist immer noch verkniipft, dass der
Mensch irgendwie vor Gott Werke vorweisen muss. Das katholische Messopfer
wird, wenn auch als Christi Verdienst, von den Menschen Gott entgegengehalten.
Dagegen gilt es, die Perspektive des Wortes als entscheidende Perspektive zu beto-
nen. So wird bei Luther hervorgehoben, dass im Abendmahl alles an den Einset-
zungsworten Christi hdngt. Die Realprédsenz Christi hing fiir ihn nicht an den Sub-
stanzen, weder an der Transsubstantiation noch an einer sogenannten Konsubstan-
tiation — wie seine Gegner félschlicherweise meinten, wenn sie seine Auffassung
auf die Idee der Lokalpriasenz reduzieren wollten —, sondern am Wort. Als das
Marburger Gesprich begann, nahm Luther eine Kreide, schrieb auf den Tisch
«Hoc est corpus meum» und zog das Tischtuch dariiber.’* Damit war eigentlich
schon alles gesagt. Das Einsetzungswort ist ein klares, eindeutiges Wort, und eigent-
lich gilt die Realpréasenz nur, weil dieses klare Wort gilt.

13 Mit der hier aufgenommenen Unterscheidung von opus operatum und opus operantis
wurde urspriinglich in der scholastischen Theologie der Unterschied zwischen den neutesta-
mentlichen und den alttestamentlichen Sakramenten markiert. Sie spielt aber auch in kontro-
verstheologischer Hinsicht eine wichtige Rolle.

14 Kohler (A.9), S.9. 57.



P. Biihler, Der Abendmahlsstreit der Reformatoren 237

Gegen diese lutherische Akzentuierung des Wortes versuchen die Gegner, das
Wort zu iiberholen. In der katholischen Auffassung wird im Gefolge Augustins das
Wort als ein Zeichen (signum) verstanden, das auf eine Sache (res) verweist. Nicht
das Wort, sondern die Sache selbst hat entscheidenden Charakter: als Zeichen
weist das Wort iiber sich selbst hinaus auf diese Sache, die letztlich nicht nur wort-
haft, sondern substanzhaft gegeben wird. Das Sakrament ist zwar auch noch ein
Zeichen, doch ist es der Sache schon wesentlich nZher: es schenkt sie schon zei-
chenhaft, wihrend das Wort nur auf sie hinweist. Ganz dhnlich geschieht die spiri-
tualistische Uberholung des Wortes: Die Realprdsenz Christi hdngt nicht an den
Elementen. Sie hangt aber als geistliche Wirklichkeit auch nicht am dusseren Wort,
sondern liegt im Bereich einer hoheren, innerlichen, der geistlichen Erfahrung. Des-
halb muss die spiritualisierende Deutung das klare Einsetzungswort Luthers alle-
gorisierend umdeuten, das «ist» als «bedeutet» verstehen, «mein Leib» als «Zei-
chen meines Leibes» usw.

Bei Luther hingegen wird nun, durch die Betonung der Einsetzungsworte, das
Abendmahl selbst zur Verkiindigung. Das hat darin seinen Grund, dass die Real-
prasenz im Abendmahl letztlich die Realprdasenz Christi im Evangelium ist. Abend-
mabhl ist Evangelium, frohe Botschaft. Es ist Wort, und zwar Wort in einer Form,
die uns gerade erlaubt, die wesentlichen Aspekte des Wortes hervorzuheben, wie
sich das im nichsten Punkt noch zeigen wird. Das Abendmahl ist nicht erginzen-
der Zusatz zum Wort, sei es als Messe oder als Kommunion, als Eucharistie, als
Agape, sondern die Einschirfung des Wortes. Da ist nur ein armseliges mensch-
liches Wort, und siehe, es ist doch Gottes Evangelium.

d) Beim spannungsgeladenen Abschied in Marburg sagte Luther zu den Strass-
burgern, dabei aber sicher auch an die Schweizer denkend: «Ihr habt einen anderen
Geist als wir.»1% Damit hat Luther den Nagel auf den Kopf getroffen. Diese Ver-
schiedenheit in der Auffassung des Geistes zeigt sich am besten im Verhéltnis zwi-
schen Wort und Geist.

Fiir Zwingli wird der Glaube, noch bevor das Wort ertdnt, dem Menschen in
einer inneren wortlosen Geisterfahrung geschenkt. Das dussere Wort ist nur eine
nachtrigliche Bestdtigung dessen, was der Glaubende in seiner Geistigkeit schon
weiss. Deshalb wird es erst zum Wort Gottes, wenn es in diesem Glauben empfan-
gen wird. Im selben Sinne ist das Abendmahl erst im geistgewirkten Glauben
Abendmahl, denn das Gedidchtnis der Glaubenden ist ja der einzige Ort der Real-
prisenz Christi. So werden das Wort und das Abendmahl zu nachtréglichen Zere-
monien, die dem inneren Geist als blosse dussere Stiitze dienen.

15 Luther, Weim. Ausg. Briefe, 1577, 52-55: Summo studio et contentione egerunt, ut
viderentur nobiscum concordes, ita ut hanc vocem nunquam ex me possent ferre: Vos habetis
alium spiritum quam nos. Ardebant toti, quoties haec audiebant. Kohler (A.9), S.38 (und
129 f)): «Ich bin Euer Herr nicht, Euer Richter nicht, Euer Lehrer auch nicht, so reimet sich
unser Geist und Euer Geist nichts zusammen, sonder ist offenbar, dass wir nicht einerlei Geist
haben.»



238 P.Biihler, Der Abendmahlsstreit der Reformatoren

Bei Calvin bildet es ein schwieriges Problem, das Verhiltnis zwischen Wort und
Geist genau zu bestimmen. Er konnte zwar betonen, dass der Geist ohne das Wort
nichts sei und nur an diesem sein kritisches Mass habe. Doch scheint es, dass sich
bei Calvin der Geist als inneres Zeugnis verselbstidndigt und ihm in der Lehre vom
doppelten Zeugnis neben dem Wort als dem Zusseren Zeugnis eine eigene, vom
Wort relativ unabhéngige Bedeutung zukommt. Er kann aber nicht, wie das bei
Zwingli der Fall ist, vom &dusseren Zeugnis des Wortes radikal getrennt werden.
Fiir das Verstindnis des Abendmahls spielt er jedoch eine Rolle, die in gewisser
Hinsicht zu einer Entwertung des dusseren Wortes fiihrt. Die Realpréisenz Christi
ist nicht leiblich und deshalb nicht in Brot und Wein enthalten. Sie ist aber auch
nicht im #dusseren Wort enthalten. Das wiirde fiir Calvin zu einer falschen Ver-
ehrung der Elemente, der dusserlichen Zeremonie verfithren. Man muss vielmehr
tiber die Zeichen, das Brot und den Wein hinweg zur geistlichen Wirklichkeit
emporschauen. Darin erweist sich Calvin noch sehr stark — allzu stark — durch
Augustin beeinflusst. Als geistliche Prisenz wird die Realprisenz durch das wunder-
bare Handeln des Heiligen Geistes an die Elemente gebunden. Eigentlich miisste
sie von allen dusserlichen Zeichen freigehalten werden; doch was den Heiligen
Geist dazu bewegt, ist die Schwachheit unseres Fleisches. In diesem Sinne ist auch
hier das Sakrament bloss Stiitze, Zugestindnis an unsere Schwichen.

Gegeniiber dieser Ausrichtung auf die innere Geisterfahrung war Luther sehr
kritisch. Er sah in ihr die Gefahr, dass durch sie alles in den Menschen hinein inter-
nalisiert wird. Dagegen betonte er gerade die Externitdt: das dussere Wort und
deshalb auch die leibliche Prasenz im Abendmahl. Gott kommt von aussen her auf
den Menschen zu. Darin liegt ein uniiberwindbares «extra nos». Diesen von aussen
her kommenden Gott kann nur das dussere Wort mitteilen. An diesem #dusseren
Wort hiéngt alles. Es ist nicht nur ein zeichenhafter Hinweis auf es iibersteigende
geistliche Dimensionen. Es vollzieht die Sache, von der es spricht, es bringt mit
sich, was es verspricht. Dadurch wird das augustinische Schema von signum und
res, das sowohl die katholische Auffassung als auch, in abgewandelter Form, die
spiritualistische Auffassung beeinflusst, gesprengt. Das dussere Wort schenkt dem
Menschen erst alles, stiftet in ihm Glauben, gibt ihm die innere Geistgewissheit.
Diese gibt es nur als eine Gewissheit, die uns ausserhalb unserer selbst versetzt.
Was von aussen her kommt, 1dsst uns nicht bei uns selbst und unseren Moglichkei-
ten und Kriften verharren; es befreit uns von uns selbst und versetzt uns in die
befreiende Niahe Gottes. Das Innere, das Geistliche wird nur im Zeichen dieser
Externitdt wirklich wahrgenommen: das gilt auch fiir die Lehre vom Heiligen Geist.
Als Wort in Form von Brot und Wein unterstreicht das Abendmahl diese funda-
mentale Externitat. Hier liegt der entscheidende Punkt fiir ein neues Wirklichkeits-
verstindnis, in dem die tiefgreifende Bedeutung des ganzen Streites konkret sicht-
bar wird.

Den Versuch, dieses «extra nos» zu internalisieren, nannte Luther «Enthusias-
mus», und in diesem internalisierenden Enthusiasmus sah er die gemeinsame, siind-
hafte Wurzel des Papismus und des Schwirmertums. Diese zwei Tendenzen begeg-
nen sich in der Verachtung des dusseren Wortes im Namen eines menschlichen



P. Biihler, Der Abendmahlsstreit der Reformatoren 239

Prinzips, einerseits im Namen des pépstlichen Lehramtes, andrerseits im Namen
der inneren Erfahrung der geisterfiillten Auserwihlten.

Im Zeichen der leiblichen Realprisenz ist das Abendmahl eine Kritik des En-
thusiasmus. In ihm wird das extra nos eingeschirft: Wie ich Brot und Wein von
aussen her empfange, so empfange ich auch das externe gnadenhafte Geschenk
und werde dadurch ausserhalb meiner selbst in die Ndhe Gottes versetzt.

e) Fiir die spiritualisierende Abendmahlsauffassung bildete Joh. 6, 63 ein zen-
trales Argument: «Der Geist ist es, der lebendig macht, das Fleisch hilft nichts.»
Damit wurde begriindet, dass eine leibliche Prasenz Christi im Abendmahl, eine
Prasenz im Fleisch nichts niitzt. Entscheidend, weil allein lebendigmachend, ist die
geistliche Gegenwart Christi, die im Abendmahl den Gldubigen allein geschenkt
wird. Deshalb gilt hier, dass eigentlich nur der Glaubige wirklich den Leib Christi
isst und wirklich das Blut Christi trinkt. Es gibt keine manducatio impiorum, kein
Essen der Gottlosen, sondern nur ein geistliches Essen, eine manducatio spiritualis.
So wurde der Adressat des Abendmahls im Grunde genommen auf die glaubige
Gemeinschaft reduziert.

Fiir Luther bedeutete diese spiritualisierende Auffassung ein allzu substanz-
haftes Verstindnis des Fleisches und des Geistes. Wird die Bedeutung des leibli-
chen, fleischgewordenen Christus fiir das Abendmahl abgelehnt, so wird sie iiber-
haupt in Frage gestellt, auch die Bedeutung des leiblichen Christus als er am
Kreuze starb. Dadurch droht das Ganze zu einem einzigen inneren Geistgeschehen
zu werden. Dagegen akzentuierte Luther die gleichzeitige manducatio piorum et
impiorum, der Frommen und der Gottlosen. Alle, alle ohne Ausnahme, essen den
Leib und trinken das Blut Christi. Es gilt hier dasselbe wie beim Wort: das Wort
Gottes wird nicht durch den bestimmt, der es hort und empfingt, es wird nicht da-
durch zum Wort Gottes, dass es im Glauben aufgenommen wird. Das hat Luther
dazu gefiihrt, den Schweizern vorzuwerfen: «Sie liigen und definieren das Wort
nicht vom redenden Gott her, sondern vom empfangenden Menschen.»1¢ Dagegen
betonte Luther, Gottes Wort sei dasselbe Wort, wenn es den Frommen und den
Unfrommen verkiindigt werde, und zwar weil es nicht das Werk des Menschen,
sondern Gottes Stimme, Gottes Reinigung und Wirkung sei.”

Dadurch wird das Abendmahl, wie auch das Wort, zu einem Gericht iiber die
Glédubigen und Unglaubigen. Alle essen und trinken Leib und Blut. Es steht nun
zur Entscheidung, wie ein jeder das Empfangene aufnehmen will. Hier entscheidet
sich nun der Gegensatz von Fleisch und Geist, im Gebrauch, der vom Geschenk-
ten gemacht wird, in der Frage, ob dem Fleische nach oder dem Geiste nach geges-
sen und getrunken wird. Gegen Zwinglis substanzhafte Auffassung von Fleisch
und Geist griff Luther also auf das paulinische Verstdndnis dieses Gegensatzes

16 Luther, Weim. Ausg. Tischr., S.670, 17-19 (Nr.3868): Et ita mentiuntur et definiunt
verbum non secundum dicentem Deum, sed secundum recipientem hominem. ..

17 Luther, ebd. S.671, 1f. 6-8: Verbum Dei est ipsum verbum, si piis et impiis praedice-
tur... Et dicimus, quod hominis praedicatoris verbum, absolutio, sacramentum non est opus
hominis, sed vox Dei, mundatio et operatjo Dei...



240 P.Biihler, Der Abendmabhlsstreit der Reformatoren

zuriick. Die Lebenseinstellung, die existentielle Aufnahme entscheidet das Fleisch-
liche und das Geistliche. Wer geistlich isst und trinkt, im Glauben an die gottliche
Gnade, isst und trinkt zu seiner Seligkeit, zu seinem Heil und zur Stiarkung seines
Glaubens. Wer fleischlich isst und trinkt, «isst und trinkt sich selbst ein Gericht»
(1. Kor. 11, 29), isst und trinkt zu seinem Tode und zu seiner Verdammung. Gegen
die spiritualisierende Deutung verschirfte Luther die Perspektive. Vom fleischli-
chen Essen gilt nicht nur, dass es nichts niitzt, sondern vielmehr, dass es zum Tode
und zur Verdammung fiihrt. Fiir Paulus wird fleischlich gegessen, wenn der Leib
Christi nicht unterschieden wird, wenn in Brot und Wein nichts anderes als Brot
und Wein gesehen wird. In dieser Hinsicht wire fiir Paulus paradoxerweise gerade
die zwinglianische Eucharistie ein fleischliches Essen.

Wichtig und immer noch aktuell in diesem Punkt des Streites scheint mir fol-
gendes zu sein: Die Dimension des Gerichts bedeutet eine radikale Offnung des
Abendmahls, die der Tatsache gerecht wird, dass die Kirche ein corpus mixtum,
eine Gemeinschaft von Frommen und Unfrommen ist. Das Abendmahl ist nicht
das Fest der Eingeweihten, sondern richtet sich an alle als Einladung zur Entschei-
dung.

f) Am schirfsten behauptet ist die leibliche Realpridsenz Christi im Abendmahl
in 1. Kor. 11, 26: «So oft ihr dieses Brot esst und den Kelch trinkt, verkiindigt ihr
den Tod des Herrn, bis er kommt.» In diesem Sinne ist auch das Abendmahl Wort
vom Kreuz, Verkiindigung dessen, dass Christus fiir uns am Kreuz gelitten hat und
gestorben ist. So steht das Abendmahl unter der Bestimmung der Kreuzestheologie.
Das akzentuiert Luther gegen die Herrlichkeitstheologie seiner Gegner: gegen die
katholische Verkniipfung der Sakramente mit dem verdienstlichen, gottgefilligen
Wirken des Menschen, gegen Zwinglis und Oekolampads Orientierung an der allei-
nigen Gottheit Christi, gegen Calvins Befiirchtung, die leibliche Realprédsenz konnte
der himmlischen Herrlichkeit Christi schaden. Wenn gegen diese verschiedenen
Ansitze von Herrlichkeitstheologie das Abendmahl im Zeichen des Kreuzes erfasst
wird, heisst das konkret, dass das geistliche Essen und Trinken nichts anderes ist
als das existentielle Teilhaben an Tod und Auferstehung Christi.

Gerade als ein solches Teilhaben ist es im strengsten Sinne Kommunion mit
Gott, das heisst Eroffnung eines ganz neuen, eines Vertrauensverhiltnisses zu Gott.
In der Siinde als unserer Auflehnung gegen Gott wurde diese Gemeinschaft mit
Gott abgebrochen, unser Verhéltnis zu ihm zerstort. Im Abendmahl als Teilhaben
am Kreuz Christi wird uns neue Gemeinschaft mit Gott geschenkt. Das heisst: im
Abendmahl geschieht Siindenvergebung. Das ist das Lebensnotwendige und Ele-
mentare, auf das es letztlich ankommt. Das ist die elementare Gabe, die in den ein-
fachen Elementen und in den schlichten Gebérden des Abendmahls zum Ausdruck
kommt. Unsere Siinde wird uns nicht mehr angerechnet, und wir konnen uns auf
die Gnade Gottes verlassen.

Das hat Konsequenzen fiir die Antwort auf die umstrittene Frage nach dem wiir-
digen und dem unwiirdigen Teilhaben am Abendmahl. Am klarsten beantworten
diese Frage Luther und Calvin. Unsere Wiirde liegt in unserer eigentlichen Un-



P.Biihler, Der Abendmahlsstreit der Reformatoren 241

wiirde: wiirdig kommen wir zum Abendmahl, wenn wir als die Siinder kommen,
die wir in Wirklichkeit sind. Die Wiirde zum Abendmahl liegt im Siindersein.
Unwiirdig sind wir erst dann, wenn wir im Gefiihl unserer Sicherheit, Gerechtig-
keit und Reinheit iiberzeugt sind, wir seien keine Siinder. Doch selbst dann, sagt
Luther, brauchen wir das Abendmahl, denn gerade dieses Gefiihl der Gerechtig-
keit und Reinheit, in dem wir unsere Siinde und Schwachheit nicht mehr fiihlen,
ist ja die eigentliche Siinde.

Weil dieses Phidnomen der Siinde oft nicht scharf genug erfasst und deshalb
moralisiert wurde, wurde das Wiirdig- und Unwiirdigsein anhand von bestimmten
religiosen und moralischen Kriterien der Kirchenzucht verstanden. Das war schon
der Fall im Katholizismus, geschieht aber auch teilweise bei den Reformatoren.
Am schirfsten wird die Kirchenzucht im zwinglianischen Pflichtzeichen betont.
Auffallend ist es auch bei Calvin, bei dem dieser Aspekt unvermittelt neben dem
Gedanken unserer radikalen Unwiirde steht. Auch im Berner Synodus schliesst das
Kapitel iiber das Abendmahl mit der Ermahnung zur Kirchenzucht: «Daneben sol-
len wir recht fleissig briiderliches Strafen iiben einem jeden gegeniiber.»18

Dagegen muss als aktuelle Implikation betont werden: die Wiirde liegt allein
im Siindenbewusstsein und im Verlangen nach Siindenvergebung. Das Abendmahl
ist nicht das frohliche Mahl der Gerechten und Reinen, die Gott danken und sich
selbst verpflichten. Es ist das Mahl der Siinder, die immer wieder zum Abendmahl
kommen, weil sie immer wieder auf Vergebung angewiesen sind. Das Abendmahl
wird immer noch gefeiert, weil der Mensch immer noch «simul justus et peccator»,
immer noch gerecht und Siinder zugleich ist.

Der Abendmabhlsstreit der Reformatoren wird uns kaum unmittelbare praktische
Anleitungen zu moglichen liturgischen Reformen geben. Zwar konnte es nun
hochst interessant sein, vom Abendmahlsstreit her einmal die verschiedenen be-
kannten Liturgien kritisch durchzulesen und sich anschliessend zu fragen, wie
denn eine angemessene Abendmahlsfeier aussehen miisste. Doch darin liegt noch
nicht das entscheidende Interesse des Streites. In ihm geht es um theologische
Grundfragen wie das Verstindnis Gottes und des Menschen, die Auffassung des
Wortes und des Glaubens, die Bedeutung Christi fiir die Rechtfertigung des Siin-
ders. Er will uns also vielmehr dazu anregen, iiber das Wesentliche und Elemen-
tare im Christentum nachzudenken, ndmlich iiber den im Abendmahl verkiindigten,
uns immer noch #rgerlichen und doch rettenden Kreuzestod Christi. Dort hat der
Abendmahlsstreit seine immer noch wihrende Aktualitit.

Peter Biihler, Ziirich

18 Bieler (A. 2), S. 79.



	Der Abendmahlsstreit der Reformation und seine aktuellen Implikationen

