
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 35 (1979)

Heft: 4

Artikel: Die Scheidung von Gemeinde und Welt im Johannesevangelium auf
dem Hintergrund der Trennung von Kirche und Synagoge

Autor: Wiefel, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878485

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878485
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Scheidung von Gemeinde und Welt im Johannesevangelium
auf dem Hintergrund der Trennung von Kirche und Synagoge

Beitrag zu einer Festgabe, die dem Bischof der Kirchenprovinz Sachsen,
Dr. Werner Krusche, Magdeburg, am 28.11.1977 zu seinem 60. Geburtstag

überreicht wurde.

Das Verhältnis der Gemeinde zur Welt ist ein Thema des ganzen Neuen Testaments

in allen seinen Schichten. Das relative Gewicht dieser Frage nimmt jedoch
bei den späteren Zeugen zu. Je mehr die Gemeinde auf sich selbst zu reflektieren
beginnt, je mehr sie sich ihrer eigenen Situation in der Zeit bewusst wird, muss ihr
diese Verhältnisbestimmung wichtig werden. In ihr setzt sich Heilserfahrung in
Existenzerfahrung um. Diese Umsetzung lässt sich gerade an jenen Schriften
verdeutlichen, die gemeinhin als am Rande des Neuen Testamentes stehend betrachtet
werden, etwa dem 1. Petr., dem Hebr., aber auch der Apoc. In zeitlicher und inhaltlicher

Nachbarschaft ist auch das johanneische Schrifttum angesiedelt. Wenn wir
uns hier auf das Johannes-Evangelium konzentrieren, so scheint das schon deshalb
berechtigt zu sein, weil Aussagen über die Welt, den Kosmos, dessen Relation zu
Gott, zu Christus, zu den Jüngern, mithin zur Gemeinde, in der Theologie des

4. Evangeliums einen zentralen Platz einnehmen. Zu behandeln ist also hier das

Verhältnis der Gemeinde zur Welt bei Johannes auf dem Hintergrund der Trennung

von Synagoge und Kirche.1

i Der wichtigste Beitrag aus jüngster Zeit ordnet das erwähnte Thema der Gesetzesproblematik

bei Johannes unter: S. Pancaro, The Law in the Fourth Gospel. The Thora and the
Gospel, Moses and Jesus, Judaism and Christianity according to John (1975). Dabei tritt der
im Folgenden aufgewiesene Aspekt etwas zurück. Vgl. die kürzere Arbeit des gleichen
Verfassers, The Relationship of the Church to Israel in the Gospel of St. John: N. T. Stud. 21

(1974-75), S. 396-405.
Eine allgemeine Themenformulierung wie «Gemeinde und Welt im Joh.» hätte zu hohe

Erwartungen wecken können. Denn der Autor sähe sich dann vor die Aufgabe gestellt, zu dem
vielbeachteten und umstrittenen Buch von L. Schottroff, Der Glaubende und die feindliche
Welt (1970), Stellung zu nehmen. Er müsste die Frage beantworten, ob und inwieweit «Johannes»

als Gnostiker im strengen Sinne anzusprechen ist, ob sich im Joh. ein Welt- und
Heilsverständnis ausdrückt, das im Entscheidenden von dualistischen Voraussetzungen bestimmt
ist. Das ist von sachkundiger Seite geschehen, etwa durch H. M. Schenkes Besprechung in
Theol. Lit. zeit. 97 (1972), Sp. 751-755, in der die Grenzen von der Berichterstattung zur
Diskussion überschritten wurden, und jüngst in K. W. Tröger, Ja oder Nein zur Welt. War
Johannes ein Gnostiker?: Theol. viat. 13 (1977), S. 61-80. Gemessen an dieser weitgespannten,
ambitionierten Thematik beanspruchen die hier vorgelegten Erwägungen nur einen marginalen

Charakter. Sie möchten der Frage nachgehen, ob von der geschichtlichen Situation, in
der das Joh. entstand, genauer gesagt von einem weithin anerkannten religionsgeschichtlichen
Aspekt dieser Situation der endgültigen Trennung von Kirche und Synagoge, auch Licht auf
die bei Johannes gegebene Verhältnisbestimmung von Gemeinde und Welt fällt.



214 W. Wiefel, Die Scheidung von Gemeinde und Welt im Joh.

1.

Ehe wir uns dem Gegenstand im engeren Sinne zuwenden, einige Vorüberlegungen
zur Profilierung der Bezugsgrössen Synagoge und Kirche. Wie stellen sich Synagoge
und Kirche im Horizont der von uns zu behandelnden Thematik dar?2 Hier wäre
die ganze Breite des Selbstverständnisses beider Gemeinschaften, wie es sich
geschichtlich, soziologisch und theologisch darstellt, zu berücksichtigen. Da es sich
um einen Ablösungsprozess handelt, an dessen Ende die ursprünglich noch
zusammengehörig erscheinenden Gebilde als völlig voneinander getrennte Grössen sich
gegenüberstehen,3 ist zunächst von der älteren, sodann von sich in ihrem Rahmen
entwickelnden jüngeren Gemeinschaft zu reden. Dabei sollen jeweils 6 Punkte
herausgehoben werden.

1. Wenn wir unter Judentum jene Gemeinschaft verstehen, die sich in der Zeit
nach dem babylonischen Exil aus der israelitischen Volksgemeinde herausgebildet
hat, so ist dieses in der uns interessierenden Periode eine Weltreligion. Das gilt
sowohl für seine Verbreitung wie hinsichtlich seiner Stellung im Bewusstsein der
Zeitgenossen.4 Ein Blick in die Sammlung der aus der antiken Welt erhaltenen
Inschriften lehrt uns, dass die an inskriptionellen Zeugnissen ablesbare Ausbreitung

des Judentums in der römischen Kaiserzeit nahezu mit den Grenzen des Imperiums

zusammenfällt, jedenfalls im Osten. Sie reichen von Rom bis Edessa in
Mesopotamien (CIJ 1415-1418), von Edfu in Oberägypten (CIJ 1537-1538) bis
Pantikapaion auf der Krim (CIJ 683-684).

Die weltweite Verbreitung ermutigte die jüdischen Apologeten zu hochgestimmten
Urteilen wie diesem bei Jos., C. Ap. 2, 39 (282): «Keine Stadt existiert weder

bei den Griechen noch bei den Barbaren noch sonst irgend ein Volk, wohin nicht
die Sitte des 7. Tages, den wir feiern, gedrungen wäre und wo nicht das Fasten und
das Anzünden des Lichtes und viele unserer Speisegebote gehalten werden» (Ähnliches

in Ant. XIV, 115 unter Berufung auf Strabo, wo das Wort oikoumene nicht
zu hoch gegriffen scheint, wenn von der Verbreitung des Judentums geredet wird).
Nicht anders Philo, wenn er Bedeutung und Bekanntheit der von Mose ausgehenden

Sabbatfeier und der jüdischen Gotteshäuser preisen will (De vita Moyseos II,
216).

2. Es war auch eine alte Religion, und das bedeutet nicht wenig in einer Zeit,
die sich in tiefer Verunsicherung vom Altersbeweis imponieren liess.6 Man kannte
Juden seit langem, in Mesopotamien seit den Tagen des Exils, in Ägypten spätestens

2 W. Schräge, Ekklesia und Synagoge. Zum Ursprung des urchristlichen Kirchenbegriffs:
Zeits. Th. Ki. 60 (1963), 178-202, bezieht S. 202 die Selbstbezeichnungen in die Auseinandersetzung

darüber ein, «dass die christliche Gemeinde weder mit einer jüdischen Sekte noch mit
einem hellenistischen Kultverein in eine Linie gerückt werden darf».

3 Die Grundlinien bei J. Leipoldt, Die Ablösung des frühen Christentum vom Judentum^
Von den Mysterien zur Kirche (1961), S. 211-230.

* H. Hegermann, Das griechisch-römische Judentum: Literatur und Religion des
Frühjudentums (1973), S. 328-352.

s J. G. Gager, Moses in the Graeco-Roman Period (1972).



W. Wiefel, Die Scheidung von Gemeinde und Welt im Joh. 215

seit Darius II., in Rom tauchen sie um die Mitte des 2. vorchristlichen Jahrhunderts

auf.6 Die Geschichte, von der sie sich herleiten mit ihrer Berufung auf Mose
und die Patriarchen, steht an Dignität des Alters keiner der konkurrierenden
Religionen nach, was in der apologetischen Literatur des jüdischen Hellenismus
denn auch deutlich betont wird. Die uns durch die Forscher- und Ubersetzertätigkeit

Nikolaus Walters erschlossenen Fragmente jüdisch-hellenistischer Historiker
legen davon ein beredtes Zeugnis ab, etwa wenn Eupolemos Mose als den ersten
Weisen vorstellt, der den Juden die Buchstaben lehrt, von denen sie die Phönizier,
von welchen sie schliesslich die Griechen übernahmen, oder Kleodemos Malchas,
der die Abrahamsenkel Apher und Aphras zu Kampfgenossen des Herakles gegen
Antaios machte.7 Man unterschätze nicht die Schwierigkeit, die für eine dem Judentum

gegenüber zur Profilierung genötigte Urchristenheit bestand, als eine gleichsam

neue Religion, mit ihrer Bezugnahme auf das Christusgeschehen, das des Vorzugs

des mythischen Alters entraten musste. Vielleicht eröffnet sich von hier aus ein
Weg zum Verständnis für das Insistieren des Johannes auf der Überlegenheit des

Christus gegenüber Mose (etwa Joh. 6, 31f., 49f.) und die Überbietung Abrahams
im Horizont der Präexistenzchristologie (8, 58).

3. Man war Weltreligion ohne Zentralgewalt und festen organisatorischen
Zusammenhang. Ein Weltjudentum, geleitet von einer Instanz (in der Art der
römischen Kurie oder den fiktiven Weisen von Zion) existierte damals so wenig
wie in unseren Tagen. Es gab den Tempel als kultischen Mittelpunkt, zu dem man
wallfahrtete8 und dem man steuerte, es gab das grosse Synedrium als religionsrechtliche

Oberbehörde, dessen Wirkungsmöglichkeit über die Grenzen Palästinas hinaus

schwer abzuschätzen ist," beide endeten mit der jüdischen Katastrophe.
Ungebrochen war die Autorität der grossen Gelehrtenschulen, die eher eine moralische
als eine rechtlich fest umrissene war.10 Dass das Judentum den Aussenstehenden
als eine von seiner Umgebung dennoch deutlich abgehobenen Grösse erschien, ist
anderen Faktoren zuzuschreiben.

4. Das Judentum stellt sich dar als ein von geschriebenen und ungeschriebenen
Gesetzen bestimmter Gemeindeverband. Anerkennung der Thora des Mose als

Offenbarung des einen Gottes, Sabbat und Beschneidung sind jene Merkmale, die
sowohl die Kontinuität bis in eine weit zurückliegende Vergangenheit sichern als
auch die Frage nach der Zugehörigkeit zur jüdischen Gemeinschaft beantworten.11
Alle drei werden in verschiedener Gewichtung auch im Joh. thematisiert, auch die

6 Zu den Anfängen des Judentums in Ägypten E. Mary Smallwood, The Jews under Roman
Rule (1976), S. 128-138, und in Rom W. Wiefel, Die jüdische Gemeinschaft in Rom und die
Anfänge des römischen Christentums: Judaica 26 (1970), S. 65-81.

N. Walter, Jüdische Schriften aus hellenistisch-römischer Zeit, 1,2 (1976), S. 142 f. bzw.
119 f.

s S. Safrai, Pilgrimage to Jerusalem at the End of the Second Temple: Studies of the
Jewish Background of the N.T. (1969), S. 21-22.

s B. Reicke, Neutestamentliche Zeitgeschichte (21968), S. 105-113.
10 Dass diese erst durch die Restauration in Jahne zur vollen Entfaltung kam, betont

J. Neusner, Early Rabbinic Judaism: Studies in Judaism in Late Antiquity, 13 (1971), S. 35-49.
11 E. Lerle, Proselytenwerbung im Urchristentum (1963).



216 W. Wiefel, Die Scheidung von Gemeinde und Welt im loh.

Beschneidung (7, 22). Kristallisationspunkt des religiösen Lebens schon seit dem
2. vorchristlichen Jahrhundert, vollends nach 70 p. Chr. war die Synagoge, ein
Wort, das seinem Sprachgebrauch nach sowohl das Gebäude wie die darin sich
sammelnde Gemeinde bezeichnet. Deren religiöser Mittelpunkt ist die gottesdienstliche

Versammlung mit Gebet, Lesung und Auslegung,12 ein die Diasporasituation
anzeigendes Proprium in einer Welt, in der Gottesdienst sich als Opfer, Lustration,
Mysterienhandlung vollzog.13 Religionssoziologisch von entscheidender Bedeutung
ist die Minjan-Vorschrift, wie sie bis heute für das jüdisch-religiöse Gemeinschaftsleben

gültig ist. Eine Zehnzahl erwachsener kultfähiger jüdischer Männer reicht
aus, um gottesdienstliche Versammlungen abzuhalten.14 Da sich in solchen
Versammlungen und nicht in ekklesialen Strukturen das Gemeinschaftsleben
darstellte, genügt das kontinuierliche Vorhandensein eines solchen Minjan für die
Existenz einer selbständigen Gemeinde. So erklärt sich die (bis heute gegebene)
Vielzahl jüdischer Gemeinden an einem Ort, die nebeneinander, nicht selten ohne
organisatorischen Zusammenhang existieren. Eine solche Einzelgemeinde
vermochte die Ämter und Fuktionen aus sich heraus zu setzen, von denen nur wenige
lebenslänglich, einige (jedenfalls ursprünglich) nur aktuell, für eine bestimmte
Handlung gedacht waren.15

Nimmt man dies alles zusammen, so zeigt sich uns, dass wir es soziologisch
gesprochen mit einer ganz überwiegend innengesteuerten, nicht aussengeleiteten
Gemeinschaft zu tun haben. Was es ihr erlaubte, ihre Identität zu wahren, waren
nicht Organisation, Zentralismus, von oben nach unten regulierte Gruppendisziplin,

sondern die ungefragte Gültigkeit der Kriterien und interne Kommunikations-

und Steuerungsprozesse, bei denen Autoritäten wie Gelehrte und Gelehrtenschulen

eine wichtige Rolle spielten. Das gilt auch für das von uns hier zu behandelnde

Geschehen.
5. Die jüdische Gemeinschaft war in neutestamentlicher Zeit eine missionierende

Gemeinde. Wiewohl man ihr im Regelfall durch Geburt und Abstammung
zugehörte, so verzichtete sie nicht auf die Ausbreitung des Glaubens.16 Man durchzieht

Land und Meer, um einen Proselyten zu machen (Matth. 23, 15). Der
missionarische Eifer ergab sich aus der Exklusivität der jüdischen Religion und war
auch nicht ohne Erfolg. Die Zahl der eigentlichen, der Voll-Proselyten wird sich
in Grenzen gehalten haben, die Beschneidung und die volle Übernahme des

mosaischen Gesetzes erwiesen sich als eine hohe Barriere.17 Ungleich grösser ist
der Anteil der Sympathisanten, der Gottesfürchtigen gewesen, die sich zum Mono¬

id Meg. IV, 3 zählt in dieser Reihenfolge auf: Schema', Tefilla (vor der Lade), Priestersegen,

Thoralesung, Prophetenlesung.
i® Zur Problematik eines «Wortgottesdienstes» in der hellenistischen Welt J. Leipoldt, Der

Gottesdienst der ältesten Kirche (1937), S. 5-10.
i* Grundlegende Vorschrift in Meg. IV, 3.
is Den besten Überblick bietet das Vorwort zu J.-B. Frey, Corpus Inscriptionum Judaica-

rum, 1 (1936).
i« G. F. Moore, Judaism in the First Three Centuries of Christian Era, 1 (1927), S. 335-349.
17 Zuversichtlicher das Urteil von J. Jeremias, Jesu Verheissung für die Völker (1956),

S. 10 ff. 16.



W. Wiefel, Die Scheidung von Gemeinde und Welt im Joh. 217

theismus bekannten, an den religiösen Versammlungen beteiligten und jenen Teil
des Gesetzes für sich übernahmen, der nach jüdisch-pharisäischer Auffassung für
alle Menschen verbindlich war.18 Wir müssen über ein gewisses gemeinsames
Minimum hinaus - angesichts der lockeren Struktur des Diasporajudentums - mit
einer unterschiedlichen Profilierung der Gemeinden entsprechend der Vielfalt der
religiösen Herkunft der Proselyten und Gottesfürchtigen rechnen.19

6. Schliesslich war die jüdische Gemeinschaft im römischen Reich eine Minderheit,20

aber eine qualifizierte, mit einigen rechtlichen Privilegien ausgestattete
Minorität,21 vor allem mit dem Vorrecht der weitgehenden Suspendierung vom
Kaiserkult und der Anerkennung der Judengemeinden in der Diaspora als
rechtsfähiger Körperschaft.22 Aus Philos Legatio ad Caium, dem Bericht eines unmittelbar

Beteiligten, wissen wir, wie die Judenschaft Alexandriens zur Zeit des Caius
Caligula (genauer im Winter 39/40 n. Chr.) um den Fortbestand bzw. die Erneuerung

der bedrohten Privilegien kämpfte.23 Was für die Grossgemeinden galt, dürfte
normgebend auch für die kleinen gewesen sein.24 Wichtig für unsere Frage ist die
Anerkennung der innerjüdischen Rechtsausübung. Die jüdische Gemeinschaft
selbst konnte bestimmen, wer zu ihr gehörte und den ihr geltenden Schutz in
Anspruch nehmen konnte.

Versuchen wir nun in analoger Weise eine Positionsbestimmung der anderen
Grösse des von uns zu schildernden Trennungsprozesses und zwar gleichfalls in
6 Punkten, die den eben aufgewiesenen entsprechen.

1. Die christliche Botschaft betrat einen Boden, der bereitet schien und fand
sich zunächst umschlossen von Strukturen, die ihr das Wachstum ermöglichten.
Sie beginnt als Lehre einer jüdischen Sondergruppe und ist nach wenigen
Jahrzehnten, vor allem durch die Tätigkeit des Paulus, in weiten Gebieten der damals
bekannten Welt präsent. Sie hat die geographisch-nationale Begrenzung schon früh
gesprengt und lässt jedenfalls in Umrissen die Züge der künftigen Weltreligion
erkennen. Die christliche Gemeinde konnte zur Zeit des Johannes-Evangeliums
mit der Verbreitung des Judentums noch nicht konkurrieren, aber mit dem
transjordanischen Pella im Osten und Rom im Westen und Alexandrien im Süden sind
Grenzpunkte gesetzt, die ahnen lassen, wie stark das traditionelle Ausbreitungsgebiet

der jüdischen Gemeinschaft von Zentren des neuen Glaubens durchsetzt
war.

18 F. Siegert, Gottesfürchtige und Sympathisanten: Journ. Stud. Jud. 4 (1973), S. 109-164.
19 W. Wiefel, Die missionarische Eigenart des Paulus: Kairos 17 (1975), S. 218-231.
28 Smallwood (A. 6), Zur Rechtstellung der Juden, S. 120-142.
21 Smallwood (A. 6), S. 147, fasst zusammen: "The right to practise Judaism carried with

it automatically the privilege of exemption from participation in the imperial cult."
22 E. R. Goodenough, The Jurisprudence of the Jewish Courts in Egypt (1929), vor allem

im Anschluss an Philo.
23 Smallwood (A. 6), S. 235-250.
24 Vgl. das Dekret von Halikarnassos bei Jos. Ant. XIV, 256-258. Hier ist die Wurzel der

durch Tertullian populär gewordenen Redensart vom Judentum als religio licita, Tert.
Apol. 21,1.



218 W. Wiefel, Die Scheidung von Gemeinde und Welt im Joh.

2. Die Botschaft stand im Zeichen der Dialektik von Alt und Neu. Das
Christusgeschehen wurde als das schlechthin Neue verkündet, zugleich aber unter
Bezugnahme auf das Alte Testament und seine Geschichte interpretiert. Es gab
zunächst keinen Zweifel daran, dass der Gott Jesu Christi mit dem in der Synagoge
verkündeten Gott des Alten Bundes identisch sei. In missionarisch werbender
Zuwendung wie in regelmässiger Schriftauslegung innerhalb der gottesdienstlichen
Versammlung gewann der Anspruch auf das Alte Testament und damit auf die
Geschichte des Heils bis zurück zu Mose und Abraham konkrete Gestalt. Er musste
je länger, je mehr zu einem konkurrierenden Anspruch werden.

3. Mit dem Judentum hatte man weiterhin gemeinsam, dass man bis 70 n. Chr.
in Jerusalem zwar einen religiösen Mittelpunkt, aber kein rechtlich-organisatorisches

Zentrum hatte.26 Man trat der Aussenwelt nicht als festgefügte Grösse
gegenüber, sondern - soziologisch gesprochen - als lockerer Gemeindeverband,
für den die Einheit aufgegeben und nicht vorgegeben war.26 Es wäre wichtig, in
diesem Zusammenhang der Frage nachzugehen, ob die im Abschiedsgebet Jesu
Joh. 17, dem sog. Hohenpriesterlichen Gebet, enthaltene Bitte um Einheit der
Gemeinde nicht stärker von diesem für Johannes aktuellen Hintergrund zu
verstehen ist.27

4. Um so wichtiger war die Entwicklung von Kriterien des Christseins, die
nach aussen und innen grenzbestimmend wirken. Homologie, Taufe, Mahlfeier,
Teilhabe am Leben der Gemeinde können als solche Kriterien angesehen werden.
Sie sind weder festgesetzt noch deklariert worden, sondern verdanken sich dem
über die Grenzen der Gemeinde hinausgehenden Kommunikations- und Steue-

rungsprozess, der bei aller Einheit im Grundsätzlichen auch Varianten ermöglicht.
Dass die Frage nach den Kriterien der Jüngerschaft auch im Joh. eine Rolle spielt,
kann nur angedeutet werden. Hier die Stichworte: zur Homologie - Petrusbekenntnis

nach der sog. galiläischen Krise (6, 68);28 zur Eucharistie - Schluss der Brotrede

(6,56);29 zur Taufe - Wiedergeburtswort (3, 5) und (möglicherweise) Deutewort

zur Fusswaschung (13, 8);30 zur Teilhabe am Leben der Gemeinde - Wein-

26 D. Georgi, Die Geschichte der Kollekte des Paulus für Jerusalem (1965).
26 Das darin beschlossene Problem Einheit und Vielfalt stellt sich der Forschung immer

wieder neu. Zuletzt in den unterschiedlich getönten Beiträgen von D. Lührmann, Erwägungen
zur Geschichte des Urchristentum: Ev. Th. 32 (1972), S. 452-467, und T. Holtz, Überlegungen
zur Geschichte des Urchristentums: Theol. Lit. Zeit. 100 (1975), Sp. 321-332.

27 Von den Auslegern der Stelle kommt dieser Sicht am nächsten H. Strathmann, Das
Evangelium nach Johannes (1951), S. 254 f.

28 Auf die Bedeutungen dieser Homologie als Parallele zum eigentlichen Petrusbekenntnis
und einer Form des Urbekenntnis hat O. Cullmann mehrfach hingewiesen, Christologie des

Neuen Testaments (31963), S. 287, und Petrus (1960 1961), S. 210 f.
2» In jüngster Zeit traten für die Zugehörigkeit des eucharistischen Schlussteils zur Brotrede

ein: U. Wilckens, Der eucharistische Abschnitt der johanneischen Rede vom Lebensbrot
Joh. 6, 51c-58: Neues Testament und Kirche. Festschr. R. Schnackenburg (1974), S. 220-248,
und J. Schneider, Das Evangelium nach Johannes (1976), S. 152-155.

30 G. Delling, Die Taufe im Urchristentum (1963), S. 91 ff.



W. Wiefel, Die Scheidung von Gemeinde und Welt im Joh. 219

stockgleichnis (15, 1 ff.).31 Solche Merkzeichen des Christseins, die wir analog zu
denen jüdischer Existenz fassen, konnten sich mit diesen zunächst noch
überschneiden.

5. Dass sich die Kirche im Schosse der jüdischen Gemeinschaft entwickelte, ist
unbestritten. Nicht immer bedacht wird, dass die von uns gekennzeichneten Strukturen

der jüdischen Gemeindeorganisation den Rahmen schufen für werbende
Verkündigung, Sammlung von Anhängern und Gründung von gesonderten Gemeinden.

Das reicht von der Inanspruchnahme des Rederechts in der Synagoge32 über
die Formierung messiasgläubiger Gruppen innerhalb der synagogalen Gemeinschaft33

bis zur Bildung eigener Gemeinden mit einer der synagogalen analogen
Struktur.34 Der horizontale Charakter des Kommunikationsprozesses in der Synagoge

erleichterte diesen Weg der Ausbreitung. So war man Diasporagemeinde
innerhalb und neben der jüdischen Diasporagemeinde: in ihr als Sondergemeinde
der sich zu Jesus von Nazareth als Messias Bekennenden; aber auch neben ihr, wo
man von feindlich gesonnenen Vorständen und Mehrheiten nicht geduldet wurde
oder wo jene Kreise dominierten, die nicht durch die Synagoge gegangen und aus
ihren Reihen gewonnen waren.

6. Dass die Gemeinde den Schutz, den der römische Staat den Juden gewährte,
auch da noch beanspruchte, wo man die eigene Schutzwürdigkeit von Seiten der
jüdischen Majorität bestritten sah, dafür ist das Werk des Lukas ausreichendes
Zeugnis.36 Diese Linie findet sich aber auch im Joh., und zwar in der Gegenüberstellung

von Jesus und Pilatus. Dieser mit der bei den Synoptikern ausgestalteten
Tradition nur durch einige Grunddaten verbundene Prozessbericht stellt sich uns
dar als ein Stück Apologetik im Dreieck Christen - Juden - Römer.36 Die auch
einem römischen Statthalter zumutbare Einsicht in die Andersartigkeit der basileia
des Christus gegenüber dem imperium romanum wird in argumentativer Redeform

si E. Schweizer, Der Kirchenbegriff im Evangelium und in den Briefen des Johannes:
Stud. Ev. 1 (1959), S. 363-381 (auch in Neotestamentica, 1963, S. 354-271), sieht hier die Mitte
der johanneischen Ekklesiologie.

32 Urbild ist das Auftreten Jesu in Nazareth, Luk. 4,17. Dem entspricht der Auftritt des
Paulus im pisidischen Antiochien, Act. 13,14 ff., die jeweils mit einer Krise schliessen. Wenig
beachtet wird, dass es sich auch in Joh. 6 um eine in der Synagoge gehaltene Rede handelt
(6,59); den Entscheidungsprozess könnte man sowohl im Murren der Juden (6,41 bzw. 6,52)
als auch in der Krise bei den Jüngern (6, 61) sehen. Als gemeinsamen Hintergrund ist an eine
missionarische Grundsituation zu denken: die Ausrichtung der Botschaft an die Juden in der
Synagoge.

33 Auf sie ging wohl zuerst die Bezeichnung Hairesis der Nazarener (Act. 24, 5) zurück, da
sie die Christengemeinde in die Nähe der innerjüdischen Gruppen der Pharisäer (Act. 15,15;
26, 5) und Sadduzäer (Act. 5,17) rückt.

st Für sie als eine schon von der jüdischen Synagoge geschiedene Gemeinschaft wurde
(wohl von den römischen Behörden) zuerst der Name Christianer verwendet (Act. 11, 26).

as Darüber zuletzt V. Stolle, Der Zeuge als Angeklagter. Untersuchungen zum Paulusbild
des Lukas (1973).

3« H. Schlier, Jesus und Paulus nach dem Johannesevangelium: Zeit der Kirche (1956),
S. 165-224. Etwas anders Pancaro (A. 1), S. 307-319, im Anschluss an J. Blank, Die Verhandlung

Jesu vor Pilatus Joh. 18, 28-19,16 im Lichte der johanneischen Theologie: Bibl. Zeits. 3
(1959), S. 60-81.



220 W. Wiefel, Die Scheidung von Gemeinde und Welt im Joh.

entfaltet. Sie inkludiert einen Anspruch auf Tolerierung, der von den Juden mit
politischen Argumenten leidenschaftlich bestritten wird (19, 12; vgl. 19, 15).

Die in den beiden vorangegangenen Abschnitten gegenübergestellten
Bestimmungen verdeutlichen, dass der Prozess der Ablösung, der schliesslichen radikalen
Trennung ein zwangsläufiger war. Nicht eine immer grössere Entfremdung,
sondern die Herausbildung paralleler Ansprüche und Strukturen, freilich bestimmt
von je eigenen Voraussetzungen, musste zum endgültigen Bruch führen. Gerade
weil sie so vieles gemeinsam hatten, konnten Kirche und Synagoge unter einem
noch so weiten gemeinsamen Dach auf die Dauer nicht koexistieren.

2.

Aber inwiefern können wir diese Problemlage im Joh. wiederfinden? Haben wir
es bei ihm nicht mit einer Darstellung des Christusgeschehens zu tun? In einer
jüngst erschienenen Geschichte der urchristlichen Literatur wird der Schlüssel zum
Verständnis seines Charakters darin gesehen, dass wir bei Joh. den Versuch vor
uns haben, Präexistenzchristologie und die Schilderung des Wirkens Jesu im Stile
des Theios aner, des göttlichen Wundermanns, miteinander zu verbinden.37 Dass
wir das Joh. auch als Quelle der Geschichte des Urchristentums, der Kirchengeschichte

seiner Abfassungszeit ansehen dürfen, beruht auf einer Eigenart, die es

mit den anderen Evangelien teilt, aber in besonderem Masse entwickelt hat. Schon
früh wurde die Jesusüberlieferung von den Bedürfnissen der tradierenden
Gemeinde mitbestimmt, wenn auch keineswegs ausschliesslich beherrscht. Das Joh.
stellt hier den Höhepunkt einer Entwicklung dar. Einer seiner Wesenszüge ist die

konsequente RückÜbertragung der aktuellen Gemeindesituation in das Leben
Jesu. Die Forschung der letzten Jahrzehnte hat diesem Thema immer wieder
Aufmerksamkeit geschenkt. Wir können uns auf wenige Beispiele beschränken.

1. Wie stark die Darstellung der Beziehungen zwischen Jesus und Johannes
dem Täufer von der Auseinandersetzung der Urchristenheit mit der Täufersekte
bestimmt ist, haben Ernst Käsemann38 und Oscar Cullmann30 in der Nachfolge
Wilhelm Baldensperger40 gezeigt. Die Fortexistenz der Täufergemeinde mit ihrer
Wertschätzung des Johannes ist der Hintergrund, von dem her die Herabstufung
des Johannes zum blossen Zeugen und die diesem selbst in den Mund gelegte
Polemik gegen den eigenen Anspruch zu verstehen ist.

2. Hinter Joh. 4 steht, wie Oscar Cullmann aufgezeigt hat, die aktuelle Problematik

einer samaritanischen Gemeinde und der urchristlichen Mission in Sama-
rien.41

37 Ph. Vielhauer, Geschichte der urchristlichen Literatur (1975), S. 439 ff.
33 E. Käsemann, Aufbau und Anliegen des johanneischen Prologs: Libertas Christiana.

Festschr. F. Delekat (1957), S. 75-99 Exegetische Versuche, 2, 1964, S. 155-180).
33 O. Cullmann, Der johanneische Kreis. Sein Platz im Spätjudentum, in der Jüngerschaft

Jesu und im Urchristentum (1975), S. 17. 35 f. u. ö.
40 W. Baldensperger, Der Prolog des vierten Evangeliums (1898).
41 Cullmann (A. 39), S. 49-53.



W. Wiefel, Die Scheidung von Gemeinde und Welt im Joh. 221

3. Die Frage der Griechen im Anschluss an die Einzugsgeschichte Joh. 12, 20 ff.
lässt den Ubergang der Kunde von Christus in die griechische Welt (letztlich die
Heidenmission) schon vor der Passion anheben.42

4. Von den vielen Deutungen der Gestalt des Jüngers, den Jesus lieb hatte, der
uns in der Passionsgeschichte nach Joh. entgegentritt, scheint mir die am
wahrscheinlichsten zu sein, die in dieser Figur die (symbolische) Repräsentanz der
Gemeinde des Evangelisten sieht, durch die diese gleichsam in das Passions- und
Ostergeschehen mit einbezogen wurde.43

Ernst von Dobschütz hat schon am Anfang des Jahrhunderts vom Joh. als «Spiegel

seiner Zeit» gesprochen.44 Der seitherige Gang der Forschung hat ihn bestätigt.
Von diesem Hintergrund her darf es als legitim erscheinen, die Aussagen des Joh.
Evg. über das Verhältnis Jesu und seiner Jünger zu den Juden und ihre auffallende
Kongruenz zu den Aussagen über das Verhältnis zur Welt einer erneuten Befragung

zu unterziehen.
Wenn das johanneische Verständnis von Gemeinde und Welt unter dem Stichwort

«Der Glaubende und die feindliche Welt» thematisiert wird, kann leicht der
Eindruck entstehen, die Welt erscheine im Joh. als das schlechthin Negative. Bei
genauerem Hinsehen zeigt sich jedoch, dass die negativen Aussagen über die Welt
zwar die am schärfsten profilierten sind, ja zu den markantesten Aussagen der
johanneischen Theologie überhaupt gehören, sie aber keineswegs das ganze Feld
dessen abdecken, was bei Joh. über den Kosmos gesagt ist. Gewiss fällt die ausser-
menschliche Natur fast völlig ausserhalb des Gesichtsfeldes. Kosmos meint immer
die Menschenwelt oder doch den Bereich, den Raum, in dem sich menschliches
Leben abspielt.45 Der schöpfungstheologische Bezug tritt nur selten direkt hervor;
dennoch kann von einer einheitlichen Bewertung nicht die Rede sein. Bei den
immerhin 78 Stellen - das ganze Corpus Paulinum weist nur 47 auf! - stehen
neben den ausgesprochen negativen Aussagen auch weniger profilierte, gleichsam
offene «neutrale» und sogar einige gewichtige positive. In der Rangliste der
Häufigkeit steht kosmos auf der gleichen Stufe wie mathëtes (gleichfalls 78x),
übertroffen unter den «gefüllten» Vokabeln des Joh. nur noch von pater (127x), pis-
teûeien (98x) und oida (85x). Gehen wir zur begrifflichen Entfaltung über.

1. Für die negative Aussagengruppe ist die Welt in der Tat die «feindliche
Welt»; der Bereich der Gegnerschaft gegen Gott, den von ihm gesandten Sohn und
die an ihn glaubenden Jünger. Sie begegnet in einer gewissen Konzentration in
den Abschiedsreden.46 Die Welt hasst die Jünger, Joh. 15, 18f.: «Wenn die Welt
euch hasst, dann wisst, dass sie mich früher als euch gehasst hat. Wenn ihr von

42 R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium, 2 (1970 1971), S. 479, urteilt: «Ihr Auftreten

gehört zu den Zeichen der kommenden Heidenbekehrung», und vergleicht Joh. 4, 42; 10,

16; 11,52.
43 Cullmann (A. 39), S. 69-88.
44 E. v. Dobschütz, Die urchristlichen Gemeinden (1902), S. 165.
45 Darauf hat G. Baumbach, Qumran und das Johannesevangelium (1958), S. 21-28,

aufmerksam gemacht.
48 Dazu die Beobachtungen von J. Becker, Die Abschiedsreden im Johannesevangelium:

Zeits. nt. wiss. 61 (1970), S. 215-246.



222 W. Wiefel, Die Scheidung von Gemeinde und Welt im Joh.

der Welt wäret, so würde die Welt das Ihre lieben, weil ihr aber nicht von der
Welt seid, sondern ich euch von der Welt erwählt habe, darum hasst euch die
Welt.» Die gleiche Aussage findet sich im Hohenpriesterlichen Gebet, 17, 14: «Die
Welt hasst sie, weil sie nicht von der Welt sind, gleich wie ich nicht von der Welt
bin.» Während die Jünger weinen und klagen, freut sich die Welt (16, 20); so ist
die Welt für sie der Berich der thlipsis, der Drangsal (16, 33). Dass diese Aussagen
bevorzugt in den Abschiedsreden vorkommen, unterstreicht, dass sie als Beschreibung

des Zustandes der nachösterlichen Gemeinde zu verstehen sind. Dieser steht
die Welt gegenüber, die den Geist der Wahrheit nicht empfangen kann (14,17);
die den Frieden nicht geben kann (14, 27); der der Sohn sich nicht offenbart (14,
21); die den Vater nicht erkennt (17, 25).

Als eine Spitzenaussage in diesem Zusammenhang darf gelten, dass der kosmos
der Herrschaftsbereich des Widersachers ist, wie es aus der Wendung vom archön
toû kösmou (toutou) deutlich wird: 12,31; 14,30; 16,11. Zwar wird an allen
drei Stellen betont, dass seine Macht schon gebrochen ist: er wird herausgeworfen
(12, 31); mit mir hat er nichts (mehr) zu schaffen (14, 30); er ist (schon) verurteilt
(16,11). Er ist kein gleichwertiger Widerpart; aber die enge Beziehung des archön
zum kosmos erlaubt die Vorstellung, dass der Hass der Welt die Ausstrahlung
seines Wirkens ist.47

2. Zugleich bezeichnet der kosmos (nunmehr als vox media) den Bereich, in
dem die Jünger sich zu bewähren haben. Die Jünger sind die Seinen, die in der
Welt sind (13,1; vgl. 17,11); es sind die, denen im Hohenpriesterlichen Gebet
die Bitte gilt, sie nicht aus der Welt zu nehmen, sondern sie vor dem Bösen zu
bewahren (17,15). Sie sind in die Welt gesandt (d. h. zu den Menschen gesandt)
wie der Sohn in die (Menschen-)Welt gesandt wurde (17, 18; 10, 36). Ihre
Sendung ist Folge der Sendung dessen, der in die Welt gekommen ist als Licht (1, 9;
3,19; 12, 46), als der Prophet (6, 14), als der Christus (11, 27). Von da aus will
beachtet sein, dass gerade da, wo in der typisch johanneischen Weise von der
Heilswirkung des Sohnes gesprochen wird, der Kosmos die Bezugsgrösse ist: er ist
das Licht der Welt (9, 5; 8,12; vgl. 11, 9), er ist das Brot, das der Welt das Leben
gibt (6, 33; 6, 51). Obwohl wir gegenüber einer unmittelbaren Herleitung der
johanneischen Kosmosvorstellung aus alttestamentlicher Schöpfungstheologie
zurückhaltend sind, lässt sich die in dieser Aussagengruppe ausgedrückte Limitierung

eines rein negativen Kosmosverständnis (im Zeichen der feindlichen Welt)
nicht übersehen. Sie hat ihre Begründung in einem jeden ontologischen Dualismus
ausschliessenden Schöpferglauben.

3. Dies ermöglicht die betont positiven Aussagen über die Welt, die nun
allesamt einen soteriologischen Tenor haben. «So sehr hat Gott die Welt geliebt, dass

er seinen einzigen Sohn gab, damit jeder, der an ihn glaubt, nicht verloren gehe,
sondern das ewige Leben habe. Gott hat seinen Sohn nicht in die Welt gesandt,

4" Die Bezeichnung des Widersachers als Herrscher d(ies)er Welt ist innerhalb des Neuen
Testamentes ein johanneisches Spezifikum; vgl. jedoch Asc. Jes. 1,3 (auch 2,4; 10,9). Die
Bevorzugung dieser Bezeichnung (neben Teufel, Satan) ist vom johanneischen Verständnis
des Kosmos nicht abzulösen.



W. Wiefel, Die Scheidung von Gemeinde und Welt im Joh. 223

dass er die Welt richte, sondern dass die Welt durch ihn gerettet werde»(3, 16).
Was hier in der reflektierend-meditativen Weiterführung des Nikodemusgesprächs
erscheint, wird in dem Redestück Joh. 12 zur Selbstaussage: «Ich bin nicht
gekommen, dass ich die Welt richte, sondern dass ich die Welt rette»(12, 47b). Dass
sie, die Welt, Gegenstand des rettenden Handelns ist, zeigt freilich auch, dass sie
der Rettung bedürftig erscheint.

Als Zusammenfassung dieses dritten, positiven Aspekts des johanneischen
Kosmosverständnis darf der Chorschluss gelten, mit dem das Wirken Jesu in Samarien,
also in jener Region, die gerade an der Grenze zwischen jüdischen und ausserjü-
dischem Bereich liegt, beantwortet wird: «Dieser ist wahrhaftig der Retter der
Welt»(4, 42b).

Bei einem tieferen Eindringen in die Vorstellungs- und Begriffswelt des
4. Evangeliums zeigt sich nun, dass von den theologisch gewichtigen Vokabeln
keine der Bedeutungsstruktur von kösmos so nahe kommt, wie das, was über die
Juden gesagt wird.48 Das beginnt mit dem Äusserlichen: in der Rangliste des
Vorkommens steht ioudaîos mit 71 Stellen dem kösmos mit 78 nur um Weniges nach.
Die Prüfung der Aussagenzusammenhänge zeigt an, dass sich auch eine analoge
Aufgliederung hier wie dort ergibt. Wir finden betont negative, unspezifisch
offene neben einigen positiven Aussagen. Sogar die zahlenmässige Relation erscheint
vergleichbar.

1. Man hat gelegentlich vom johanneischen Antijudaismus gesprochen und
damit den Befund bezeichnet, dass als Gegner Jesu und der Jünger fast regelmässig
die Juden erscheinen.49 Wo in der synoptischen Uberlieferung noch differenziert
wird, Pharisäer, Schriftgelehrte und Oberste des Volkes genannt werden, gibt es

bei Johannes, abgesehen von gelegentlicher Erwähnung der Pharisäer, nur noch
«die Juden». Sie murren nicht nur über Jesus (6, 41; 7,12), sie sind auch Träger
des Missverstehens, das sie als einer anderen Kategorie zugehörig ausweist (2,18,
20; 7, 15; 8, 22); sie verfolgen ihn (5, 16); sie suchen ihn zu töten (5, 18; 7, 11);
sie wollen ihn steinigen (8, 59; 10, 31. 33; 11, 8); sie sind die eigentlichen Gegner
im Prozess (18, 36: Meine Jünger würden kämpfen, dass ich den Juden nicht
überantwortet würde; 18,38; 19,7.12.20). Die Furcht vor den Juden hält die
Jünger hinter verschlossenen Türen (20,19) und schüchtert Sympathisanten und
Suchende wie Joseph von Arimathia und die Eltern des Blindgeborenen ein (19,
38; 9, 22). Schliesslich wird der, den wir in den Stellen der ersten Aussagengruppe
als Herrscher der Welt kennengelernt haben, in 8, 44 als der eigentliche Vater der

is Einige deutschsprachige Arbeiten zu diesem Thema: W. Lütgert, Die Juden im
Johannesevangelium: Neutestamentl. Stud. Festschr. G. Heinrici (1914), S. 147-155; J. Jocz, Die
Juden im Johannesevangelium: Judiaca 9 (1953), S. 129-142; E. Grässer, Die antijüdische
Polemik im Johannesevangelium: N.T. Stud. 12 (1964/65), S. 74-90; R. Leistner, Antijudaismus
im Johannesevangelium? (1974).

49 W. P. Eckert, N. P. Levinsohn & M. Stöhr (Hrsg.), Antijudaismus im Neuen Testament?
Exegetische und systematische Beiträge (1967), mit dem Beitrag von E. Grässer, Die Juden als
Teufelssöhne in Joh. 8, 37-47, S. 157-170. Trotz seiner Zeitgebundenheit bleibt beachtenswert
H. Windisch, Das johanneische Christentum und sein Verhältnis zum Judentum und zu Paulus:
Christi. Welt 47 (1933), S. 98-107.



224 W. Wiefel, Die Scheidung von Gemeinde und Welt im Joh.

Juden genannt, denen damit an Stelle der beanspruchten Abrahamskindschaft die
Teufelskindschaft zugeschrieben wird: «Ihr stammt vom Teufel als Vater ab und
wollt die Begierden eures Vaters tun.»

2. Dass neben diesen negativen Aussagen auch ganz neutrale vorkommen, tritt
uns schon in den ersten Kapiteln des Evangeliums entgegen. In ihnen ist von den
Juden die Rede, wenn rituelle oder heortologische Bezüge angesprochen sind (die
Reinigung 2,6; das Passa 2,13; 6,4; 11,55; das Laubhüttenfest 7,2; der Rüsttag

19, 31. 42)50 Die Juden sind hier eine durch eine bestimmte Kultübung
gekennzeichnete Gemeinschaft wie sie anderenorts als eine rechtlich- politische
Grösse erscheinen (3,1). Dass Jesus in ihrer Mitte wirkt, wird immer wieder
deutlich, ebenso aber auch, dass Johannes vermeidet, ihn einfachhin als einen der
ihren darzustellen. Es sind vor allem die Aussenstehenden, die ihm das Judesein
attestieren: die Samariterin (4, 9) und Pilatus (18, 35).

3. Dennoch - das leitet zur dritten, zur positiven Aussagensparte über - sind
die Juden nicht, wie man nach allem erwarten möchte, eine massa perditionis.
Ausdrücklich wird mehrfach von Juden geredet, die an ihn, an Jesus glaubten
(8,31; 12,9; 12,11). Geht man über das rein Terminologische (über die
ausdrückliche Bezeichnung als Juden) hinaus und sieht auf die Sachaussage, so wird
deutlich, dass sogar mit einer gewissen Stereotypie von Anfang an (2, 23) vom
Glauben gesprochen wird, der ihm im Bereich seines Wirkens, also unter den
Juden, entgegengebracht wird.

Bei den ersten Jüngerberufungen begegnet Nathanael, der vielleicht in besonderem

Mass als Repräsentant dieser glaubenden Judenschaft gelten darf. Er
bekommt von Jesus das Prädikat: «Siehe wahrhaftig ein Israelit, in dem kein Trug
ist» (1, 47). Es mag beabsichtigt sein, dass hier israelitês und nicht ioudaios steht.51

Dennoch löst sich die Widersprüchlichkeit der Aussagen über die Juden nicht so,
dass Einzelne aus der Vielzahl der Verlorenen zu Christus geführt werden. Der
am weitesten ausgreifende Satz des Evangeliums verdeutlicht einen Heilsbezug,
der in einem heilsgeschichtlichen gründet: Das Heil kommt von den Juden (4, 22b).

Dieser nach allem Ausgeführten überraschende, vielleicht paradox erscheinende
Satz, der eingebettet ist in das Gespräch mit der Samariterin über die Legitimität
der Gottesverehrung auf dem Garizim und in Jerusalem, bestätigt den Platz der
Juden in der Geschichte des Heils und sollte daher nicht mit E. Hirsch, W. Grundmann

und R. Bultmann als (judenchristliche) Glosse ausgeschieden werden.52

so w. Wilkens, Die Entstehungsgeschichte des 4. Evangelium (1958), hat auf die Bedeutung
des jüdischen Kultes und besonders des Festkalenders für das loh. aufmerksam gemacht
A. Guilding, The Fourth Gospel and the Jewish Worship (1960), verquickt gute Beobachtungen
mit der fragwürdigen These eines Zusammenhangs zwischen dem Joh. und jüdisch-synagogaler
Leseordnung.

si Pancaro (A. 1), S. 288-304, zeigt eindrücklich, dass der Begriff Israel positiv besetzt ist,
und kommt zu dem Schluss, S. 301: «Israel is no longer identified with the Jews Synagogue),
although through the death of Jesus many Jews were called to form the new Israel.»

52 E. Hirsch, Das vierte Evangelium (1936), S. 149 f.; ders., Studien zum vierten Evangelium
(1936), S. 53 f.; W. Grundmann, Jesus der Galiläer und das Judentum (1941), S. 224-231;
R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes (1952), S. 139, Anm. 6.



W. Wiefel, Die Scheidung von Gemeinde und Welt im Joh. 225

3.

Ziel der vorangegangenen Abschnitte war es zu verdeutlichen, wieweit sich die
Aussagen über den Kosmos und die über die Juden im Joh. berühren. Hier wie
dort fanden wir sowohl qualifizierte wie eher unspezifische Zusammenhänge, hier
wie dort die Herausstellung des Negativen bis zur Feindschaft und als letzter
Hintergrund der Widersacher, hier wie dort aber auch, zahlenmässig gering, jedoch
sachlich schwergewichtig, jene Sätze, die den positiven, im Handeln Gottes
gegründeten Bezug ausdrücken. Die Zusammengehörigkeit der Öffentlichkeit der
Welt und der Juden geht so weit, dass die (in Galiläa lokalisierte) Aufforderung der
Brüder «Offenbare dich der Welt» (7, 4) die Offenbarung vor der Öffentlichkeit
der Juden meint, die dann tatsächlich in 7,11 auf dem Fest geschieht. Nicht minder

deutlich erscheint der Zusammenhang in den Abschiedsreden: die in 15, 18
entfaltete Feindschaft der Welt gegen die Jünger erfährt ihre Konkretisierung in der
anschliessend in 16, 2 gegebenen Ankündigung: «Sie werden euch aus den
Synagogen ausschliessen.»

Damit sind wir zugleich bei dem konkreten Bezugspunkt, der es erlaubt, die
Frage zu beleuchten, warum im Joh. zwischen Kosmos und Juden eine so enge
Relation besteht, warum das Verhältnis zur Welt im Verhältnis zu den Juden
konkret wird.

1. Es darf als nahezu widerspruchslos vertretene Ansicht der Neutestamentier
gelten, dass das Joh. in der Nachbarschaft der ersten nachchristlichen Jahrhundertwende

entstanden ist.53 Wir erinnern uns daran, dass das Joh. konsequenter als
seine Vorgänger Verhältnisse der Entstehungszeit in die Geschichte Jesu
zurücküberträgt. Zu diesen zeitgeschichtlichen Aspekten gehört nun jener Trennungsund

Ablösungsprozess, dessen Voraussetzungen wir oben behandelten und dessen

Wesen mit dem aposynagôgoùs poiesousin von 16,2 gekennzeichnet ist. Wir
haben weitere Anzeichen dafür, dass die aktuelle Situation feindlicher Abgrenzung
sowohl der Darstellung und der Reflektion des Verhältnisses der Jünger zur Welt,
als auch dem Verhalten der Umwelt gegenüber Jesus durch Johannes aufgeprägt
ist. Als exemplarisch darf hier die Reaktion der Juden auf die Heilung des

Blindgeborenen gelten.54 Die Eltern fürchten die Juden. Denn die Juden beschlossen

heimlich, wenn ihn (Jesus) jemand als Messias bekennt, er aus der Synagoge
ausgeschlossen werden soll (9, 22). Der Blindgeborene wird dann tatsächlich
ausgeschlossen (9, 34). Auch an der dritten Stelle, wo der Ausschluss aus der Synagoge
erscheint, ist er mit dem Bekennen in Zusammenhang gebracht. Von den Archon-

53 Vgl. das Urteil von W.G.Kümmel, Einleitung in das Neue Testament, (1973), S.211:
«Die Annahme ist darum heute fast Allgemeingut, dass das Joh. etwa im letzten Jahrzehnt
des 1. Jahrhunderts geschrieben worden ist.»

54 Pancaro (A. 1), S. 16-24, hebt die anachronistischen Züge des Berichtes hervor und
betont, «that the conflict... is viewed and presented in the light of the controversy Church-
Synagogue which arose after Christ's death» (S. 24). Er versteht sich jedoch nicht zu einer
präzisen zeitlichen Zuordnung. Hier wäre schärfer herauszuarbeiten, dass die Qualifikation
Jesu als Sünder die Exkommunikation seiner Jünger vorbereitet.



226 W. Wiefel, Die Scheidung von Gemeinde und Welt im Joh.

ten des Volkes wird 12, 42 gesagt, dass viele an ihn glaubten, aber: «Sie bekannten

nicht, damit sie nicht aus der Synagoge ausgeschlossen werden.» Eine Situation,

wie sie die zunächst gemeinte Stunde, die Tage nach dem Einzug Jesu in
Jerusalem, weit transzendiert.55

2. Für die Ausschliessung der Christen haben wir klare Anhaltspunkte in der
jüdischen Traditionsliteratur. Mit ihrem Charakter als faktischer, nicht als
formeller Exkommunikation entsprechen die vorliegenden Zeugnisse genau der
Eigenart der kommunikativen Beziehungen innerhalb der Judenschaft. Da es primär
um die Ausschaltung aus der synagogalen Gemeinschaft ging, die sich in der zum
Gottesdienst versammelten Gemeinde darstellte, war der Hebel auch der Entscheid
einer liturgischen Frage. Es handelte sich um die Herausbildung der Endgestalt
des täglich dreimal (öffentlich, aber auch privat) zu verrichtenden Hauptgebets,
des sog. Achtzehnbittengebets.56 Sie fällt in die Zeit, als Gamaliel II. die höchste
Autorität darstellte, also in das Jahrzehnt nach 90 p. Chr., in jene Dekade also,
in der wir die Abfassung des 4. Evangeliums vermuten.

Wir lesen in b. Ber. 28a: «R. Gamaliel sprach zu den Gelehrten: Ist einer da,
der die Verwünschung der minim (d. h. der Häretiker) festzusetzen versteht? Es
erhob sich R. Sch'muel der Kleine und setzte sie fest. Im nächsten Jahr vergass
er sie; er sann zwei oder drei Zeiten darüber nach. Warum liess man ihn nicht
abtreten? Heisst es doch: Hat jemand in allen (anderen) Bitten (d. h. in irgendeiner

anderen Bitte des Achtzehngebetes) geirrt, so lässt man ihn nicht abtreten.
Wenn aber in der Bitte über die Häretiker, so lässt man ihn abtreten, weil man
befürchtet, er sei ein Häretiker. Es verhält sich aber anders mit R. Sch'muel dem

Kleinen, denn er hat sie (selber) festgesetzt.»
Ähnlich jer. Ber. 9c, einer Stelle, aus der man entnehmen kann, dass die Bitte

ursprünglich am Ende des Gebetes gestanden habe, und jer. Taan. 65c, wo
gesagt wird, dass die Verwünschung der Minim in Jabne festgelegt wurde. Der Text
der Birkat ha minim, der in der jetzigen Zählung 12. Bitte, lautet in der sog.
babylonischen (in Wirklichkeit wohl palästinensischen) Fassung: «Den Abtrünnigen
sei keine Hoffnung, und die Minim mögen umkommen in einem Augenblick, und
die Frechen mögest du ausrotten und zerbrechen. Gepriesen seist du Jahwe, der
du die Frechen beugst.»

Mit den minim, denen die in der Parallelzeile und in der abschliessenden

B'racha sedim (Freche) genannten entsprechen, können trotz gelegentlich geäusserter

Zweifel nur die Judenchristen gemeint sein.
3. Die der christlichen Häresie Verdächtigen konnten also einer öffentlichen

Probe unterworfen werden. Sie waren genötigt, entweder sich selbst zu verfluchen

56 Dass die Pharisäer als treibende Kraft erscheinen, entspricht nicht nur der historischen

Gegnerschaft zwischen Jesus und den Pharisäern, sondern auch dem Umstand, dass bei der

jüdischen Restauration nach 70 p. Chr. die Pharisäer eindeutig dominieren. Sollte sich hier
eine letzte Erinnerung daran erhalten haben, dass die einzigen ernstzunehmenden Konkurrenten

innerhalb der jüdischen Gemeinschaft jener Epoche Pharisäer und (noch nicht
ausgeschlossene) Judenchristen waren? Anders Pancaro (A. 1), S. 224 f., der auf Joh. 19, 38 hinweist.

so I. Elbogen, Der jüdische Gottesdienst in seiner geschichtlichen Entwicklung (21924),

S. 28 ff.; K. Schedl, Talmud, Evangelium, Synagoge (1969), 388-A24, zur Minäerbitte S. 403 ff.



W. Wiefel, Die Scheidung von Gemeinde und Welt im Joh. 227

oder sich zu erkennen zu geben, also das zu tun, was das Joh. mit homologein
bezeichnet, und damit der Ausschliessung zu verfallen.

Wir dürfen davon ausgehen, dass sich diese Praxis im letzten Jahrzehnt des
1. Jahrhunderts, wo die Zeit der Trennung herangereift war, unter der Autorität
des Gamaliel sehr schnell auf dem Wege der horizontalen Kommunikation in der
weltweiten jüdischen Gemeinschaft durchsetzte.

Damit war das Verhältnis zur Welt für Christen und Christengemeinden, die
bislang noch in der einen oder anderen Form im Rahmen der jüdischen Gemeinschaft

gelebt und den Schutz ihrer Religionsausübung genossen hatten, total
verändert. Was sich in Einzelgemeinden seit Jahrzehnten nicht nur vorbereitet,
sondern immer wieder abgespielt hatte, vollzog sich jetzt universal und endgültig. Aus
einer angefochtenen Gruppe innerhalb einer privilegierten Religion wird eine
rechtlich ungesicherte religiöse Minderheit. Die gleichsam reif gewordene Frucht
wird von der bergenden Umhüllung getrennt. Sie findet sich vor in einer
feindlichen Welt. Von da aus gewinnen für Joh. die Beziehungen von Jüngern und Welt
vom Verhältnis Gemeinde und jüdische Gemeinschaft im Zeichen der Ablösung
und Sonderung her ihr Profil.

Wolfgang Wiefel, Halle/Saale


	Die Scheidung von Gemeinde und Welt im Johannesevangelium auf dem Hintergrund der Trennung von Kirche und Synagoge

