Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 35 (1979)

Heft: 3

Artikel: Die Vater des Heidelberger Katechismus
Autor: Neuser, Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878483

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878483
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Viter des Heidelberger Katechismus

Der Emdener Theologe Heinrich Alting (1583-1644) hatte in seiner Pfélzi-
schen Kirchengeschichte Zacharias Ursinus und Caspar Olevian als Verfasser
des Heidelberger Katechismus von 1563 genannt. Offenbar besass Alting fiir seine
Behauptung keine alten Quellen, denn er nannte als Beitrag Ursins dessen zwei
Katechismen, als Beitrag Olevians eine Skizze vom «Gnadenbund». Die letzt-
genannte ist unbekannt und gehdrt wohl «ins Reich des Mythos»; es liegt eine
Verwechslung mit Olevians spaterer Schrift «Fester Grund» vor.! Die Griinde fiir
seine Verfasserschaft entfallen daher. Im 19. Jahrhundert setzte trotzdem eine fiir
die kirchengeschichtliche Forschung wenig rithmliche Legendenbildung ein. Karl
Sudhoff nahm 1857, in seiner Lebensbeschreibung Olevians und Ursins, Altings
These von der Verfasserschaft der beiden Heidelberger Theologen wieder auf,
begriindete sie aber fiir Olevian neu. Durch Olevians Gabe der «Gestaltung, Durch-
bildung und Stilisierung» sei aus den lehrhaften lateinischen Vorlagen Ursins die
abschliessende deutsche Fassung des Heidelbergers entstanden.? Viele bekannte
Erforscher des Heidelberger Katechismus sind der These Sudhoffs gefolgt. Es
schien festzustehen, dass Ursin die Vorlagen, Olevian die deutsche Endredaktion
des Heidelberger Katechismus geschaffen habe.

Doch #dusserte Johannes Bauer 1928 Zweifel an der Verfasserschaft Olevians,3
J. F. G. Goeters schloss sich an.* Im Jahre 1961 hat Walter Hollweg Sudhoff und
seine Nachfolger widerlegt.? Die Frage nach der Verfasserschaft des Heidelberger
Katechismus war wieder offen. Fin hervorragender Beitrag Olevians ist auszu-
schliessen.

Der Anteil des Zacharias Ursins am Heidelberger Katechismus bedarf ebenso
der Kldrung. Hier sei bereits darauf hingewiesen, dass Ursins Kleiner Katechismus
von 1562 zwar schon viele Fragen des Heidelbergers in ihrer abschliessenden Ge-
stalt enthilt, der theologische Weg bis zur endgiiltigen Fassung des Katechismus
aber noch weit war und erneut die Frage der Verfasser dieser Endfassung auf-
wirft. Die Ungewissheit iiber die Gestalter des Katechismus in der Endphase ist
in der Forschung immer empfunden worden, und wir wenden uns dem Problem
weiter im 3. Teil zu.

1 M. Lauterburg, Katechismus, Heidelberger oder Pfilzer: Realencl. f. prot. Th. u. Ki.,
10 (19103), 164-173, S. 165.

2 K. Sudhoff, C. Olevianus und Z. Ursinus (1857), S. 167 f.

3 J. Bauer, Heidelberger Katechismus: Rel. Gesch. Geg., 2 (19282), Sp. 1692.

4 J. F. G. Goeters, Olevian: Rel. Gesch. Geg. 4 (19608), Sp. 1626.

5 W.Hollweg, Neue Untersuchungen zur Geschichte und Lehre des Heidelberger Kate-
chismus (1961), S. 124 ff.: Bearbeitete Caspar Olevian den deutschen Text zum Heidelberger
Katechismus?



178 W.Neuser, Die Viiter des Heidelberger Katechismus

Bekanntlich sind die Akten der Heidelberger Kirchenordnung von 1563, deren
Teil der Heidelberger Katechismus ist, verloren gegangen. Nur einige wenige
Fakten sind iiber den Text hinaus iiberliefert. Sie werden in der Darstellung der
Geschichte des Katechismus von J. F. G. Goeters® aufgefiihrt. Doch sagen sie
kaum etwas iiber die Verfasserschaft aus. Von den Verfassern wissen wir im we-
sentlichen nur das, was der Pfilzische Kurfiirst Friedrich III. in seiner Vorrede
zum Katechismus vom 19. Januar 1563 erwdhnt: Wir haben «mit rhat und zuthun
Unserer gantzen Theologischen Facultet allhie / auch allen Superintendenten und
fiirnemsten Kirchendienern einen summarischen unterricht oder Catechismum
unserer Christlichen Religion aul dem Wort Gottes / beides in Deutscher und
Lateinischer Sprach verfassen und stellen lassen».” Die drei genannten Gruppen,
Theologische Fakultit, Superintendenten und vornehmste Kirchendiener, sind lei-
der nicht eindeutig zu bestimmen. Die neun pfilzischen Superintendenten werden
nur bei den Abschlussberatungen vom 12. bis 18. Januar 1563 in Heidelberg mit-
gewirkt haben. Zur theologischen Fakultédt gehorten drei Professoren, der Italiener
Tremellius, der Franzose Boquinus und der Schlesier Ursinus. Zu den «fiirnemsten
Kirchendienern» muss mit einiger Gewissheit Olevian als Vertreter der Stadtgeist-
lichen, der Hofprediger Diller und der theologisch hochgebildete Leibarzt Erastus
gezidhlt werden. Auch ist an Petrus Dathenus zu denken, der die niederlédndische
Fliichtlingsgemeinde in Frankenthal leitete. Wir wissen schliesslich, dass auch der
Kurfiirst selbst an der Ausarbeitung des Katechismus mitgewirkt hat.®

Es ist festzuhalten, dass die Suche nach den Verfassern wenig ergiebig ist. Sie
erbringt mit Sicherheit nur, dass der Heidelberger Katechismus ein Gemeinschafts-
werk ist.® Will man daher die einzelnen Beitrige dieser Médnner herausfinden, so
bleibt nur der methodische Weg, sie theologiegeschichtlich, das heisst, auf Grund
ihrer theologischen Aussagen zu identifizieren. Wenn die kirchengeschichtlichen
Quellen versiegen, konnen die Viter des Katechismus nur auf Grund ihrer theo-
logischen Handschrift im Katechismus gefunden werden. Diese theologiegeschicht-
liche oder dogmengeschichtliche Frageweise ist naturgegeben schwierig durchzu-
fithren und fiihrt nicht zu zweifelsfreien Ergebnissen.

Es konnte eingewandt werden, der Heidelberger sei zwar Gemeinschaftsarbeit,
unter den Verfassern rage jedoch ein Mann hervor, Zacharias Ursinus, von dessen
Hand wir gleich zwei Katechismen besitzen, die als Vorarbeiten angesehen werden
miissen. Damit stehe der Hauptverfasser fest. Leider wird uns auch dieses kirchen-
geschichtliche Faktum aus der Hand geschlagen. Ursinus hat einen lateinischen

6 J. F. G. Goeters, Entstehung und Friihgeschichte des Katechismus: L. Coenen (Hrsg.),
Handbuch zum Heidelberger Katechismus (1963), S. 3-23. Eine Dokumentation aller die Ent-
stehung des Katechismus betreffenden Quellen fehlt noch.

7 W. Niesel, Bekenntnisschriften und Kirchenordnungen der nach Gottes Wort reformier-
ten Kirchen (19483), S. 139.

8 A.Kluckhohn (Hrsg.), Briefe Friedrich des Frommen, 1 (1868), S. 465, 726.

9 P, Jacobs, Theologie reformierter Bekenntnisschriften (1959), S. 59.



W.Neuser, Die Viter des Heidelberger Katechismus 179

grossen Katechismus von 323 Fragen verfasst — in der Forschung wird er seit
A. Langs grundlegendem Werk «Catechesis Maior» genannt — der vor 1563 ent-
standen ist; das genaue Jahr ist unbekannt. Daneben gibt es unter seinem Namen
einen lateinischen Kleinen Katechismus mit 109 Fragen — «Catechesis Minor» ge-
nannt — der die Jahreszahl 7562 tridgt. In ihm liegt der Heidelberger Katechismus
schon etwa im halben Wortlaut fest, wihrend Ursins Catechesis Maior keinen
grossen Beitrag zum Heidelberger leistet. Nun hat A. Lang die Meinung gedus-
sert,’® die Catechesis Minor sei keine der zahlreichen Vorlagen, sondern bereits
eine Vorarbeit der Kommission. Ich selbst habe mich literarisch zu A. Langs An-
sicht bekannt.!! Quirinus Reuter, der Herausgeber der Werke Ursins, hat im Jahre
1612 bemerkt, die Catechesis Minor habe er in der Bibliothek Ursins, von seiner
Hand geschrieben, gefunden; er nennt ihn darum den «Autor». Es liegt auf der
Hand, dass dies kein Beweis fiir Ursins Autorenschaft ist. Jener kann genauso gut
die Vorarbeit der Kommission handschriftlich festgehalten haben. An seiner be-
trachtlichen Mitarbeit ist nicht zu zweifeln. Doch stimmt die Catechesis Minor
mit Maior nicht iiberein. Nicht nur die theologische Einteilung ist in beiden vdllig
verschieden, sondern auch die Abendmahlslehre; sie ist in Maior calvinistisch, in
Minor spiatzwinglianisch. Auch die Erwihlungs- und Rechtfertigungslehre stim-
men, wie noch darzulegen ist, in Maior und Minor nicht iiberein. Diese theologi-
schen Griinde lassen mich an Ursins Verfasserschaft an der Catechesis Minor
zweifeln. Indessen ist dieses Ergebnis umstritten. J. F. G. Goeters'? und E. Sturm??
teilen A. Langs und meine These nicht. Ein wertvolles Dokument zur Bestimmung
der Theologie des Heidelbergers liegt in der Catechesis Minor in jedem Fall vor,
mag sie nun von Ursinus stammen oder nicht.

Die Unsicherheit iiber die Verfasserschaft und die Tatsache der Gemeinschafts-
arbeit zwingen theologiegeschichtlich weiterzuforschen. Die ideengeschichtliche
Betrachtung des Heidelberger Katechismus ist jedoch nicht nur ein Ausweg aus
der Verlegenheit. Sie ist zugleich eine Notwendigkeit, um den theologischen Ge-
halt des Katechismus zu erfassen. Denn selbst wenn wir die Verfasser des Heidel-
berger Katechismus beim Namen nennen und jede Frage einem bestimmten Mit-
glied der Kommission zuweisen konnten, wire die Aufgabe noch nicht erfiillt und
das Thema noch nicht beantwortet. Seine theologische Einordnung in die evan-
gelischen Bekenntnisse und theologischen Schulen des 16. Jahrhunderts ist eine
vordringliche Aufgabe, ungeachtet der Suche nach den Verfassern. Die Frage nach
der Theologie des Heidelbergers zielt auf die geistigen Viter des Heidelberger
Katechismus hin, die hinter den Verfassern stehen. Diese Viter sind die Reforma-

10 A, Lang, Der Heidelberger Katechismus und vier verwandte Katechismen (1907),
S. LXXVII f.; Text der Catechesis Maior S. 152-199, der Catechesis Minor S. 200-218.

11 W. H. Neuser, Die Erwihlungslehre im Heidelberger Katechismus: Zeits. Ki.gesch. 75
(1964), 309-326, S. 311, ders., Die Tauflehre des Heidelberger Katechismus (1967), S. 6 f.

12 Goeters (A. 6), S. 12.

13 E. Sturm, Der junge Zacharias Ursin. Sein Weg vom Philippismus zum Calvinismus
(1534-1562) (1972), S. 246 f.



180 W.Neuser, Die Viter des Heidelberger Katechismus

toren. Sie kommen durch die Verfasser zu Wort. Finden wir sie, so ist die theo-
logische Eigenart des Katechismus in ihren Grundziigen erkannt.

Von den in Frage kommenden Verfassern war Ursinus zuerst Melanchthon-
schiiler, dann Calvinist. Olevian, Tremellius, Boquinus und Dathenus sind Cal-
vinisten, Diller ist Melanchthonianer, Erastus Zwinglianer. Alle theologischen
Schulen des 16. Jahrhunderts sind vertreten, man vermisst nur Luther und das
Luthertum. Die Verfasser des Katechismus waren, aufs Ganze gesehen, also theo-
logisch keineswegs einer Meinung. Hinter ihnen stehen die grossen Namen unter
den Reformatoren. Das Thema kommt in seiner Tragweite in den Blick.

In der Erforschung des Heidelberger Katechismus ist seine theologiegeschichtliche Ein-
ordnung gleichfalls seit langem untersucht worden. Wieder miissen zuerst einige Fehlurteile
vorgefiihrt und abgewiesen werden. Zuerst ist auf drei einander widersprechende Urteile hin-
zuweisen. Heinrich Heppe behauptet den melanchthonischen Charakter des Katechismus. Der
Frankfurter Rezess aus dem Jahre 1558 sei in ihm in eine katechetische Form gefasst worden.14
M. A. Gooszen meinte einen iiberwiegenden Einfluss Bullingers feststellen zu konnen.l5 Der
Heidelberger wire danach spitzwinglianisch. Beide Meinungen weist A.Lang zuriick und
versucht den entscheidenden Einfluss Calvins aufzuweisen.16 Es soll hier nicht erdrtert wer-
den, wie es zu diesem auseinandergehenden Urteil kommen kann. Da die genannten Minner
ernsthaft argumentieren, liegt der Schluss nahe, dass der Katechismus Gedankengut aller drei
Reformatoren enthdlt. Jedenfalls kann er nicht einem einzigen «Vater» zugeschrieben werden.
Unsere Uberlegungen zur Verfasserschaft fithrten zu dem gleichen Ergebnis.

Der rheinische Kirchengeschichtler Max Gobel (1811-1857) scheint dem Rechnung ge-
tragen zu haben, als er schrieb: Der Heidelberger Katechismus «hat lutherische Innigkeit,
melanchthonische Klarheit, zwinglische Einfachheit und calvinisches Feuer in Eins ver-
schmolzen».17

Die Adjektive lutherisch, melanchthonisch, zwinglisch und calvinisch leuchten ein. Aber
die Substantive sind dichterische Wortmalerei. Zum Beweis sei angefiihrt, wie Gobel Johann a
Lasco charakterisiert: «In der Wissenschaft Erasmianer, im Glauben Lutheraner, im Kultus
Zwinglianer, und in der Verfassung Calvinist.»18 Max Gobel berauscht sich an vollténenden
Worten. Phillipp Schaff (1819-1893) hat Gobels Hymne auf den Heidelberger abgewandelt:
«Er vereinigt Calvins Kraft und Tiefe ohne dessen Schroffheit, Melanchthons Innigkeit und
Wirme ohne dessen Unentschiedenheit, Zwinglis Einfachheit und Klarheit ohne dessen kiihle
Niichternheit und Scheu vor dem Mystischen.»1? Die schon bei Gd&bel kritisierten Substantive
erscheinen erneut. Auch fillt auf, dass Luther unter den Vitern des Katechismus nicht mehr
genannt wird. Es ist zu priifen, ob Schaff recht hat.

Am stirksten gefordert wurde die theologiegeschichtliche Erforschung des Hei-
delberger Katechismus durch A. Lang.20 Er hat die Vorlage jeder einzelnen Frage
und sogar ihrer Teile nachzuweisen gesucht und ist dabei auf den katechetischen

14 H. Heppe, Geschichte des deutschen Protestantismus, 1 (1852), S. 446.

15 M. A. Gooszen, De Heidelbergsche Catechismus (1890).

16 Lang (A. 10), S. CL

17 H. Griider, Katechismus, Heidelberger oder Pfalzer: Real-Encycl. 7 (18802), 605-614,
S. 613.

18 M. Goebel, Johannes a Lasko: Real-Encyklopédie, 8 (18571), 204-206, S. 204.

19 Griider (A. 17), ebd.

20 Lang (A. 10).



W.Neuser, Die Viiter des Heidelberger Katechismus 181

Reichtum des Protestantismus im 16. Jahrhundert gestossen. Die Strassburger,
andere Oberdeutsche, die Ziircher und die Genfer Katechismen tauchen auf, dazu
der Emdener Katechismus. Die Heidelberger Kommission hat bewusst die Kate-
chismen der iibrigen reformierten Stddte und Territorien herangezogen und sie
zum Teil verwandt. In Heidelberg wurde 1558 ein lutherischer Katechismus nach-
gedruckt, der 1554 von Nikolaus Gallus in Regensburg verdffentlicht worden
war.2! Aus ihm stammt wahrscheinlich der Aufriss des Heidelberger Katechismus.
1562 wurde ein kurzes katechismusartiges Bekenntnis Bezas ins Deutsche iiber-
setzt und gedruckt, 7563 in gleicher Weise Calvins beriihmter Katechismus.2?
Langs Verweise auf die katechetischen Vorlagen des Heidelberger Katechismus
sind jedoch zugleich verwirrend. Die vielen Einzeltatsachen miissen klarer ge-
ordnet und zu einem Gesamtbild vereinigt werden. Grundlegende und nebensich-
liche theologische Aussagen miissen unterschieden werden, damit die Anteile der
zahlreichen «Viter» deutlicher hervortreten. Die theologiegeschichtliche Methode
ist erst am Ziel, wenn auf Grund der Einzelaussagen die Gestalten der einzelnen
«Viter» sichtbar werden.

2

Im Brief vom 14. April 1563, dem er den neuen Katechismus beilegt, schreibt
Olevian an Bullinger: «Nicht die frommen Gedanken eines Mannes, sondern vieler
sind (in ihm) vereinigt.» Und er fiigt hinzu: «Gewif3, wenn irgendeine Klarheit in
ihm (dem Katechismus) sich findet, so haben wir deren guten Teil Dir und den
hellen Geistern der Schweiz zu danken.»?? Olevian wird vor allem an Bullinger
und Calvin gedacht haben. Ich mochte vier Viter beim Namen nennen.

1. Drei signifikante Stellen gehen auf Luthers Kleinen Katechismus zuriick.

Am deutlichsten ist dies in Frage 34 der Fall. Luther legt den 2. Artikel folgen-
dermassen aus: «Ich glaube, daBl Jesus Christus. .. sei mein Herr, der mich. ..
erloset hat ... von der Gewalt des Teufels, nicht mit Gold oder Silber, sondern
mit seinem heiligen teuren Blut.»2¢ In diesem Lutherzitat sind einige Worte von
mir ausgelassen worden, damit die offensichtliche Abhingigkeit der Frage 34 von
Luthers Kleinem Katechismus deutlich wird: «Warum nennst du ihn unsern Herrn?
Weil er uns mit Leib und Seele von der Siinde und aus aller Gewalt des Teufels,
nicht mit Gold oder Silber, sondern mit seinem teuren Blut ihm zum Eigentum
erlost und erkauft hat.»

Luthers Auslegung fihrt fort: «dafl ich sein eigen sei und in seinem Reiche
unter ihm lebe und ihm diene» usw. Wer denkt bei diesen Worten nicht an die

21 J, M. Reu, Quellen zur Geschichte des kirchlichen Unterrichts in der ev. Kirche Deutsch-
lands zwischen 1530 und 1600, 1, 1 (1904), S. 447 £.; Text S. 720 ff.

22 Calvin, Opera, 19, S. 683.

23 Ebd.

24 Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche (19522), S.511; O. Weber,
Grundlagen der Dogmatik, 2 (1962), S. 187 Anm.



182 W.Neuser, Die Viiter des Heidelberger Katechismus

beriihmte Frage 1??® Die Verwandtschaft mit Luther ist enger als selbst mit den
zu Frage 1 angegebenen Bibelstellen, mit 1. Kor. 3,23 («ihr aber seid Christi»)
oder mit 1. Kor. 6, 19 («und seid nicht euer selbst»). An die Eindriicklichkeit, mit
der Frage 1 den Satz «DaB ich ... nicht mein, sondern Jesu Christi eigen bin»
auslegt, reicht Luthers Auslegung indessen nicht heran.2¢ «Dein einziger Trost»,
«mit Leib und Seele», «im Leben und im Sterben», das heisst ganz und gar, vollig,
jeder Zeit. Die entschiedene Heiligung, die ein Kennzeichen aller reformierten
Tradition ist, ist zu Beginn der Frage 1 festgehalten.

Schliesslich gibt es eine auffallende Verwandtschaft zwischen der Frage 24 und
Luthers Kleinem Katechismus.?” Luther setzt als Uberschriften: «Der erste Artikel
von der Schopfung», «Der zweite Artikel von der Erlosung», «Der dritte Artikel
von der Heiligung». Die Frage 24 behandelt ebenfalls die Einteilung des Apo-
stolikums. «Der erste ist von Gott dem Vater und unserer Erschaffung, der zweite
von Gott dem Sohn und unserer Erlésung, der dritte von Gott dem Heiligen Geist
und unserer Heiligung.»

Bekanntlich hat Luther die Dreiheit der Trinitdt starker betont als ihre Einheit.
Er lehrt im Kleinen Katechismus keine seinshafte, sondern eine Okonomische
Trinitdt, das heisst, er unterstreicht das verschiedene Werk der Dreieinigkeit. Der
Heidelberger folgt ihm und zwar eigentlich entgegen der reformierten Tradition.
Ohne Zweifel wird die Trinitdtslehre hierdurch verstidndlicher und ist besser zu
begreifen. Dass es neben den Fragen 1, 24 und 34 noch weitere direkte Abhingig-
keiten des Heidelbergers von Luther gibt, ist nicht ausgeschlossen.

2. Wenn der Einfluss des Praeceptor Germaniae Melanchthon auf den Heidel-
berger untersucht wird, ist zuerst die Frage 21, «Was ist wahrer Glaube», zu
nennen. Erkennen und Vertrauen sind nicht verschiedene Begriffe fiir den Glau-
ben, sondern sie sind die beiden Teile des wahren Glaubens («nicht nur, sondern
auch»). Die Erkenntnis bezieht sich auf den Verstand («fiir wahr halten»), das
Vertrauen auf den Willen; dieser letztgenannte Bezug wird jedoch nicht deutlich
ausgesprochen. Melanchthons Lehre von den beiden Seelenvermogen bedeutet
eine Psychologisierung des Glaubens. Die Erkenntnis bezieht sich auf die Heilige
Schrift, die fiir wahr gehalten werden soll, das Vertrauen betrifft den Willen oder
das Herz — so muss man im Sinne Melanchthons vervollstindigen. Der Glaube hat
nicht nur zwei Teile, sondern auch eine niedrige und eine hohere Stufe. Die Er-
kenntnis aus der Schrift ist die Einleitung, das Vertrauen des Herzens ist die Voll-
endung des Glaubens.?® Es ist einleuchtend, dass die Verfasser dem Katechismus-
leser moglichst klar erldutern wollen, was Glaube ist. Aber die Einheit des Glau-
bens geht in Frage 21 verloren. Psychologisierungen fithren immer zu Fehlinter-
pretationen, weil der Glaube nicht als ganzheitliches Geschehen verstanden ist.

25 0. Weber (Hrsg.), Der Heidelberger Katechismus (1963), S. 65 Anm. 333.

26 F. Winter, Confessio Augustana und Heidelberger Katechismus (1954), S.59, urteilt,
«dass der Heiligung im Kleinen Katechismus etwas weniger Betonung zuteil wird als im HKb».

27 Winter (A. 26), S. 43.

28 W. H. Neuser, Der Ansatz der Theologie Philipp Melanchthons (1957), S. 95 ff.



W.Neuser, Die Viiter des Heidelberger Katechismus 183

Dieser Fehler wird sonst im Katechismus nicht wiederholt. Auch in Frage 94 und 125
stehen erkennen und vertrauen nebeneinander. Dort sind sie aber jeweils der ganze Glaube,
der lediglich aus verschiedenen Blickwinkeln betrachtet wird. Die Begriffe «erkennen» und
«Erkenntnis» treten auch in den Fragen 3, 6, 28, 115, 117 und 122 auf, beschreiben aber immer
den ganzen Glauben. Entsprechend ist es mit dem Wort «vertrauen» in den Fragen 26, 81 und
95. Die Psychologisierung des Glaubens findet sich daher nur in Frage 21. Indessen gibt es
fiir die Psychologisierung des Glaubens greifbare Beweggriinde. Denn die Frage 21 hat eine
weitere Eigenart. Gegenstand des Fiirwahrhaltens (assensus) ist «alles, was uns Gott in seinem
Wort hat geoffenbart», Gegenstand des Vertrauens (fiducia) sind «Vergebung der Siinden,
ewige Gerechtigkeit und Seligkeit», die «durch das Evangelium» an mich gelangen und — so
ist richtig zu folgern — das Evangelium selbst sind. Der assensus bezieht sich demnach auf
Gottes Offenbarung in seinem Wort, die fiducia auf das Evangelium. Das Wort «alles» und
die Unterscheidung von «Wort Gottes» und «Evangelium» erfordern die Schlussfolgerung,
dass zuerst ein Fiirwahrhalten der Bibel verlangt, dann zum Vertrauen in das Herzstiick der
Heiligen Schrift, das Evangelium von Jesus Christus, aufgefordert wird.2® Die protestantische
Orthodoxie mit ihrer Lehre von der Verbalinspiration kiindigt sich an. Die hohere Stufe ist
jedoch immer noch das reformatorische Vertrauen in die frohe Botschaft von Jesus Christus
(Evangelium). Der Heidelberger Katechismus weiss noch, dass die Bibel einen Mittelpunkt
hat und sie nicht gleichmissig und flaichenhaft Offenbarung Gottes ist. Es ergibt sich: Wih-
rend die Psychologisierung des Glaubens melanchthonisch ist, geht das Schriftverstindnis
iiber die Lehrweise des grossen Wittenbergers hinaus. Denn Melanchthon hat im wesentlichen
seine anfingliche Betrachtungsweise beibehalten, Gesetz und Evangelium als Inbegriff der
Heiligen Schrift zu verstehen. Der heutige Katechet wird diesen «Betriebsunfall»30 korrigieren
konnen, indem er es sich zunutze macht, dass das Wort «Bibel» fehlt und «offenbaren» im
Sinne der Christusoffenbarung verstanden werden kann. Diese Interpretation stiitzt die fol-
gende Frage 22. «Einem Christen not zu glauben» ist «alles, was im Evangelium verheiBen
wird». Wieder tritt das Wort «alles» auf. Das Credendum bezieht sich jedoch unmissverstind-
lich auf das «Evangeliumy».

Wichtiger ist, dass der Heidelberger Katechismus in fiinf Fragen den melan-
chthonischen Begriff der «Wohltaten Christi» (beneficia Christi) aufnimmt. Melan-
chthons entsprechender Satz in den Loci communes von 1521 ist beriihmt: «Chri-
stum cognoscere hoc est beneficia eius cognoscere.»3 Seit dem sich Rudolf Bult-
mann auf diesen Satz berufen hat, ist deutlich geworden, dass Melanchthon in dem
Satz die Christuserkenntnis auf die Erkenntnis der Wohltaten reduziert. Aus der
Personenchristologie wird eine Werkchristologie. Der Satz Melanchthons wire
richtig, wenn er umkehrbar wire: Die Wohltaten Christi erkennen heisst Christus
erkennen. Aber Melanchthon lehrt den personlichen Bezug des Glaubens zu Chri-
stus nicht, weil er keine Christusgemeinschaft im Glauben kennt. Um so beach-
tenswerter ist, dass der Heidelberger diesen Weg nicht mit geht. Er nimmt wohl
den sehr einpriigsamen Begriff «die Wohltaten Christi» auf, lehrt aber zugleich
die Christusgemeinschaft, wie in Frage 55: «an dem Herrn Christus und allen
seinen Schitzen und Gaben Gemeinschaft haben», in Frage 53 und 65: dass er

29 P, Althaus, Die Prinzipien der deutschen reformierten Dogmatik im Zeitalter der ari-
stotelischen Scholastik (1914), S.221: «Trennung der Schriftgewissheit von dem Heilsinhalt
derselben»; vgl. S. 222 ff.

30 K. Barth, Die christliche Lehre nach dem Heidelberger Katechismus (1949), S. 71, ver-
wendet das Wort in bezug auf die Fragen 47 und 48.

31 Ph. Melanchthon, Werke in Auswahl (Studien-Ausgabe), 2, 1 (1952), S. 7.



184 W.Neuser, Die Viiter des Heidelberger Katechismus

«mich» oder «uns Christi und aller seiner Wohltaten teilhaftig macht», und dhn-
lich in Frage 20.

Wir kommen zu dem Ergebnis, dass der Heidelberger Katechismus Melan-
chthons Lehreigentiimlichkeit und Begrifflichkeit aufnimmt und korrigiert. Sicher-
lich lassen sich noch mehr Abhzngigkeiten von Melanchthons Theologie nach-
weisen. Doch ist zu bedenken, dass seine Loci communes in der ersten Hilfte des
16. Jahrhunderts das gangige Lehrbuch im deutschen Sprachgebiet und dariiber
hinaus war. Heinrich Bullinger ist durch die Lektiire von Lutherschriften und der
Loci communes von 1521 evangelisch geworden,®? und Calvin hat sie 1546 in
franzosischer Sprache in Genf drucken lassen.®® Mit Melanchthon stossen wir auf
das Phinomen der gemeinprotestantischen Lehrformeln.

3. Der Genfer Katechismus Calvins hat, verglichen mit den iibrigen Kate-
chismen, den grossten Einfluss auf den Heidelberger ausgeiibt, das heisst, von ihm
wurde am meisten iibernommen.

Dieses betrifft besonders die Auslegung des 2. Artikels des Apostolikums in
den Fragen 29 bis 52. A. Lang hatte schon fiir diesen Teil der Catechesis Maior
festgestellt: «Offenbar ist C (Calvins Katechismus) die Hauptquelle.»3¢ Dieser
Wesenszug ist in Minor und den Heidelberger iibernommen worden. Insbesondere
hervorzuheben ist das dreifache Amt Christi nach Frage 31; die Lehre vom triplex
munus Christi stammt iiberhaupt von Calvin, der als erster dem koniglichen und
hohepriesterlichen Amt das prophetische beigefiigt hat.? Auch Calvins Katechis-
mus fragt nach dem Nutzen der Amter Christi fiir den Christen. Doch erst der
Heidelberger fasst ihn in die Frage zusammen: «Warum wirst aber du ein Christ
genannt?» Auch die Auslegung der Worte «gelitten unter Pontius Pilatus, ge-
kreuzigt, gestorben und begraben» lassen die Vorlage des Genfer Katechismus
erkennen, wie iiberhaupt der dauernde soteriologische Bezug — ein Hauptmerkmal
des Heidelbergers — von Calvin stammt. Sodann ist natiirlich die existentiale Deu-
tung der Worte «abgestiegen zur Holle» in Frage 44 zu nennen. Die Frage 45 von
der Auferstehung stammt fast wortlich aus Frage 74 dem Genfer Katechismus.
Vor allem geht der Gedanke in Frage 52 auf Calvin zuriick, dass die Wiederkunft
Christi trostlich sei. Ich halte diese Frage fiir eine der schonsten des Katechismus.

Aus Calvins Genfer Katechismus stammt auch die Behandlung der Rechtferti-
gung und guten Werke im Anschluss an die Auslegung des Credo; der Heidelber-
ger Katechismus erdrtert sie in den Fragen 60 bis 64.

Weniger deutlich als bei der Erkldrung des 2. Artikels, doch in die Augen
springend, erfolgt in den Fragen 92 bis 115 die Auslegung einzelner Gebote im
Anschluss an Calvin. Das 3. Gebot mitsammt der Eidesfrage, das 4. Gebot iiber
die Sonntagsheiligung, das 5. Gebot der Ehrung der Eltern und der Vorgesetzten

32 F. Blanke, Der junge Bullinger (1942), S. 52.

33 J. Calvin, Vorrede zu Melanchthons Loci communes: Calvin, Opera, 9, S. 847 ff.

34 Lang (A. 10), S. LXVIII.

85 E. F. K. Miiller, Jesu Christi dreifaches Amt: Realencycl. f. prot. Th. u. Ki. 8 (19003),
733-741, S. 734 Z. 54 ff.



W.Neuser, Die Viiter des Heidelberger Katechismus 185

und auch das 6. Gebot und 8. Gebot werden im Anschluss an Calvins Katechismus
ausgelegt. Jedoch enthalten die Katechismen vor dem Heidelberger Katechismus
in der Regel alle eine Auslegung des Dekalogs und des Herrengebetes. Es gibt
daher Auslegungen, die lingst gemeinevangelischer Besitz geworden sind und
daher nicht mehr einem einzigen Verfasser zugerechnet werden kGnnen.

4. Zur Zeit der Abfassung des Heidelberger Katechismus wurden die Gedanken
des frithverstorbenen Zwingli durch seine Erben, Heinrich Bullinger, Leo Jud
und Rudolph Gwalther weiterverbreitet, und ein Kennzeichen dieser Zwinglianer
war ihr strenger Traditionalismus. Bullinger wachte aufmerksam iiber die Lehre
Zwinglis, wenn er sie auch geistlich vertieft hat.

Aus der zwinglischen Tradition stammt die Abendmahlslehre des Heidelberger
Katechismus. Thomas Erastus, der Leibarzt des Kurfiirsten, hat sich aller Wahr-
scheinlichkeit nach in den Abendmahlsfragen 75 bis 79 durchgesetzt. Kennzeichen
ihres zwinglischen Charakters ist die Hervorhebung des Kreuzestodes und Ster-
bens Jesu. Sie sind die Gaben des Abendmahls und nicht die Gegenwart des Ge-
kreuzigten und Auferstandenen. Das Abendmahl vermittelt eine Gabe: der Glaube
wird im Abendmahl «erinnert und versichert», dass der Glaubende Anteil am
Opfer Christi am Kreuz hat, Frage 75. Dies ist spédtzwinglianische Lehrweise.
Irgendeine Préasenz Christi im Abendmahl wird nicht gelehrt. Ein gliicklicher Um-
stand hat uns in den Besitz der Vorform der Frage 78 gebracht. Sie hat das Abend-
mahl noch vollig als eine Gleichnishandlung interpretiert: «Die Antwort im Cate-
chismo auf die Frage: ‘Wird denn das Brot (und der Wein der wesentliche Leib
und das Blut Christi)?’, ist also gestellt gewesen: Ebensowenig als zu voren aus
dem Leib Christi ein wesentlich natiirlich Brot worden ist, da Er sich ein wahres
Brot genennet hat, und ist dennoch wahrhaftig in (bei) seinen Worten blieben.»3¢
In der Fortsetzung erklidrt der Kurfiirst: «Dieses ist darum gedndert, und, wie es
jetzt stehet, gestellt worden, dal man nicht dichte, man wollte aus dem Sakra-
ment allein ein Gleichnis oder Bildnis machen.»3” Dem Vorwurf der zwinglischen
Entleerung des Abendmahls sollte mit der Neufassung begegnet werden.

Um so auffilliger ist, dass die allgemeine Sakramentslehre in den Fragen 65 bis
68 nicht zwinglisch ist. Denn der Heilige Geist wirkt «durch die Predigt des hei-
ligen Evangeliums» und bestétigt den Glauben «durch den Gebrauch der heiligen
Sakramente», Frage 65, dhnlich 67. Die Sakramente sind Heilsmittel. Dem Ein-
wand, «bestdtigen» bedeute, dem Glauben werde nur gegeben, was er schon be-
sitze, tritt Frage 66 entgegen: Sakramente sind eingesetzt, damit Gott «durch den
Gebrauch derselben die VerheiBung des Evangeliums desto besser zu verstehen
gebe und versiegle». Die Sakramente besitzen Gabecharakter.

Auch die Taufe ist eine Verkiindigungshandlung, die «erinnert und versichert»,
Frage 69. Karl Barth irrt sich, wenn er behauptet, in den Tauffragen des Heidel-

36 G. P. Hartvelt, De Avondmaalsleer van de Heidelbergse catechismus en toepassing in
de prediking: Homiletica en Biblica 23 (1964), S. 121 ff.
37 A. Wolters, Zur Urgeschichte des Heidelberger Katechismus (1867), S. 25.



186 W.Neuser, Die Viiter des Heidelberger Katechismus

berger Katechismus werde der Glaube vorausgesetzt.®® In der Catechesis Minor
war dies noch der Fall; im Heidelberger ist das Wort Glaube mit Riicksicht auf
die Kindertaufe sorgfiltig getilgt worden.?® Dem Getauften wird mit dem «#uBer-
lichen Wasserbad» die Abwaschung aller seiner Siinden zugesprochen, Frage 69,
und dies auf kiinftigen Glauben hin. Auch im Abendmahl wird «erinnert und ver-
sichert», doch der Glaube wird nun vorausgesetzt, Frage 75. Von den Abend-
mahlsfragen des Katechismus gilt, dass der Glaube «bestitigt» wird, Fragen 65,
67. Erst in der beriihmten Frage 81, «Welche sollen zum Tisch des Herrn kom-
men?», wird ausdriicklich die «Schwachheit» des Glaubens genannt, der «ge-
starkt» werden soll. In ihr tritt Calvins Lehrweise zutage, wihrend bei Zwingli
dem Glauben bestitigt wird, was er bereits besitzt. Catechesis Minor spricht zwar
auch von der Stirkung des Glaubens, filhrt den Gedanken aber nicht aus. Die
Frage 81 ist als Neufassung anzusehen.

In der zwinglischen Tradition steht schliesslich auch die Frage 86. Denn der
«Syllogismus practicus», das heisst, der Riickschluss von den guten Werken auf
den Glauben, der zudem noch durch den Blick auf die guten Werke seiner selbst
«gewil» wird, ist nicht calvinische Lehre. W. Niesel hat iiberzeugend dargelegt,
dass zwar Calvin diesen Riickschluss von den guten Werken auf den Glauben
lehrt, dass er die Glaubensgewissheit aber letztlich nur durch das Wort und Sakra-
ment entstehen ldsst.4 Er verweist auf Zwinglis Schrift «De providentia» und
speziell auf Leo Juds kiirzeren Katechismus (1541), in dem es heisst: «Zum sech-
sten, wirt uns unser erwellung, beruff, gloub und heil durch die guten wercke
gewiisz», und «So wird ich darmit innen und bin gewiisz, dasz min gloub gerecht,
und nit falsch oder erdichtet ist unn dz ich ein rechter Christ bin».4

5. Durch die theologischgeschichtliche Methode kann nicht jeder Teil des
Katechismus oder gar jede einzelne Frage einer bestimmten theologischen Schule
zugewiesen werden. Nur dort, wo besonders prignante Formulierungen auftreten
oder auffillig theologische Meinungen vertreten werden, ist eine Einordnung mog-
lich. Ein grosser Teil des Lehr- und Gedankengutes des Katechismus ist gemein-
evangelisch. Es gab im Jahre 1563 lingst Formulierungen, die sich durchgesetzt,
und Aussagen, die allgemeine Anerkennung gefunden hatten. So verdienstvoll
A. Langs Katechismusvergleiche sind, die die Abhingigkeit auch der einzelnen
Siatze von fritheren Katechismen nachzuweisen suchen, so nennt er bei Einzel-
aussagen verschiedentlich Quellen, die nicht notwendig die Vorlagen gewesen sein
miissen, sondern nur gingige Formeln wiedergeben. Nur die signifikanten Ge-
danken, Lehren und Zusammenhinge erlauben ein Urteil iiber ihre Herkunft.
Dieses entspricht dem Verfasserteam: Der Heidelberger enthilt Gedankengut aller
Reformatoren, unter denen — darin ist A. Lang zuzustimmen — Calvins Erbe do-
miniert.

38 Barth (A. 30), S. 96.

39 Neuser, Tauflehre (A. 11), S. 11.

40 W. Niesel, Syllogismus practicus: Aus Theologie und Geschichte der reformierten Kirche.
Festschrift E. F. K. Miiller (1933), S. 158 ff.

41 Ebd., S. 177-178.



W.Neuser, Die Viter des Heidelberger Katechismus 187

Es ist zu beachten, dass gemeinevangelisch die Auswahl der katechetischen
Stiicke ist: Dekalog, Apostolikum, Herrengebet, Einsetzungsworte der Taufe und
des Abendmahls. Schon in der Kirche vor der Reformation war die Siinde an den
zehn Geboten, das Gebet am Unser-Vater und die Heilslehre am Apostolikum
erklart worden. Luther hatte in seinen Katechismen diesen Stoff iibernommen;
seitdem war er selbstverstdndliche Grundlage des Katechismusunterrichts® — viel-
leicht allzu selbstversténdlich und seine Nachteile nicht mehr sehend. Die Reihen-
folge, in der die verschiedenen Stiicke dargeboten wurden, verriet allerdings die
verschiedene theologische Denkweise.

Wenn W. Hollweg fiir die Satisfaktionslehre in den Fragen 12 bis 18 auf Theo-
dor Bezas «Kurtzes BekanntnuB3» verweist3 — die Schrift wurde, wie erwihnt,
1562 in Heidelberg in deutscher Sprache gedruckt — so iibersieht er, dass die
Satisfaktionslehre nach dem Vorbild des Anselm von Canterbury von Melan-
chthon, Zwingli und Calvin in fast {ibereinstimmenden Worten und Sétzen gelehrt
wird. Die Besonderheit tritt erst hervor, wenn der Ort und Zusammenhang be-
achtet wird, in dem sie behandelt wird. Oder wenn O. Weber meint, die Frage 26
liber «Gott, Vater, den Allméachtigen, Schopfer Himmels und der Erden» lehne
sich «<im Aufbau deutlich an Luthers Erkldrung des zweiten Artikels» an*, so
handelt es sich dabei um keine historische Abhidngigkeit, sondern um das gemein-
evangelische Erbe.

3.

Wer hat nun nach der Catechesis Minor von 1562, die bereits eine Kommis-
sionsarbeit war, noch wichtige theologische Gedanken in den Heidelberger Kate-
chismus von 1563 in seiner Endgestalt eingearbeitet? Die Anfrage wire nicht
dringend, wenn diese Gedanken nicht, wie zu zeigen sein wird, charakteristisch
fiir den Heidelberger wiren. Sie gehoren zu seinen Wesensmerkmalen.

Unter den Endredaktoren sind zwei mit ihrem Beitrag bekannt. G. P. Hartvelt
hat aufgezeigt, dass der theologisch-systematische Parallelismus im Aufbau der
Tauf- und Abendmahlsfragen im Heidelberger Katechismus (Fragen 69-74 und
75-80) von Petrus Boquinus stammt.*5 Jener hat in der 1561 in Heidelberg er-
schienenen Schrift «Exegesis divinae atque humanae koinonias» den Parallelismus
von Taufe und Abendmahl theologisch begriindet. Aus der Voranstellung eines
allgemeinen Sakramentsbegriffs (Fragen 65-68) wird fiir Taufe und Abendmahl
die Konsequenz der formalen und inhaltlichen Gleichférmigkeit gezogen. Bekannt
ist ebenfalls, dass Caspar Olevian die nachtrigliche Aufnahme einer besonderen
Frage und Antwort iiber die romische Messe (Frage 80) angeregt hat.#¢ U. Beyer

42 F. Cohrs, Die evangelischen Katechismusversuche vor Luthers Enchiridion, 4 (1920),
S. 227 ff.

48 Hollweg (A. 5), S. 86 ff.

44 Weber (A. 24), 1, S. 514. Er scheint an Luthers Grossen Katechismus zu denken.

45 G. P. Hartvelt, Petrus Boquinus: Geref. Theol. Tijdschr. 62 (1962), S. 49 ff.

46 Calvin, Opera, 19, S. 683 f.



188 W.Neuser, Die Viiter des Heidelberger Katechismus

hat dargelegt, dass dem Verfasser — wahrscheinlich Olevian — fiir den Inhalt und
die polemische Form der Frage 80 viele Aussagen der Reformatoren zur Verfiigung
standen.4”

Wieder tritt die Team-Arbeit bei der Ausarbeitung des Katechismus ins Blick-
feld. Wenn ich nun meinerseits den anfangs erwihnten Begriff «Endredaktor»
aufgreife, so nicht in dem oben kritisierten Sinne, als habe es einen umfassenden
Endredaktor gegeben, der die abschliessende Fassung des Katechismus in die
Hand genommen habe. Es soll nicht versucht werden, den stilistischen Gestalter
zu finden — es ist zudem ungewiss, ob die sprachliche Gestaltung Werk eines
einzelnen ist. Der Begriff «Endredaktor» scheint mir aber geeignet zu sein, die
noch vollig im Dunkeln liegende Herkunft einiger Lehraussagen sachgerecht zur
Sprache zu bringen.

1. Die Heidelberger Dreiteilung: «Von des Menschen Elend, von des Menschen
Erlosung, von der Dankbarkeit», liegt schon in der Catechesis Minor vor. Doch
muss der Autor nicht Ursinus gewesen sein. Das Ungewohnliche dieser Einteilung
ist nicht auf den ersten Blick zu erfassen. Denn das Besondere liegt nicht in der
Reihenfolge Siindenaufdeckung—Rechtfertigung—Heiligung. Sie ist seit dem Rémer-
brief des Paulus ein oft verwandter Gedankenablauf. Auch die anthropozentrische
Darstellungsweise dieser Trias (des Menschen Elend, Erlosung und Dankbarkeit)
ist nicht originell. Statt von der Heiligung wird in den reformatorischen Schriften
oftmals von der Dankbarkeit gesprochen. «Darum sollen gute Werke dem Glauben
folgen als Danksagung gegen Gott», lehrt die Apologie des Augsburgischen Be-
kenntnisses.8 Sowohl der Gedankenablauf wie die Begriffe «Elend», «Erlosungy,
«Dankbarkeit» sind, gemessen an reformatorischer Lehre, nicht ungewdhnlich.4
M. Reus Hinweis auf den Katechismus eines «gutherzigen Mannes», den der
Regensburger Genesiolutheraner Nikolaus Gallus 1554 veroffentlicht hatte und
der 1558 in Heidelberg nachgedruckt worden war (o. S. 181), deckt eine auffillige
Verwandtschaft zum Heidelberger Katechismus auf.® Es klingen nicht nur die
Fragen 7, 8, 10, 37 und 60 an. Am Schluss des 1. Teiles heisst es: «durch das,
das wir dieselbigen Gebot nit halten konnen, (sollen wir) unser gebrechlichkeit
und elend erkennen». Der 2. Teil beginnt: «auff das er uns . .. aus solchem jammer
und elend hiilffe und erloste», und der 3. Teil: «Dieweil uns Gott . . . unsere Siinde
vergeben hat... so sollen wir auch als seine gehorsamen kinder uns dagegen
danckbarlich erzeigen.» Es liegt zweifellos eine Vorlage fiir die Heidelberger Drei-
teilung vor. Doch ist zu beachten, dass diese Sitze eher versteckt in einem Kate-
chismus stehen, der nicht in Frage und Antwort gegliedert ist und also einen fort-

47 U. Beyer, Abendmahl und Messe. Sinn und Recht der 80. Frage des Heidelberger Kate-
chismus (1965).

48 Confessio Aug.IV, 189; Bekenntnisschriften (A.24), S.197 Z.50f. Vgl. Sturm (A. 13),
S.249 f.

49 Fiir «die melanchthonische Trias Elend — Erlosung — Dankbarkeit» bleibt Sturm (A. 13),
S. 250, jedoch den Nachweis schuldig.

50 Reu (A.21), S.201ff., Text, S.720ff. Lang (A.10), S. LXXXII, &dussert zu Unrecht
Zweifel an dem Ergebnis.



W.Neuser, Die Viiter des Heidelberger Katechismus 189

laufenden Text hat. Es muss als eine besondere Leistung bezeichnet werden, dass
im Heidelberger Katechismus die Begriffe Elend, Erlosung und Dankbarkeit zu
Uberschriften der drei Hauptteile gemacht worden sind.

Kann dieses Novum unter den reformatorischen Katechismen noch als Werk
Ursins oder als Gemeinschaftsarbeit verstanden werden, die bereits in der Cate-
chesis Minor ihren Niederschlag gefunden hat, so kann es die weitere Ausgestal-
tung der Dreiteilung nicht mehr. Denn ein Charakteristicum des Heidelberger
Katechismus ist die Behandlung des Dekalogs im 3. Teil, «Von der Dankbarkeit»,
wiahrend die Erkenntnis der Siinde anhand des Doppelgebotes der Liebe (Matth.
22, 36-40) erfolgt. Verglichen mit der Catechesis Minor ist eine kaum auffillige,
dennoch gewichtige theologische Verschiebung eingetreten. In dieser lauten die
Fragen 4 bis 7: «(4.) Woher erkennen wir unser Elend? Aus dem gottlichen Gesetz,
das im Dekalog zusammengefal3t ist. (5.) Woraus lernen wir die Art und Weise
der Erlosung? Aus dem Evangelium oder den Artikeln des christlichen Glaubens
und aus den Sakramenten. (6.) Wo wird die Dankbarkeit, die wir Gott schulden
geboten? Im Dekalog und in der Lehre von der Anrufung Gottes. (7.) Welches
ist die Summe des Dekalogs?» (Matth. 22). Im Heidelberger Katechismus erscheint
der Dekalog im 1. Teil nicht mehr. Er ist dort weder Summe des Gesetzes, noch
ist das Doppelgebot der Liebe «Summe des Dekalogs». Der Heidelberger Kate-
chismus tragt auch nicht mehr die melanchthonische Lehre von Gesetz und Evan-
gelium vor, nach der der Dekalog die Siinde aufdeckt, das Evangelium aber die
Erlosung zuspricht. Diese Aussagen der Catechesis Minor sind gestrichen worden.
An seine Stelle tritt das calvinische Gesetzesverstindnis. Der Dekalog wird als
tertius usus legis zur Heiligung gelehrt. In diesem Punkt besteht noch Uberein-
stimmung zwischen Calvin und Melanchthon. Doch nennt Calvin, anders als der
Wittenberger Praeceptor, den dritten Gebrauch des Gesetzes den «usus praeci-
puus».t Melanchthon teilt diese Herabsetzung des primus usus legis (Siinden-
erkenntnis) nicht. Er lehrt die strenge Unterscheidung von Gesetz und Evangelium,
bei der das Gesetz immer vorangeht und das Evangelium folgt. Die Catechesis
Minor teilt diese Lehrweise. Der Heidelberger Katechismus ldsst wie Calvin den
ersten Gebrauch des Gesetzes anklingen: «Woher erkennst du dein Elend? Aus
dem Gesetz Gottes.» Dann aber wird das Gesetz sofort in Christus betrachtet:
«Was fordert denn das gottliche Gesetz von uns? Dies lehrt uns Christus in einer
Summa . ..» Kennzeichen des calvinischen Gesetzesverstindnisses ist, dass das
Gesetz und das Evangelium die gniddige Gerechtigkeit Gottes aussagen — das
Evangelium klarer als das Gesetz. Siindenerkenntnis kann auch am Evangelium
entstehen. Gesetz und Evangelium sind keine Gegensitze, sondern Drohung (mina)
und Heilsverheissung (promissio) Gottes schliessen sich aus.’? Indem der Heidel-
berger Katechismus in Frage 3 auf die Siindenerkenntnis durch das Gesetz hin
unmittelbar Jesu Doppelgebot der Liebe folgen ldsst, vertritt er das calvinische
Gesetzesverstindnis, dem zu Folge immer Christus der «Skopus» des Gesetzes

51 Calvin, Inst., 2, 7, 12; Opera selecta, 2 (1952), S. 337 Z. 23.
52 W. Krusche, Das Wirken des Heiligen Geistes nach Calvin (1957), S. 184 ff.



190 W.Neuser, Die Viiter des Heidelberger Katechismus

ist.®® Wer ist der Endredaktor gewesen, der diese Lehrweise durchgesetzt hat?
Mit Sicherheit war es ein Calvinist.

2. Auf die Frage: «Was ist dein einziger Trost im Leben und im Sterben?» gibt
die Catechesis Maior eine Antwort, die auf das Handeln Gottes in seinem Bund
mit den Menschen verweist. In der Catechesis Minor ist der féderaltheologische,
trinitarische Aufriss fallengelassen worden. Es wird nur kurz auf Gottes Heils-
handeln in Christus verwiesen. Frage 1 des Heidelberger Katechismus hilt die
christozentrische Antwort fest: «Daf3 ich . .. meines getreuen Heilands Jesu Christi
eigen bin.» Es folgt nun aber eine trinitarische Aufzéhlung des gnidigen Handelns
Gottes an uns, bei der die Reihenfolge ist: Christus — der Vater — der Heilige
Geist. Fillt schon die ungewohnliche, aber m. E. sachlich richtige Reihenfolge auf,
so iiberrascht der Umstand, dass die zweite Person der Trinitdt dariiber hinaus
Subjekt des Handelns auch in den Aussagen iiber den Vater und iiber den Heiligen
Geist ist. Christus bezahlt «mit seinem teuren Blut», ist die erste Aussage. Es
folgt: Er «bewahrt, da3 ohne den Willen des Vaters im Himmel» usw. Er ver-
sichert «mich auch durch seinen Heiligen Geist des ewigen Lebens». So ist von
einer «christozentrischen Trinitdtsformel» in Frage 1 zu sprechen.’® Der Gedan-
kengang ist: Christus erlost und bewahrt uns mit dem Vater und schenkt Heils-
gewissheit durch den Heiligen Geist. Wer ist der Autor dieser ungewohnlichen
trinitarischen Aussage in Frage 1? Er wiederholt diese Reihenfolge im ersten Haupt-
teil, indem er in Frage 4 auf Christus, in Frage 6 auf Gott den Schopfer und in
Frage 8 auf den Heiligen Geist als dem Ausweg aus dem Elend verweist.

3. Diese grundlegende Veridnderung in der Endredaktion ist vielbeachtet wor-
den. Catechesis Maior und Minor tragen eine Prddestinationslehre vor, im Heidel-
berger ist sie gestrichen. Es hat also einen Moment gegeben, da man im Bearbei-
terkreis den Verzicht auf die Priddestinationslehre beschlossen hat. Wer ist der
Antiprédestinatianer, der sich an dieser Stelle durchzusetzen vermochte? Gewiss
finden sich in Frage 53 der Ausdruck «Auserwihlte» und in Frage 54 die «aus-
erwihlte Gemeinde». Es sind verbleibende Reste. Aber die Darlegung der Pri-
destinationslehre fehlt ebenso wie die Erorterung der Herkunft der Siinde in Ca-
techesis Minor (Frage 17).

Die Losung wird durch den Umstand erschwert, dass in Catechesis Maior und
Minor verschiedenartige Prddestinationslehren vorliegen. Wie schon in seinem
Brief an Ferinarius vom 21. April 156155 lehrt Ursinus in Catechesis Maior nur
eine Erwidhlung zum ewigen Leben, nicht aber eine doppelte Prédestination. Eine
Verwerfung Gottes gibt es wie bei Zwingli nicht. Gott gibt den Nichterwihlten
keine Gnade, so dass sie nicht glauben und nicht Busse tun konnen; daher werden
sie verdammt (Frage 217). Ursins Interesse an der Erwihlung gilt weder der Heils-

53 Krusche (A. 51), S. 188.

54 Winters (A.26) Einspruch trifft nicht zu, vgl. Neuser (A. 11), Erwdhlungslehre, S. 322
Anm. 40.

55 E. Sturm, Briefe des Heidelberger Theologen Z.Ursinus aus Wittenberg und Ziirich
(1560/61): Heidelb. Jahrbiicher 14 (1970), S. 98 ff.



W.Neuser, Die Viiter des Heidelberger Katechismus 191

gewissheit, noch der Erkldrung der Existenz von Glaube und Unglaube, sondern
dem Einhalten der Gebote Gottes, der Heiligung und dem Beharren der Erwihlten
im Glauben, der Perseveranz (Fragen 215, 218). Ganz zwinglianisch wird am
Ende durch den Riickschluss von den guten Werken auf den Glauben (Syllogismus
practicus) nach den Zeichen der Erwéhlung gefragt. Ursinus zdhlt eine Reihe
dieser Zeichen auf (Frage 222). Catechesis Minor erortert hingegen die Pradesti-
nation im Anschluss an die Rechtfertigungslehre (Fragen 46—48) und an die Frage
nach der Herkunft des Glaubens (Frage 49). Sie spricht (in der Form des beken-
nenden Ich) von dem Erwihlten und von der «verworfenen Menge» (multitudo
reproba, Frage 50). Diese Erwihlung erfolgte «vor Grundlegung der Welt» «in
Christus» (Frage 50). Catechesis Minor wendet sich dann dem Problem der trii-
gerischen Sicherheit und nachlassenden Bussiibungen zu, die sich als Folge der
Erwidhlungsgewissheit einstellen konnen. In der Antwort wird auf das innere Be-
gehren, in der Heiligung Fortschritte zu machen, hingewiesen (Frage 51). Pri-
destination und Heiligung werden calvinisch gelehrt. Dann erfolgt aber auch in
Catechesis Minor der Umschlag zur zwinglischen Form des Syllogismus practicus.
Das innere Begehren, Gott zu glauben und zu gehorchen, ist «gleichsam der si-
cherste Beweis» (tanquam certissimo argumento) fiir das Erwéhltsein.

Es ist daher moglich, dass die Zwinglianer, Calvinisten und antiprdadestina-
tianischen Melanchthonianer in der Kommission sich iiber die Art und Weise der
Préddestination nicht einigen konnten und darum den Wegfall dieser Lehre be-
schlossen haben. Fiir diese Moglichkeit spricht eine weitere Beobachtung. Der
Streichung der Prédestinationslehre korrespondiert das Hervortreten der Erwéh-
lungsgewissheit im Heidelberger Katechismus.’® Die Heilsgewissheit, ausgesagt in
der Form des bekennenden Ichs, ist hier gegeniiber den Vorlagen deutlich ver-
starkt worden. Sie erscheint nun nicht nur in den Fragen 52, 54, 56 und 58, deren
diesbeziigliche Aussagen bereits in Catechesis Minor zu finden sind, sondern neu
auch in den Fragen 1, 21, 32, 53 und 59. Diese Sétze gehoren mit zu dem Schon-
sten, was der Katechismus bietet, und sie sind hauptsdchlich gemeint, wenn die
seelsorgerliche Tiefe des Katechismus geriihmt wird:

Frage 1: «darum er mich auch durch seinen Heiligen Geist des ewigen Lebens versichert
und ihm forthin zu leben von Herzen willig und bereit macht».
Frage 21: «daB nicht allein anderen, sondern auch mir Vergebung der Siinden, ewige Ge-

rechtigkeit und Seligkeit von Gott geschenkt sei».
Frage 32: «auf daB auch ich... hernach in Ewigkeit mit ihm iiber alle Kreaturen

herrsche».
Frage 53: «daB er ... bei mir bleiben wird bis in Ewigkeit».
Frage 59: «daB ich in Christo vor Gott gerecht und ein Erbe des ewigen Lebens bin».

Die Heilsgewissheit bezieht sich immer auf das ewige Leben. Sie ist Erwih-
lungsgewissheit. Dies legt den Schluss nahe, dass der Fortfall der Pradestinations-

lehre und die Verstirkung der Heilsgewissheit in einem ursdchlichen Zusammen-

56 Neuser (A. 11), Erwihlungslehre, S. 309 ff.



192 W.Neuser, Die Viiter des Heidelberger Katechismus

hang stehen. Die Aussagen iiber die Heil- und Erwihlungsgewissheit hitten in
diesem Fall den Platz der Prédestinationslehre eingenommen. Ob diese Entschei-
dung von einem einzigen Redaktor durchgesetzt worden ist, oder ob an eine Reihe
von Verbesserungen zu denken ist, bleibt offen.

4. Fragen 60 bis 63 iiber die Rechtfertigung stehen bereits in Catechesis Minor
(Fragen 46-48). Die beriihmte Frage 60 hat dort die Fassung: «Wie wirst du vor
Gott gerechtfertigt?» (iustificaris). Der Heidelberger Katechismus formuliert nur
wenig anders: «Wie bist du gerecht vor Gott?» (iustum es). Die unterschiedliche
Formulierung wiederholt sich bei der Frage 61: «Warum sagst du, daB du allein
durch den Glauben gerecht seist?» Catechesis Minor fragt: «Cur dicis te sola fide
justificari?»> Wihrend in Catechesis Minor die Rechtfertigung ein Prozess ist,
dessen Linge offensichtlich vom Glauben abhingt, lehrt der Heidelberger Kate-
chismus die Rechtfertigung als einen abgeschlossenen Vorgang: Wer glaubt, der
ist gerecht vor Gott. Das Missverstindnis, der Glaube miisse eine bestimmte
Stirke oder Gewissheit besitzen, um Gottes Heilstat begreifen oder annehmen zu
konnen, ist im Heidelberger Katechismus ausgeschlossen. Die Frage 60 gibt zu-
erst die Gesamtantwort: Ich bin gerecht vor Gott «allein durch wahren Glauben
an Jesus Christus». Sie wird durch eine Passiv- und eine Aktiverkldrung erldutert.
Die Passivaussage ist: Das Verdienst Christi wird mir «zugerechnet, als hitte ich
nie eine Siinde begangen noch gehabt und selbst all den Gehorsam vollbracht,
den Christus fiir mich hat geleistet». Die Aktivaussage ist nur kurz: «wenn ich
allein solche Wohltat mit glaubigem Herzen annehme». Dass der Glaube nicht mehr
als das Mittel ist, durch das Christi Heilstat Besitz des Menschen wird, lehrt ein-
deutig Frage 61: «Nicht, dal ich wegen der Wiirdigkeit meines Glaubens Gott
gefalle, . . . und ich dieselbe (Heilstat Christi) nicht anders denn allein durch den
Glauben annehmen und mir zueignen kann.»

Catechesis Minor beginnt ebenfalls mit der Gesamtantwort, «allein durch den
Glauben an Jesus Christus» und setzt eine Erklarung der Qualitdt dieses Glaubens
hinzu, «durch den ich gewi3 die Uberzeugung habe», dass Gott mir Christi Heils-
tat schenkt und zurechnet. Der folgende Wortlaut stimmt mit der 2. Hilfte der
Heidelberger Frage 60 iiberein; die Aktivaussage am Ende fehlt. Die Erkldarung
der Worte «sola fide», entsprechend derjenigen in Frage 61, stellt fest, dass weder
mein Glaube noch die Werke die Gerechtigkeit sind, durch die ich Gott in diesem
Leben gefalle, sondern allein die Heilstat Christi diese Gerechtigkeit ist. Es folgt
der Schlussatz der Frage 60: «Wenn ich (sie) nur mit gldubigem Herzen an-
nehme», und die Bemerkung, dass Geistliches nur geistlich («mit der Hand des
Herzens») empfangen werden kann. Catechesis Minor (Frage 48) spricht demnach
aus, was Frage 61 des Heidelberger Katechismus praziser mit den Worten «nicht,
daB ich wegen der Wiirdigkeit meines Glaubens Gott gefalle» ausdriickt. Trotzdem
lehrt Catechesis Minor ein Gerechtwerden des Glaubigen und eine Qualifikation
des Glaubens, der Heidelberger lehrt ein Gerechtsein des Gldubigen und lehnt
eine Qualifikation des Glaubens ab. Die in Catechesis Minor (Frage 50-52) fol-
gende Pridestinationslehre bestétigt nochmals diesen Befund. Wie bereits bei der
Erorterung der Priddestinationslehre erwdhnt, muss der Glaube durch den Glau-



W.Neuser, Die Viiter des Heidelberger Katechismus 193

benden feststellbar sein. Auch wenn nur die «Begierde», Gott zu glauben und ihm
zu gehorchen (Frage 52), erfahren werden kann, so ist es doch ein beweisbarer und
also qualifizierter Glaube. Wo Calvin auf die Zusage Gottes verweist,57 rit Cate-
chesis Minor, den Glauben zu priifen. Der Heidelberger Katechismus lehrt eben-
falls in Frage 86 den Syllogismus practicus. Doch sind Glaube und Werke klar
unterschieden: Glaubensgewissheit bringt nicht die Betrachtung des Glaubens,
sondern der guten Werke. So problematisch auch diese Aussage ist, Glaube und
Rechtfertigung sind im Heidelberger Katechismus abgeschlossen und verlangen
keine Selbstbetrachtung.

Ursinus lehrt in Catechesis Maior auch die Selbstbeobachtung des Erwahlten.
In der Rechtfertigungslehre erklart er hingegen das Gerechtfertigtwerden (iusti-
ficari) durch das Gerechtsein (iustus esse; Fragen 124, 135 und 137). Vielleicht
war er derjenige, der die Rechtfertigungslehre der Catechesis Minor korrigiert
hat.

5. Die Satisfaktion durch den Mittler Jesus Christus wird in Catechesis Maior
(Fragen 71-75) und Minor (Fragen 24-25) im Anschluss an die Erkldrung der
Jungfrauengeburt behandelt. Im Gegensatz zu den Fragen 12 bis 18 des Heidel-
berger Katechismus wird der Name des Mittlers vorher genannt. Um so auffallen-
der ist es, dass der Heidelberger Katechismus zu Anselm von Canterburys Dar-
stellung in «Cur deus homo? zuriickkehrt und die Satisfaktionslehre bewusst re-
moto Christo darstellt. Die Notwendigkeit eines Mittlers wird (scheinbar logisch)
aus Gottes Gerechtigkeit, der menschlichen Siinde und der Notwendigkeit gott-
licher Gnade abgeleitet. Es ergibt sich, dass dieser Mittler wahrer Gott und wahrer
Mensch sein muss. Dieser Mittler ist Jesus Christus.

Auch Zwingli, Melanchthon und Calvin gehen von dem Mittler Jesus Christus
aus und erkldaren riickblickend seine Notwendigkeit und seine Gottmenschheit.
Indessen hatte Ursinus bereits in seinen «Theses de officio et persona unici Me-
diatoris inter Deum et homines, Domini nostri Jesu Christi», die er 1562 als seine
Doktorthesen in Heidelberg verteidigte, die Aufgabe des Mittlers «remoto Christo»
entwickelt.8 Im Jahre 1562 wurde in Heidelberg auch das «Kurtze Bekanntnufl
des Christlichen glaubens» von Theodor Beza gedruckt, das 1561 schon in Frank-
furt a. M. in niederléndischer Sprache erschienen war und nach Aussage der Vor-
rede von 1561 schon franzosisch vorlag.®® Dieses Bekenntnis wendet gleichfalls
die deduktive Methode an und weist eine Ndhe zu den Fragen 12 bis 18 des Hei-
delberger Katechismus auf. Da die Beweggriinde unbekannt sind, die dazu fiihrten,
der abstrakten Ableitung der Genugtuung der Gerechtigkeit durch einen Mittler
den Vorzug zu geben, ist der Endredaktor nicht auszumachen. War es Ursinus,
der unter dem Findruck des «Kurtzen Bekanntnufl» Bezas zur Anselmschen
Satisfaktionstheorie zuriickkehrte? Oder hatte Dathenus Bezas Bekenntnis sich

57 Neuser (A. 11), Erwdhlungslehre, S. 310, Anm. 3.

58 J, F. G. Goeters, Christologie und Rechtfertigung nach dem Heidelberger Katechismus:
F. Viering (Hrsg.), Das Kreuz Jesu Christi (1967), S. 40 f.

59 Hollweg (A. 5), S. 86 ff.; Text, S. 111-123.



194 W.Neuser, Die Viter des Heidelberger Katechismus

zueigen gemacht und 1562 aus Frankfurt mitgebracht, als die niederlindische
Fliichtlingsgemeinde die Kaiserstadt verlassen musste?

6. Es ist bereits festgestellt worden, dass Melanchthon die Wohltaten Christi
herausstellt, die Christusgemeinschaft im Glauben aber kaum erwidhnt. Der Hei-
delberger Katechismus lehrt, dass der Glaubende Christi und aller seiner Wohl-
taten teilhaftig wird. Daneben gibt es aber Aussagen iiber ein Christus eingeleibt
oder eingepflanzt Werden, wie Frage 20: «durch wahren Glauben ihm werden
eingepflanzt», ebenso Frage 80; Frage 74: «der christlichen Kirche eingeleibt»
werden; Frage 64: «Christus durch wahren Glauben sind eingepflanzt».

Alle diese Aussagen sind erst in der Endredaktion in den Heidelberger Kate-
chismus aufgenommen worden. Es erhebt sich daher die Frage: Wer hat darauf
gedrungen, dass die Glaubensmystik, das heisst, die mystische Vereinigung mit
Christus im Glauben gelehrt wird? Da zum Verfasserkreis kein Lutheraner ge-
horte, ist an einen Calvinisten zu denken. Der Gedanke der Glaubensgemeinschaft
mit Christus sollte, Paulus folgend, in dieser Weise vertieft und der personale
Bezug zu Christus gestdrkt werden.

In den vorstehenden sechs Abschnitten werden nicht nur theologiegeschicht-
lich bedeutsame Fragen gestellt. Alle diese Punkte sind fiir das Gesamtverstdndnis
des Katechismus wichtig und besitzen iiber ihre wissenschaftliche Bedeutung hin-
aus seelsorgerlich-katechetisches Gewicht. Die Suche nach den geistlichen Vitern
des Heidelberger Katechismus ist die Suche nach dem theologischen Selbstver-
standnis des Katechismus.

Wilhelm Neuser, Miinster



	Die Väter des Heidelberger Katechismus

