
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 35 (1979)

Heft: 3

Artikel: Die Väter des Heidelberger Katechismus

Autor: Neuser, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878483

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878483
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Väter des Heidelberger Katechismus

Der Emdener Theologe Heinrich Alting (1583-1644) hatte in seiner Pfälzischen

Kirchengeschichte Zacharias Ursinus und Caspar Olevian als Verfasser
des Heidelberger Katechismus von 1563 genannt. Offenbar besass Alting für seine

Behauptung keine alten Quellen, denn er nannte als Beitrag Ursins dessen zwei
Katechismen, als Beitrag Olevians eine Skizze vom «Gnadenbund». Die
letztgenannte ist unbekannt und gehört wohl «ins Reich des Mythos»; es liegt eine

Verwechslung mit Olevians späterer Schrift «Fester Grund» vor.1 Die Gründe für
seine Verfasserschaft entfallen daher. Im 19. Jahrhundert setzte trotzdem eine für
die kirchengeschichtliche Forschung wenig rühmliche Legendenbildung ein. Karl
Sudhoff nahm 1857, in seiner Lebensbeschreibung Olevians und Ursins, Altings
These von der Verfasserschaft der beiden Heidelberger Theologen wieder auf,
begründete sie aber für Olevian neu. Durch Olevians Gabe der «Gestaltung,
Durchbildung und Stilisierung» sei aus den lehrhaften lateinischen Vorlagen Ursins die
abschliessende deutsche Fassung des Heidelbergers entstanden.2 Viele bekannte
Erforscher des Heidelberger Katechismus sind der These Sudhoffs gefolgt. Es
schien festzustehen, dass Ursin die Vorlagen, Olevian die deutsche Endredaktion
des Heidelberger Katechismus geschaffen habe.

Doch äusserte Johannes Bauer 1928 Zweifel an der Verfasserschaft Olevians,3
J. F. G. Goeters schloss sich an.4 Im Jahre 1961 hat Walter Hollweg Sudhoff und
seine Nachfolger widerlegt.5 Die Frage nach der Verfasserschaft des Heidelberger
Katechismus war wieder offen. Ein hervorragender Beitrag Olevians ist auszu-
schliessen.

Der Anteil des Zacharias Ursins am Heidelberger Katechismus bedarf ebenso
der Klärung. Hier sei bereits darauf hingewiesen, dass Ursins Kleiner Katechismus
von 1562 zwar schon viele Fragen des Heidelbergers in ihrer abschliessenden
Gestalt enthält, der theologische Weg bis zur endgültigen Fassung des Katechismus
aber noch weit war und erneut die Frage der Verfasser dieser Endfassung
aufwirft. Die Ungewissheit über die Gestalter des Katechismus in der Endphase ist
in der Forschung immer empfunden worden, und wir wenden uns dem Problem
weiter im 3. Teil zu.

1 M. Lauterburg, Katechismus, Heidelberger oder Pfälzer: Realencl. f. prot. Th. u. Ki.,
10 (19103), 164-173, S. 165.

2 K. Sudhoff, C. Olevianus und Z. Ursinus (1857), S. 167 f.
s J. Bauer, Heidelberger Katechismus: Rel. Gesch. Geg., 2 (19282), Sp. 1692.
4 J. F. G. Goeters, Olevian: Rel. Gesch. Geg. 4 (1960s), Sp. 1626.
s W. Hollweg, Neue Untersuchungen zur Geschichte und Lehre des Heidelberger

Katechismus (1961), S. 124 ff.: Bearbeitete Caspar Olevian den deutschen Text zum Heidelberger
Katechismus?



178 W. Neuser, Die Väter des Heidelberger Katechismus

1.

Bekanntlich sind die Akten der Heidelberger Kirchenordnung von 1563, deren
Teil der Heidelberger Katechismus ist, verloren gegangen. Nur einige wenige
Fakten sind über den Text hinaus überliefert. Sie werden in der Darstellung der
Geschichte des Katechismus von J. F. G. Goeters0 aufgeführt. Doch sagen sie
kaum etwas über die Verfasserschaft aus. Von den Verfassern wissen wir im
wesentlichen nur das, was der Pfälzische Kurfürst Friedrich III. in seiner Vorrede
zum Katechismus vom 19. Januar 1563 erwähnt: Wir haben «mit rhat und zuthun
Unserer gantzen Theologischen Facultet allhie / auch allen Superintendenten und
fürnemsten Kirchendienern einen summarischen Unterricht oder Catechismum
unserer Christlichen Religion auß dem Wort Gottes / beides in Deutscher und
Lateinischer Sprach verfassen und stellen lassen».7 Die drei genannten Gruppen,
Theologische Fakultät, Superintendenten und vornehmste Kirchendiener, sind
leider nicht eindeutig zu bestimmen. Die neun pfälzischen Superintendenten werden
nur bei den Abschlussberatungen vom 12. bis 18. Januar 1563 in Heidelberg
mitgewirkt haben. Zur theologischen Fakultät gehörten drei Professoren, der Italiener
Tremellius, der Franzose Boquinus und der Schlesier Ursinus. Zu den «fürnemsten
Kirchendienern» muss mit einiger Gewissheit Olevian als Vertreter der Stadtgeistlichen,

der Hofprediger Diller und der theologisch hochgebildete Leibarzt Erastus
gezählt werden. Auch ist an Petrus Dathenus zu denken, der die niederländische
Flüchtlingsgemeinde in Frankenthal leitete. Wir wissen schliesslich, dass auch der
Kurfürst selbst an der Ausarbeitung des Katechismus mitgewirkt hat.8

Es ist festzuhalten, dass die Suche nach den Verfassern wenig ergiebig ist. Sie

erbringt mit Sicherheit nur, dass der Heidelberger Katechismus ein Gemeinschaftswerk

ist.9 Will man daher die einzelnen Beiträge dieser Männer herausfinden, so
bleibt nur der methodische Weg, sie theologiegeschichtlich, das heisst, auf Grund
ihrer theologischen Aussagen zu identifizieren. Wenn die kirchengeschichtlichen
Quellen versiegen, können die Väter des Katechismus nur auf Grund ihrer
theologischen Handschrift im Katechismus gefunden werden. Diese theologiegeschichtliche

oder dogmengeschichtliche Frageweise ist naturgegeben schwierig durchzuführen

und führt nicht zu zweifelsfreien Ergebnissen.
Es könnte eingewandt werden, der Heidelberger sei zwar Gemeinschaftsarbeit,

unter den Verfassern rage jedoch ein Mann hervor, Zacharias Ursinus, von dessen
Hand wir gleich zwei Katechismen besitzen, die als Vorarbeiten angesehen werden
müssen. Damit stehe der Hauptverfasser fest. Leider wird uns auch dieses
kirchengeschichtliche Faktum aus der Hand geschlagen. Ursinus hat einen lateinischen

« J. F. G. Goeters, Entstehung und Frühgeschichte des Katechismus: L. Coenen (Hrsg.),
Handbuch zum Heidelberger Katechismus (1963), S. 3-23. Eine Dokumentation aller die
Entstehung des Katechismus betreffenden Quellen fehlt noch.

7 W. Niesei, Bekenntnisschriften und Kirchenordnungen der nach Gottes Wort reformierten
Kirchen (19483), S. 139.
s A. Kluckhohn (Hrsg.), Briefe Friedrich des Frommen, 1 (1868), S. 465, 726.
» P. Jacobs, Theologie reformierter Bekenntnisschriften (1959), S. 59.



W. Neuser, Die Väter des Heidelberger Katechismus 179

grossen Katechismus von 323 Fragen verfasst - in der Forschung wird er seit
A. Langs grundlegendem Werk «Catechesis Maior» genannt - der vor 1563
entstanden ist; das genaue Jahr ist unbekannt. Daneben gibt es unter seinem Namen
einen lateinischen Kleinen Katechismus mit 109 Fragen - «Catechesis Minor»
genannt - der die Jahreszahl 1562 trägt. In ihm liegt der Heidelberger Katechismus
schon etwa im halben Wortlaut fest, während Ursins Catechesis Maior keinen
grossen Beitrag zum Heidelberger leistet. Nun hat A. Lang die Meinung geäussert,10

die Catechesis Minor sei keine der zahlreichen Vorlagen, sondern bereits
eine Vorarbeit der Kommission. Ich selbst habe mich literarisch zu A. Langs
Ansicht bekannt.11 Quirinus Reuter, der Herausgeber der Werke Ursins, hat im Jahre
1612 bemerkt, die Catechesis Minor habe er in der Bibliothek Ursins, von seiner
Hand geschrieben, gefunden; er nennt ihn darum den «Autor». Es liegt auf der
Hand, dass dies kein Beweis für Ursins Autorenschaft ist. Jener kann genauso gut
die Vorarbeit der Kommission handschriftlich festgehalten haben. An seiner
beträchtlichen Mitarbeit ist nicht zu zweifeln. Doch stimmt die Catechesis Minor
mit Maior nicht überein. Nicht nur die theologische Einteilung ist in beiden völlig
verschieden, sondern auch die Abendmahlslehre; sie ist in Maior calvinistisch, in
Minor spätzwinglianisch. Auch die Erwählungs- und Rechtfertigungslehre stimmen,

wie noch darzulegen ist, in Maior und Minor nicht überein. Diese theologischen

Gründe lassen mich an Ursins Verfasserschaft an der Catechesis Minor
zweifeln. Indessen ist dieses Ergebnis umstritten. J. F. G. Goeters12 und E. Sturm13

teilen A. Langs und meine These nicht. Ein wertvolles Dokument zur Bestimmung
der Theologie des Heidelbergers liegt in der Catechesis Minor in jedem Fall vor,
mag sie nun von Ursinus stammen oder nicht.

Die Unsicherheit über die Verfasserschaft und die Tatsache der Gemeinschaftsarbeit

zwingen theologiegeschichtlich weiterzuforschen. Die ideengeschichtliche
Betrachtung des Heidelberger Katechismus ist jedoch nicht nur ein Ausweg aus
der Verlegenheit. Sie ist zugleich eine Notwendigkeit, um den theologischen
Gehalt des Katechismus zu erfassen. Denn selbst wenn wir die Verfasser des Heidelberger

Katechismus beim Namen nennen und jede Frage einem bestimmten
Mitglied der Kommission zuweisen könnten, wäre die Aufgabe noch nicht erfüllt und
das Thema noch nicht beantwortet. Seine theologische Einordnung in die
evangelischen Bekenntnisse und theologischen Schulen des 16. Jahrhunderts ist eine

vordringliche Aufgabe, ungeachtet der Suche nach den Verfassern. Die Frage nach
der Theologie des Heidelbergers zielt auf die geistigen Väter des Heidelberger
Katechismus hin, die hinter den Verfassern stehen. Diese Väter sind die Reforma-

10 A. Lang, Der Heidelberger Katechismus und vier verwandte Katechismen (1907),
S. LXXVII f.; Text der Catechesis Maior S. 152-199, der Catechesis Minor S. 200-218.

11 W. H. Neuser, Die Erwählungslehre im Heidelberger Katechismus: Zeits. Ki.gesch. 75

(1964), 309-326, S. 311, ders., Die Tauflehre des Heidelberger Katechismus (1967), S. 6 f.
12 Goeters (A. 6), S. 12.
is E. Sturm, Der junge Zacharias Ursin. Sein Weg vom Philippismus zum Calvinismus

(1534-1562) (1972), S. 246 f.



180 W. Neuser, Die Väter des Heidelberger Katechismus

toren. Sie kommen durch die Verfasser zu Wort. Finden wir sie, so ist die
theologische Eigenart des Katechismus in ihren Grundzügen erkannt.

Von den in Frage kommenden Verfassern war Ursinus zuerst Melanchthon-
schüler, dann Calvinist. Olevian, Tremellius, Boquinus und Dathenus sind Cal-
vinisten, Diller ist Melanchthonianer, Erastus Zwinglianer. Alle theologischen
Schulen des 16. Jahrhunderts sind vertreten, man vermisst nur Luther und das
Luthertum. Die Verfasser des Katechismus waren, aufs Ganze gesehen, also
theologisch keineswegs einer Meinung. Hinter ihnen stehen die grossen Namen unter
den Reformatoren. Das Thema kommt in seiner Tragweite in den Blick.

In der Erforschung des Heidelberger Katechismus ist seine theologiegeschichtliche
Einordnung gleichfalls seit langem untersucht worden. Wieder müssen zuerst einige Fehlurteile
vorgeführt und abgewiesen werden. Zuerst ist auf drei einander widersprechende Urteile
hinzuweisen. Heinrich Heppe behauptet den melanchthonischen Charakter des Katechismus. Der
Frankfurter Rezess aus dem Jahre 1558 sei in ihm in eine katechetische Form gefasst worden."
M. A. Gooszen meinte einen überwiegenden Einfluss Bullingers feststellen zu können." Der
Heidelberger wäre danach spätzwinglianisch. Beide Meinungen weist A. Lang zurück und
versucht den entscheidenden Einfluss Calvins aufzuweisend' Es soll hier nicht erörtert werden,

wie es zu diesem auseinandergehenden Urteil kommen kann. Da die genannten Männer
ernsthaft argumentieren, liegt der Schluss nahe, dass der Katechismus Gedankengut aller drei
Reformatoren enthält. Jedenfalls kann er nicht einem einzigen «Vater» zugeschrieben werden.
Unsere Überlegungen zur Verfasserschaft führten zu dem gleichen Ergebnis.

Der rheinische Kirchengeschichtler Max Göbel (1811-1857) scheint dem Rechnung
getragen zu haben, als er schrieb: Der Heidelberger Katechismus «hat lutherische Innigkeit,
melanchthonische Klarheit, zwinglische Einfachheit und calvinisches Feuer in Eins
verschmolzen»."

Die Adjektive lutherisch, melanchthonisch, zwinglisch und calvinisch leuchten ein. Aber
die Substantive sind dichterische Wortmalerei. Zum Beweis sei angeführt, wie Göbel Johann a

Lasco charakterisiert: «In der Wissenschaft Erasmianer, im Glauben Lutheraner, im Kultus
Zwinglianer, und in der Verfassung Calvinist.»!' Max Göbel berauscht sich an volltönenden
Worten. Phillipp Schaff (1819-1893) hat Göbels Hymne auf den Heidelberger abgewandelt:
«Er vereinigt Calvins Kraft und Tiefe ohne dessen Schroffheit, Melanchthons Innigkeit und
Wärme ohne dessen Unentschiedenheit, Zwingiis Einfachheit und Klarheit ohne dessen kühle
Nüchternheit und Scheu vor dem Mystischen.»" Die schon bei Göbel kritisierten Substantive
erscheinen erneut. Auch fällt auf, dass Luther unter den Vätern des Katechismus nicht mehr
genannt wird. Es ist zu prüfen, ob Schaff recht hat.

Am stärksten gefördert wurde die theologiegeschichtliche Erforschung des

Heidelberger Katechismus durch A. Lang.20 Er hat die Vorlage jeder einzelnen Frage
und sogar ihrer Teile nachzuweisen gesucht und ist dabei auf den katechetischen

" H. Heppe, Geschichte des deutschen Protestantismus, 1 (1852), S. 446.
i» M. A. Gooszen, De Heidelbergsche Catechismus (1890).
ie Lang (A. 10), S. CI.
ir H. Grüder, Katechismus, Heidelberger oder Pfälzer: Real-Encycl. 7 (18802), 605-614,

S. 613.
is M. Goebel, Johannes a Lasko: Real-Encyklopädie, 8 (18571), 204-206, S. 204.
is Grüder (A. 17), ebd.
20 Lang (A. 10).



W.Neuser, Die Väter des Heidelberger Katechismus 181

Reichtum des Protestantismus im 16. Jahrhundert gestossen. Die Strassburger,
andere Oberdeutsche, die Zürcher und die Genfer Katechismen tauchen auf, dazu
der Emdener Katechismus. Die Heidelberger Kommission hat bewusst die
Katechismen der übrigen reformierten Städte und Territorien herangezogen und sie

zum Teil verwandt. In Heidelberg wurde 1558 ein lutherischer Katechismus
nachgedruckt, der 1554 von Nikolaus Gallus in Regensburg veröffentlicht worden
war.21 Aus ihm stammt wahrscheinlich der Aufriss des Heidelberger Katechismus.
1562 wurde ein kurzes katechismusartiges Bekenntnis Bezas ins Deutsche übersetzt

und gedruckt, 1563 in gleicher Weise Calvins berühmter Katechismus.22

Langs Verweise auf die katechetischen Vorlagen des Heidelberger Katechismus
sind jedoch zugleich verwirrend. Die vielen Einzeltatsachen müssen klarer
geordnet und zu einem Gesamtbild vereinigt werden. Grundlegende und nebensächliche

theologische Aussagen müssen unterschieden werden, damit die Anteile der
zahlreichen «Väter» deutlicher hervortreten. Die theologiegeschichtliche Methode
ist erst am Ziel, wenn auf Grund der Einzelaussagen die Gestalten der einzelnen
«Väter» sichtbar werden.

2.

Im Brief vom 14. April 1563, dem er den neuen Katechismus beilegt, schreibt
Olevian an Bullinger: «Nicht die frommen Gedanken eines Mannes, sondern vieler
sind (in ihm) vereinigt.» Und er fügt hinzu: «Gewiß, wenn irgendeine Klarheit in
ihm (dem Katechismus) sich findet, so haben wir deren guten Teil Dir und den
hellen Geistern der Schweiz zu danken.»23 Olevian wird vor allem an Bullinger
und Calvin gedacht haben. Ich möchte vier Väter beim Namen nennen.

1. Drei signifikante Stellen gehen auf Luthers Kleinen Katechismus zurück.
Am deutlichsten ist dies in Frage 34 der Fall. Luther legt den 2. Artikel folgen-

dermassen aus: «Ich glaube, daß Jesus Christus sei mein Herr, der mich
erlöset hat... von der Gewalt des Teufels, nicht mit Gold oder Silber, sondern
mit seinem heiligen teuren Blut.»24 In diesem Lutherzitat sind einige Worte von
mir ausgelassen worden, damit die offensichtliche Abhängigkeit der Frage 34 von
Luthers Kleinem Katechismus deutlich wird: «Warum nennst du ihn unsern Herrn?
Weil er uns mit Leib und Seele von der Sünde und aus aller Gewalt des Teufels,
nicht mit Gold oder Silber, sondern mit seinem teuren Blut ihm zum Eigentum
erlöst und erkauft hat.»

Luthers Auslegung fährt fort: «daß ich sein eigen sei und in seinem Reiche
unter ihm lebe und ihm diene» usw. Wer denkt bei diesen Worten nicht an die

21 J. M. Reu, Quellen zur Geschichte des kirchlichen Unterrichts in der ev. Kirche Deutschlands

zwischen 1530 und 1600, 1, 1 (1904), S. 447 f.; Text S. 720 ff.
22 Calvin, Opera, 19, S. 683.
23 Ebd.
2i Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche (19522), S. 511; O. Weber,

Grundlagen der Dogmatik, 2 (1962), S. 187 Anm.



182 W. Neuser, Die Väter des Heidelberger Katechismus

berühmte Frage l?25 Die Verwandtschaft mit Luther ist enger als selbst mit den

zu Frage 1 angegebenen Bibelstellen, mit 1. Kor. 3, 23 («ihr aber seid Christi»)
oder mit 1. Kor. 6, 19 («und seid nicht euer selbst»). An die Eindrücklichkeit, mit
der Frage 1 den Satz «Daß ich nicht mein, sondern Jesu Christi eigen bin»
auslegt, reicht Luthers Auslegung indessen nicht heran.26 «Dein einziger Trost»,
«mit Leib und Seele», «im Leben und im Sterben», das heisst ganz und gar, völlig,
jeder Zeit. Die entschiedene Heiligung, die ein Kennzeichen aller reformierten
Tradition ist, ist zu Beginn der Frage 1 festgehalten.

Schliesslich gibt es eine auffallende Verwandtschaft zwischen der Frage 24 und
Luthers Kleinem Katechismus.27 Luther setzt als Uberschriften: «Der erste Artikel
von der Schöpfung», «Der zweite Artikel von der Erlösung», «Der dritte Artikel
von der Heiligung». Die Frage 24 behandelt ebenfalls die Einteilung des
Apostolikums. «Der erste ist von Gott dem Vater und unserer Erschaffung, der zweite
von Gott dem Sohn und unserer Erlösung, der dritte von Gott dem Heiligen Geist
und unserer Heiligung.»

Bekanntlich hat Luther die Dreiheit der Trinität stärker betont als ihre Einheit.
Er lehrt im Kleinen Katechismus keine seinshafte, sondern eine ökonomische
Trinität, das heisst, er unterstreicht das verschiedene Werk der Dreieinigkeit. Der
Heidelberger folgt ihm und zwar eigentlich entgegen der reformierten Tradition.
Ohne Zweifel wird die Trinitätslehre hierdurch verständlicher und ist besser zu
begreifen. Dass es neben den Fragen 1, 24 und 34 noch weitere direkte Abhängigkeiten

des Heidelbergers von Luther gibt, ist nicht ausgeschlossen.
2. Wenn der Einfluss des Praeceptor Germaniae Melanchthon auf den Heidelberger

untersucht wird, ist zuerst die Frage 21, «Was ist wahrer Glaube», zu
nennen. Erkennen und Vertrauen sind nicht verschiedene Begriffe für den Glauben,

sondern sie sind die beiden Teile des wahren Glaubens («nicht nur, sondern
auch»). Die Erkenntnis bezieht sich auf den Verstand («für wahr halten»), das

Vertrauen auf den Willen; dieser letztgenannte Bezug wird jedoch nicht deutlich
ausgesprochen. Melanchthons Lehre von den beiden Seelenvermögen bedeutet
eine Psychologisierung des Glaubens. Die Erkenntnis bezieht sich auf die Heilige
Schrift, die für wahr gehalten werden soll, das Vertrauen betrifft den Willen oder
das Herz - so muss man im Sinne Melanchthons vervollständigen. Der Glaube hat
nicht nur zwei Teile, sondern auch eine niedrige und eine höhere Stufe. Die
Erkenntnis aus der Schrift ist die Einleitung, das Vertrauen des Herzens ist die
Vollendung des Glaubens.28 Es ist einleuchtend, dass die Verfasser dem Katechismusleser

möglichst klar erläutern wollen, was Glaube ist. Aber die Einheit des Glaubens

geht in Frage 21 verloren. Psychologisierungen führen immer zu
Fehlinterpretationen, weil der Glaube nicht als ganzheitliches Geschehen verstanden ist.

25 O. Weber (Hrsg.), Der Heidelberger Katechismus (1963), S. 65 Anm. 333.
26 F. Winter, Confessio Augustana und Heidelberger Katechismus (1954), S. 59, urteilt,

«dass der Heiligung im Kleinen Katechismus etwas weniger Betonung zuteil wird als im HK».
27 Winter (A. 26), S. 43.
28 W. H. Neuser, Der Ansatz der Theologie Philipp Melanchthons (1957), S. 95 ff.



W.Neuser, Die Väter des Heidelberger Katechismus 183

Dieser Fehler wird sonst im Katechismus nicht wiederholt. Auch in Frage 94 und 125
stehen erkennen und vertrauen nebeneinander. Dort sind sie aber jeweils der ganze Glaube,
der lediglich aus verschiedenen Blickwinkeln betrachtet wird. Die Begriffe «erkennen» und
«Erkenntnis» treten auch in den Fragen 3, 6, 28, 115, 117 und 122 auf, beschreiben aber immer
den ganzen Glauben. Entsprechend ist es mit dem Wort «vertrauen» in den Fragen 26, 81 und
95. Die Psychologisierung des Glaubens findet sich daher nur in Frage 21. Indessen gibt es

für die Psychologisierung des Glaubens greifbare Beweggründe. Denn die Frage 21 hat eine
weitere Eigenart. Gegenstand des Fürwahrhaltens (assensus) ist «alles, was uns Gott in seinem
Wort hat geoffenbart», Gegenstand des Vertrauens (fiducia) sind «Vergebung der Sünden,
ewige Gerechtigkeit und Seligkeit», die «durch das Evangelium» an mich gelangen und - so
ist richtig zu folgern - das Evangelium selbst sind. Der assensus bezieht sich demnach auf
Gottes Offenbarung in seinem Wort, die fiducia auf das Evangelium. Das Wort «alles» und
die Unterscheidung von «Wort Gottes» und «Evangelium» erfordern die Schlussfolgerung,
dass zuerst ein Fürwahrhalten der Bibel verlangt, dann zum Vertrauen in das Herzstück der
Heiligen Schrift, das Evangelium von Jesus Christus, aufgefordert wird.2» Die protestantische
Orthodoxie mit ihrer Lehre von der Verbalinspiration kündigt sich an. Die höhere Stufe ist
jedoch immer noch das reformatorische Vertrauen in die frohe Botschaft von Jesus Christus
(Evangelium). Der Heidelberger Katechismus weiss noch, dass die Bibel einen Mittelpunkt
hat und sie nicht gleichmässig und flächenhaft Offenbarung Gottes ist. Es ergibt sich: Während

die Psychologisierung des Glaubens melanchthonisch ist, geht das Schriftverständnis
über die Lehrweise des grossen Wittenbergers hinaus. Denn Melanchthon hat im wesentlichen
seine anfängliche Betrachtungsweise beibehalten, Gesetz und Evangelium als Inbegriff der
Heiligen Schrift zu verstehen. Der heutige Katechet wird diesen «Betriebsunfall»»« korrigieren
können, indem er es sich zunutze macht, dass das Wort «Bibel» fehlt und «offenbaren» im
Sinne der Christusoffenbarung verstanden werden kann. Diese Interpretation stützt die
folgende Frage 22. «Einem Christen not zu glauben» ist «alles, was im Evangelium verheißen
wird». Wieder tritt das Wort «alles» auf. Das Credendum bezieht sich jedoch unmissverständ-
lich auf das «Evangelium».

Wichtiger ist, dass der Heidelberger Katechismus in fünf Fragen den melan-
chthonischen Begriff der «Wohltaten Christi» (bénéficia Christi) aufnimmt. Melan-
chthons entsprechender Satz in den Loci communes von 1521 ist berühmt: «Christum

cognoscere hoc est bénéficia eius cognoscere.»81 Seit dem sich Rudolf
Bultmann auf diesen Satz berufen hat, ist deutlich geworden, dass Melanchthon in dem
Satz die Christuserkenntnis auf die Erkenntnis der Wohltaten reduziert. Aus der
Personenchristologie wird eine Werkchristologie. Der Satz Melanchthons wäre
richtig, wenn er umkehrbar wäre: Die Wohltaten Christi erkennen heisst Christus
erkennen. Aber Melanchthon lehrt den persönlichen Bezug des Glaubens zu Christus

nicht, weil er keine Christusgemeinschaft im Glauben kennt. Um so
beachtenswerter ist, dass der Heidelberger diesen Weg nicht mit geht. Er nimmt wohl
den sehr einprägsamen Begriff «die Wohltaten Christi» auf, lehrt aber zugleich
die Christusgemeinschaft, wie in Frage 55: «an dem Herrn Christus und allen
seinen Schätzen und Gaben Gemeinschaft haben», in Frage 53 und 65: dass er

2» P. Althaus, Die Prinzipien der deutschen reformierten Dogmatik im Zeitalter der
aristotelischen Scholastik (1914), S. 221: «Trennung der Schriftgewissheit von dem Heilsinhalt
derselben»; vgl. S. 222 ff.

»o K. Barth, Die christliche Lehre nach dem Heidelberger Katechismus (1949), S. 71,
verwendet das Wort in bezug auf die Fragen 47 und 48.

st Ph. Melanchthon, Werke in Auswahl (Studien-Ausgabe), 2,1 (1952), S. 7.



184 W. Neuser, Die Väter des Heidelberger Katechismus

«mich» oder «uns Christi und aller seiner Wohltaten teilhaftig macht», und ähnlich

in Frage 20.
Wir kommen zu dem Ergebnis, dass der Heidelberger Katechismus Melan-

chthons Lehreigentümlichkeit und Begrifflichkeit aufnimmt und korrigiert. Sicherlich

lassen sich noch mehr Abhängigkeiten von Melanchthons Theologie
nachweisen. Doch ist zu bedenken, dass seine Loci communes in der ersten Hälfte des

16. Jahrhunderts das gängige Lehrbuch im deutschen Sprachgebiet und darüber
hinaus war. Heinrich Bullinger ist durch die Lektüre von Lutherschriften und der
Loci communes von 1521 evangelisch geworden,32 und Calvin hat sie 1546 in
französischer Sprache in Genf drucken lassen.33 Mit Melanchthon stossen wir auf
das Phänomen der gemeinprotestantischen Lehrformeln.

3. Der Genfer Katechismus Calvins hat, verglichen mit den übrigen
Katechismen, den grössten Einfluss auf den Heidelberger ausgeübt, das heisst, von ihm
wurde am meisten übernommen.

Dieses betrifft besonders die Auslegung des 2. Artikels des Apostolikums in
den Fragen 29 bis 52. A. Lang hatte schon für diesen Teil der Catechesis Maior
festgestellt: «Offenbar ist C (Calvins Katechismus) die Hauptquelle.»34 Dieser
Wesenszug ist in Minor und den Heidelberger übernommen worden. Insbesondere
hervorzuheben ist das dreifache Amt Christi nach Frage 31; die Lehre vom triplex
munus Christi stammt überhaupt von Calvin, der als erster dem königlichen und
hohepriesterlichen Amt das prophetische beigefügt hat.35 Auch Calvins Katechismus

fragt nach dem Nutzen der Ämter Christi für den Christen. Doch erst der
Heidelberger fasst ihn in die Frage zusammen: «Warum wirst aber du ein Christ
genannt?» Auch die Auslegung der Worte «gelitten unter Pontius Pilatus,
gekreuzigt, gestorben und begraben» lassen die Vorlage des Genfer Katechismus
erkennen, wie überhaupt der dauernde soteriologische Bezug - ein Hauptmerkmal
des Heidelbergers - von Calvin stammt. Sodann ist natürlich die existentiale Deutung

der Worte «abgestiegen zur Hölle» in Frage 44 zu nennen. Die Frage 45 von
der Auferstehung stammt fast wörtlich aus Frage 74 dem Genfer Katechismus.
Vor allem geht der Gedanke in Frage 52 auf Calvin zurück, dass die Wiederkunft
Christi tröstlich sei. Ich halte diese Frage für eine der schönsten des Katechismus.

Aus Calvins Genfer Katechismus stammt auch die Behandlung der Rechtfertigung

und guten Werke im Anschluss an die Auslegung des Credo; der Heidelberger

Katechismus erörtert sie in den Fragen 60 bis 64.

Weniger deutlich als bei der Erklärung des 2. Artikels, doch in die Augen
springend, erfolgt in den Fragen 92 bis 115 die Auslegung einzelner Gebote im
Anschluss an Calvin. Das 3. Gebot mitsammt der Eidesfrage, das 4. Gebot über
die Sonntagsheiligung, das 5. Gebot der Ehrung der Eltern und der Vorgesetzten

82 F. Blanke, Der junge Bullinger (1942), S. 52.
33 J. Calvin, Vorrede zu Melanchthons Loci communes: Calvin, Opera, 9, S. 847 ff.
34 Lang (A. 10), S. LXVIII.
85 E. F. K. Müller, Jesu Christi dreifaches Amt: Realencycl. f. prot. Th. u. Ki. 8 (1900s),

733-741, S. 734 Z. 54 ff.



W. Neuser, Die Väter des Heidelberger Katechismus 185

und auch das 6. Gebot und 8. Gebot werden im Anschluss an Calvins Katechismus
ausgelegt. Jedoch enthalten die Katechismen vor dem Heidelberger Katechismus
in der Regel alle eine Auslegung des Dekalogs und des Herrengebetes. Es gibt
daher Auslegungen, die längst gemeinevangelischer Besitz geworden sind und
daher nicht mehr einem einzigen Verfasser zugerechnet werden können.

4. Zur Zeit der Abfassung des Heidelberger Katechismus wurden die Gedanken
des frühverstorbenen Zwingli durch seine Erben, Heinrich Bullinger, Leo Jud
und Rudolph Gwalther weiterverbreitet, und ein Kennzeichen dieser Zwinglianer
war ihr strenger Traditionalismus. Bullinger wachte aufmerksam über die Lehre
Zwingiis, wenn er sie auch geistlich vertieft hat.

Aus der zwinglischen Tradition stammt die Abendmahlslehre des Heidelberger
Katechismus. Thomas Erastus, der Leibarzt des Kurfürsten, hat sich aller
Wahrscheinlichkeit nach in den Abendmahlsfragen 75 bis 79 durchgesetzt. Kennzeichen
ihres zwinglischen Charakters ist die Hervorhebung des Kreuzestodes und Sterbens

Jesu. Sie sind die Gaben des Abendmahls und nicht die Gegenwart des

Gekreuzigten und Auferstandenen. Das Abendmahl vermittelt eine Gabe: der Glaube
wird im Abendmahl «erinnert und versichert», dass der Glaubende Anteil am
Opfer Christi am Kreuz hat, Frage 75. Dies ist spätzwinglianische Lehrweise.
Irgendeine Präsenz Christi im Abendmahl wird nicht gelehrt. Ein glücklicher
Umstand hat uns in den Besitz der Vorform der Frage 78 gebracht. Sie hat das Abendmahl

noch völlig als eine Gleichnishandlung interpretiert: «Die Antwort im Cate-
chismo auf die Frage: 'Wird denn das Brot (und der Wein der wesentliche Leib
und das Blut Christi)?', ist also gestellt gewesen: Ebensowenig als zu voren aus
dem Leib Christi ein wesentlich natürlich Brot worden ist, da Er sich ein wahres
Brot genennet hat, und ist dennoch wahrhaftig in (bei) seinen Worten blieben.»36
In der Fortsetzung erklärt der Kurfürst: «Dieses ist darum geändert, und, wie es

jetzt stehet, gestellt worden, daß man nicht dächte, man wollte aus dem Sakrament

allein ein Gleichnis oder Bildnis machen.»37 Dem Vorwurf der zwinglischen
Entleerung des Abendmahls sollte mit der Neufassung begegnet werden.

Um so auffälliger ist, dass die allgemeine Sakramentslehre in den Fragen 65 bis
68 nicht zwinglisch ist. Denn der Heilige Geist wirkt «durch die Predigt des
heiligen Evangeliums» und bestätigt den Glauben «durch den Gebrauch der heiligen
Sakramente», Frage 65, ähnlich 67. Die Sakramente sind Heilsmittel. Dem
Einwand, «bestätigen» bedeute, dem Glauben werde nur gegeben, was er schon
besitze, tritt Frage 66 entgegen: Sakramente sind eingesetzt, damit Gott «durch den
Gebrauch derselben die Verheißung des Evangeliums desto besser zu verstehen
gebe und versiegle». Die Sakramente besitzen Gabecharakter.

Auch die Taufe ist eine Verkündigungshandlung, die «erinnert und versichert»,
Frage 69. Karl Barth irrt sich, wenn er behauptet, in den Tauffragen des Heidel-

66 G. P. Hartveit, De Avondmaalsleer van de Heidelbergse catechismus en toepassing in
de prediking: Homiletica en Biblica 23 (1964), S. 121 ff.

37 A. Wolters, Zur Urgeschichte des Heidelberger Katechismus (1867), S. 25.



186 W. Neuser, Die Väter des Heidelberger Katechismus

berger Katechismus werde der Glaube vorausgesetzt.38 In der Catechesis Minor
war dies noch der Fall; im Heidelberger ist das Wort Glaube mit Rücksicht auf
die Kindertaufe sorgfältig getilgt worden.39 Dem Getauften wird mit dem «äußerlichen

Wasserbad» die Abwaschung aller seiner Sünden zugesprochen, Frage 69,
und dies auf künftigen Glauben hin. Auch im Abendmahl wird «erinnert und
versichert», doch der Glaube wird nun vorausgesetzt, Frage 75. Von den
Abendmahlsfragen des Katechismus gilt, dass der Glaube «bestätigt» wird, Fragen 65,
67. Erst in der berühmten Frage 81, «Welche sollen zum Tisch des Herrn
kommen?», wird ausdrücklich die «Schwachheit» des Glaubens genannt, der
«gestärkt» werden soll. In ihr tritt Calvins Lehrweise zutage, während bei Zwingli
dem Glauben bestätigt wird, was er bereits besitzt. Catechesis Minor spricht zwar
auch von der Stärkung des Glaubens, führt den Gedanken aber nicht aus. Die
Frage 81 ist als Neufassung anzusehen.

In der zwinglischen Tradition steht schliesslich auch die Frage 86. Denn der
«Syllogismus practicus», das heisst, der Rückschluss von den guten Werken auf
den Glauben, der zudem noch durch den Blick auf die guten Werke seiner selbst
«gewiß» wird, ist nicht calvinische Lehre. W. Niesei hat überzeugend dargelegt,
dass zwar Calvin diesen Rückschluss von den guten Werken auf den Glauben
lehrt, dass er die Glaubensgewissheit aber letztlich nur durch das Wort und Sakrament

entstehen lässt.40 Er verweist auf Zwingiis Schrift «De Providentia» und
speziell auf Leo Juds kürzeren Katechismus (1541), in dem es heisst: «Zum sechsten,

wirt uns unser erwellung, beruff, gloub und heil durch die guten wercke
gewüsz», und «So wird ich darmit innen und bin gewüsz, dasz min gloub gerecht,
und nit falsch oder erdichtet ist unn dz ich ein rechter Christ bin».41

5. Durch die theologischgeschichtliche Methode kann nicht jeder Teil des

Katechismus oder gar jede einzelne Frage einer bestimmten theologischen Schule

zugewiesen werden. Nur dort, wo besonders prägnante Formulierungen auftreten
oder auffällig theologische Meinungen vertreten werden, ist eine Einordnung möglich.

Ein grosser Teil des Lehr- und Gedankengutes des Katechismus ist
gemeinevangelisch. Es gab im Jahre 1563 längst Formulierungen, die sich durchgesetzt,
und Aussagen, die allgemeine Anerkennung gefunden hatten. So verdienstvoll
A. Langs Katechismusvergleiche sind, die die Abhängigkeit auch der einzelnen
Sätze von früheren Katechismen nachzuweisen suchen, so nennt er bei
Einzelaussagen verschiedentlich Quellen, die nicht notwendig die Vorlagen gewesen sein

müssen, sondern nur gängige Formeln wiedergeben. Nur die signifikanten
Gedanken, Lehren und Zusammenhänge erlauben ein Urteil über ihre Herkunft.
Dieses entspricht dem Verfasserteam: Der Heidelberger enthält Gedankengut aller
Reformatoren, unter denen - darin ist A. Lang zuzustimmen - Calvins Erbe
dominiert.

38 Barth (A. 30), S. 96.
s» Neuser, Tauflehre (A. 11), S. 11.
49 W. Niesei, Syllogismus practicus: Aus Theologie und Geschichte der reformierten Kirche.

Festschrift E. F. K. Müller (1933), S. 158 ff.
« Ebd., S. 177-178.



W. Neuser, Die Väter des Heidelberger Katechismus 187

Es ist zu beachten, dass gemeinevangelisch die Auswahl der katechetischen
Stücke ist: Dekalog, Apostolikum, Herrengebet, Einsetzungsworte der Taufe und
des Abendmahls. Schon in der Kirche vor der Reformation war die Sünde an den
zehn Geboten, das Gebet am Unser-Vater und die Heilslehre am Apostolikum
erklärt worden. Luther hatte in seinen Katechismen diesen Stoff übernommen;
seitdem war er selbstverständliche Grundlage des Katechismusunterrichts42 -
vielleicht allzu selbstverständlich und seine Nachteile nicht mehr sehend. Die Reihenfolge,

in der die verschiedenen Stücke dargeboten wurden, verriet allerdings die
verschiedene theologische Denkweise.

Wenn W. Hollweg für die Satisfaktionslehre in den Fragen 12 bis 18 auf Theodor

Bezas «Kurtzes Bekanntnuß» verweist43 - die Schrift wurde, wie erwähnt,
1562 in Heidelberg in deutscher Sprache gedruckt - so übersieht er, dass die
Satisfaktionslehre nach dem Vorbild des Anselm von Canterbury von Melan-
chthon, Zwingli und Calvin in fast übereinstimmenden Worten und Sätzen gelehrt
wird. Die Besonderheit tritt erst hervor, wenn der Ort und Zusammenhang
beachtet wird, in dem sie behandelt wird. Oder wenn O. Weber meint, die Frage 26
über «Gott, Vater, den Allmächtigen, Schöpfer Himmels und der Erden» lehne
sich «im Aufbau deutlich an Luthers Erklärung des zweiten Artikels» an44, so
handelt es sich dabei um keine historische Abhängigkeit, sondern um das

gemeinevangelische Erbe.

3.

Wer hat nun nach der Catechesis Minor von 1562, die bereits eine
Kommissionsarbeit war, noch wichtige theologische Gedanken in den Heidelberger
Katechismus von 1563 in seiner Endgestalt eingearbeitet? Die Anfrage wäre nicht
dringend, wenn diese Gedanken nicht, wie zu zeigen sein wird, charakteristisch
für den Heidelberger wären. Sie gehören zu seinen Wesensmerkmalen.

Unter den Endredaktoren sind zwei mit ihrem Beitrag bekannt. G. P. Hartveit
hat aufgezeigt, dass der theologisch-systematische Parallelismus im Aufbau der
Tauf- und Abendmahlsfragen im Heidelberger Katechismus (Fragen 69-74 und
75-80) von Petrus Boquinus stammt.45 Jener hat in der 1561 in Heidelberg
erschienenen Schrift «Exegesis divinae atque humanae koinonias» den Parallelismus
von Taufe und Abendmahl theologisch begründet. Aus der Voranstellung eines
allgemeinen Sakramentsbegriffs (Fragen 65-68) wird für Taufe und Abendmahl
die Konsequenz der formalen und inhaltlichen Gleichförmigkeit gezogen. Bekannt
ist ebenfalls, dass Caspar Olevian die nachträgliche Aufnahme einer besonderen
Frage und Antwort über die römische Messe (Frage 80) angeregt hat.46 U. Beyer

42 F. Cohrs, Die evangelischen Katechismusversuche vor Luthers Enchiridion, 4 (1920),
S. 227 ff.

42 Hollweg (A. 5), S. 86 ff.
44 Weber (A. 24), 1, S. 514. Er scheint an Luthers Grossen Katechismus zu denken.
45 G. P. Hartveit, Petrus Boquinus: Geref. Theol. Tijdschr. 62 (1962), S. 49 ff.
4« Calvin, Opera, 19, S. 683 f.



188 W. Neuser, Die Väter des Heidelberger Katechismus

hat dargelegt, dass dem Verfasser - wahrscheinlich Olevian - für den Inhalt und
die polemische Form der Frage 80 viele Aussagen der Reformatoren zur Verfügung
standen.47

Wieder tritt die Team-Arbeit bei der Ausarbeitung des Katechismus ins Blickfeld.

Wenn ich nun meinerseits den anfangs erwähnten Begriff «Endredaktor»
aufgreife, so nicht in dem oben kritisierten Sinne, als habe es einen umfassenden
Endredaktor gegeben, der die abschliessende Fassung des Katechismus in die
Hand genommen habe. Es soll nicht versucht werden, den stilistischen Gestalter
zu finden - es ist zudem ungewiss, ob die sprachliche Gestaltung Werk eines
einzelnen ist. Der Begriff «Endredaktor» scheint mir aber geeignet zu sein, die
noch völlig im Dunkeln liegende Herkunft einiger Lehraussagen sachgerecht zur
Sprache zu bringen.

1. Die Heidelberger Dreiteilung: «Von des Menschen Elend, von des Menschen
Erlösung, von der Dankbarkeit», liegt schon in der Catechesis Minor vor. Doch
muss der Autor nicht Ursinus gewesen sein. Das Ungewöhnliche dieser Einteilung
ist nicht auf den ersten Blick zu erfassen. Denn das Besondere liegt nicht in der
Reihenfolge Sündenaufdeckung-Rechtfertigung-Heiligung. Sie ist seit dem Römerbrief

des Paulus ein oft verwandter Gedankenablauf. Auch die anthropozentrische
Darstellungsweise dieser Trias (des Menschen Elend, Erlösung und Dankbarkeit)
ist nicht originell. Statt von der Heiligung wird in den reformatorischen Schriften
oftmals von der Dankbarkeit gesprochen. «Darum sollen gute Werke dem Glauben
folgen als Danksagung gegen Gott», lehrt die Apologie des Augsburgischen
Bekenntnisses.48 Sowohl der Gedankenablauf wie die Begriffe «Elend», «Erlösung»,
«Dankbarkeit» sind, gemessen an reformatorischer Lehre, nicht ungewöhnlich.49
M. Reus Hinweis auf den Katechismus eines «gutherzigen Mannes», den der

Regensburger Genesiolutheraner Nikolaus Gallus 1554 veröffentlicht hatte und
der 1558 in Heidelberg nachgedruckt worden war (o. S. 181), deckt eine auffällige
Verwandtschaft zum Heidelberger Katechismus auf.50 Es klingen nicht nur die

Fragen 7, 8, 10, 37 und 60 an. Am Schluss des 1. Teiles heisst es: «durch das,
das wir dieselbigen Gebot nit halten können, (sollen wir) unser gebrechlichkeit
und elend erkennen». Der 2. Teil beginnt: «auff das er uns aus solchem jammer
und elend hülffe und erlöste», und der 3. Teil: «Dieweil uns Gott. unsere Sünde

vergeben hat... so sollen wir auch als seine gehorsamen kinder uns dagegen
danckbarlich erzeigen.» Es liegt zweifellos eine Vorlage für die Heidelberger
Dreiteilung vor. Doch ist zu beachten, dass diese Sätze eher versteckt in einem
Katechismus stehen, der nicht in Frage und Antwort gegliedert ist und also einen fort-

« U. Beyer, Abendmahl und Messe. Sinn und Recht der 80. Frage des Heidelberger
Katechismus (1965).

48 Confessio Aug. IV, 189; Bekenntnisschriften (A. 24), S. 197 Z. 50 f. Vgl. Sturm (A. 13),
S. 249 f.

49 Für «die melanchthonische Trias Elend - Erlösung - Dankbarkeit» bleibt Sturm (A. 13),
S. 250, jedoch den Nachweis schuldig.

50 Reu (A. 21), S. 201 ff., Text, S. 720 ff. Lang (A. 10), S. LXXXII, äussert zu Unrecht
Zweifel an dem Ergebnis.



W.Neuser, Die Väter des Heidelberger Katechismus 189

laufenden Text hat. Es muss als eine besondere Leistung bezeichnet werden, dass
im Heidelberger Katechismus die Begriffe Elend, Erlösung und Dankbarkeit zu
Überschriften der drei Hauptteile gemacht worden sind.

Kann dieses Novum unter den reformatorischen Katechismen noch als Werk
Ursins oder als Gemeinschaftsarbeit verstanden werden, die bereits in der Cate-
chesis Minor ihren Niederschlag gefunden hat, so kann es die weitere Ausgestaltung

der Dreiteilung nicht mehr. Denn ein Charakteristicum des Heidelberger
Katechismus ist die Behandlung des Dekalogs im 3. Teil, «Von der Dankbarkeit»,
während die Erkenntnis der Sünde anhand des Doppelgebotes der Liebe (Matth.
22, 36-40) erfolgt. Verglichen mit der Catechesis Minor ist eine kaum auffällige,
dennoch gewichtige theologische Verschiebung eingetreten. In dieser lauten die
Fragen 4 bis 7: «(4.) Woher erkennen wir unser Elend? Aus dem göttlichen Gesetz,
das im Dekalog zusammengefaßt ist. (5.) Woraus lernen wir die Art und Weise
der Erlösung? Aus dem Evangelium oder den Artikeln des christlichen Glaubens
und aus den Sakramenten. (6.) Wo wird die Dankbarkeit, die wir Gott schulden
geboten? Im Dekalog und in der Lehre von der Anrufung Gottes. (7.) Welches
ist die Summe des Dekalogs?» (Matth. 22). Im Heidelberger Katechismus erscheint
der Dekalog im 1. Teil nicht mehr. Er ist dort weder Summe des Gesetzes, noch
ist das Doppelgebot der Liebe «Summe des Dekalogs». Der Heidelberger
Katechismus trägt auch nicht mehr die melanchthonische Lehre von Gesetz und
Evangelium vor, nach der der Dekalog die Sünde aufdeckt, das Evangelium aber die

Erlösung zuspricht. Diese Aussagen der Catechesis Minor sind gestrichen worden.
An seine Stelle tritt das calvinische Gesetzesverständnis. Der Dekalog wird als
tertius usus legis zur Heiligung gelehrt. In diesem Punkt besteht noch
Ubereinstimmung zwischen Calvin und Melanchthon. Doch nennt Calvin, anders als der
Wittenberger Praeceptor, den dritten Gebrauch des Gesetzes den «usus praeci-
puus».51 Melanchthon teilt diese Herabsetzung des primus usus legis
(Sündenerkenntnis) nicht. Er lehrt die strenge Unterscheidung von Gesetz und Evangelium,
bei der das Gesetz immer vorangeht und das Evangelium folgt. Die Catechesis
Minor teilt diese Lehrweise. Der Heidelberger Katechismus lässt wie Calvin den
ersten Gebrauch des Gesetzes anklingen: «Woher erkennst du dein Elend? Aus
dem Gesetz Gottes.» Dann aber wird das Gesetz sofort in Christus betrachtet:
«Was fordert denn das göttliche Gesetz von uns? Dies lehrt uns Christus in einer
Summa ...» Kennzeichen des calvinischen Gesetzesverständnisses ist, dass das

Gesetz und das Evangelium die gnädige Gerechtigkeit Gottes aussagen - das

Evangelium klarer als das Gesetz. Sündenerkenntnis kann auch am Evangelium
entstehen. Gesetz und Evangelium sind keine Gegensätze, sondern Drohung (mina)
und Heilsverheissung (promissio) Gottes schliessen sich aus.52 Indem der Heidelberger

Katechismus in Frage 3 auf die Sündenerkenntnis durch das Gesetz hin
unmittelbar Jesu Doppelgebot der Liebe folgen lässt, vertritt er das calvinische
Gesetzesverständnis, dem zu Folge immer Christus der «Skopus» des Gesetzes

si Calvin, Inst., 2, 7, 12; Opera selecta, 2 (1952), S. 337 Z. 23.
sa W. Krusche, Das Wirken des Heiligen Geistes nach Calvin (1957), S. 184 ff.



190 W. Neuser, Die Väter des Heidelberger Katechismus

ist.53 Wer ist der Endredaktor gewesen, der diese Lehrweise durchgesetzt hat?
Mit Sicherheit war es ein Calvinist.

2. Auf die Frage: «Was ist dein einziger Trost im Leben und im Sterben?» gibt
die Catechesis Maior eine Antwort, die auf das Handeln Gottes in seinem Bund
mit den Menschen verweist. In der Catechesis Minor ist der föderaltheologische,
trinitarische Aufriss fallengelassen worden. Es wird nur kurz auf Gottes
Heilshandeln in Christus verwiesen. Frage 1 des Heidelberger Katechismus hält die
christozentrische Antwort fest: «Daß ich meines getreuen Heilands Jesu Christi
eigen bin.» Es folgt nun aber eine trinitarische Aufzählung des gnädigen Handelns
Gottes an uns, bei der die Reihenfolge ist: Christus - der Vater - der Heilige
Geist. Fällt schon die ungewöhnliche, aber m. E. sachlich richtige Reihenfolge auf,
so überrascht der Umstand, dass die zweite Person der Trinität darüber hinaus
Subjekt des Handelns auch in den Aussagen über den Vater und über den Heiligen
Geist ist. Christus bezahlt «mit seinem teuren Blut», ist die erste Aussage. Es
folgt: Er «bewahrt, daß ohne den Willen des Vaters im Himmel» usw. Er
versichert «mich auch durch seinen Heiligen Geist des ewigen Lebens». So ist von
einer «christozentrischen Trinitätsformel» in Frage 1 zu sprechen.54 Der
Gedankengang ist: Christus erlöst und bewahrt uns mit dem Vater und schenkt Heils-
gewissheit durch den Heiligen Geist. Wer ist der Autor dieser ungewöhnlichen
trinitarischen Aussage in Frage 1? Er wiederholt diese Reihenfolge im ersten Hauptteil,

indem er in Frage 4 auf Christus, in Frage 6 auf Gott den Schöpfer und in
Frage 8 auf den Heiligen Geist als dem Ausweg aus dem Elend verweist.

3. Diese grundlegende Veränderung in der Endredaktion ist vielbeachtet worden.

Catechesis Maior und Minor tragen eine Prädestinationslehre vor, im Heidelberger

ist sie gestrichen. Es hat also einen Moment gegeben, da man im Bearbeiterkreis

den Verzicht auf die Prädestinationslehre beschlossen hat. Wer ist der
Antiprädestinatianer, der sich an dieser Stelle durchzusetzen vermochte? Gewiss
finden sich in Frage 53 der Ausdruck «Auserwählte» und in Frage 54 die
«auserwählte Gemeinde». Es sind verbleibende Reste. Aber die Darlegung der
Prädestinationslehre fehlt ebenso wie die Erörterung der Herkunft der Sünde in
Catechesis Minor (Frage 17).

Die Lösung wird durch den Umstand erschwert, dass in Catechesis Maior und
Minor verschiedenartige Prädestinationslehren vorliegen. Wie schon in seinem

Brief an Ferinarius vom 21. April 156155 lehrt Ursinus in Catechesis Maior nur
eine Erwählung zum ewigen Leben, nicht aber eine doppelte Prädestination. Eine
Verwerfung Gottes gibt es wie bei Zwingli nicht. Gott gibt den Nichterwählten
keine Gnade, so dass sie nicht glauben und nicht Busse tun können; daher werden
sie verdammt (Frage 217). Ursins Interesse an der Erwählung gilt weder der Heils-

58 Krusche (A. 51), S. 188.
54 Winters (A. 26) Einspruch trifft nicht zu, vgl. Neuser (A. 11), Erwählungslehre, S. 322

Anm. 40.
55 E. Sturm, Briefe des Heidelberger Theologen Z. Ursinus aus Wittenberg und Zürich

(1560/61): Heidelb. Jahrbücher 14 (1970), S. 98 ff.



W. Neuser, Die Väter des Heidelberger Katechismus 191

gewissheit, noch der Erklärung der Existenz von Glaube und Unglaube, sondern
dem Einhalten der Gebote Gottes, der Heiligung und dem Beharren der Erwählten
im Glauben, der Perseveranz (Fragen 215, 218). Ganz zwinglianisch wird am
Ende durch den Rückschluss von den guten Werken auf den Glauben (Syllogismus
practicus) nach den Zeichen der Erwählung gefragt. Ursinus zählt eine Reihe
dieser Zeichen auf (Frage 222). Catechesis Minor erörtert hingegen die Prädestination

im Anschluss an die Rechtfertigungslehre (Fragen 46-48) und an die Frage
nach der Herkunft des Glaubens (Frage 49). Sie spricht (in der Form des
bekennenden Ich) von dem Erwählten und von der «verworfenen Menge» (multitudo
reproba, Frage 50). Diese Erwählung erfolgte «vor Grundlegung der Welt» «in
Christus» (Frage 50). Catechesis Minor wendet sich dann dem Problem der
trügerischen Sicherheit und nachlassenden Bussübungen zu, die sich als Folge der
Erwählungsgewissheit einstellen können. In der Antwort wird auf das innere
Begehren, in der Heiligung Fortschritte zu machen, hingewiesen (Frage 51).
Prädestination und Heiligung werden calvinisch gelehrt. Dann erfolgt aber auch in
Catechesis Minor der Umschlag zur zwinglischen Form des Syllogismus practicus.
Das innere Begehren, Gott zu glauben und zu gehorchen, ist «gleichsam der
sicherste Beweis» (tanquam certissimo argumento) für das Erwähltsein.

Es ist daher möglich, dass die Zwinglianer, Calvinisten und antiprädestina-
tianischen Melanchthonianer in der Kommission sich über die Art und Weise der
Prädestination nicht einigen konnten und darum den Wegfall dieser Lehre
beschlossen haben. Für diese Möglichkeit spricht eine weitere Beobachtung. Der
Streichung der Prädestinationslehre korrespondiert das Hervortreten der
Erwählungsgewissheit im Heidelberger Katechismus.56 Die Heilsgewissheit, ausgesagt in
der Form des bekennenden Ichs, ist hier gegenüber den Vorlagen deutlich
verstärkt worden. Sie erscheint nun nicht nur in den Fragen 52, 54, 56 und 58, deren

diesbezügliche Aussagen bereits in Catechesis Minor zu finden sind, sondern neu
auch in den Fragen 1, 21, 32, 53 und 59. Diese Sätze gehören mit zu dem Schönsten,

was der Katechismus bietet, und sie sind hauptsächlich gemeint, wenn die

seelsorgerliche Tiefe des Katechismus gerühmt wird:

Frage 1: «darum er mich auch durch seinen Heiligen Geist des ewigen Lebens versichert
und ihm forthin zu leben von Herzen willig und bereit macht».

Frage 21: «daß nicht allein anderen, sondern auch mir Vergebung der Sünden, ewige
Gerechtigkeit und Seligkeit von Gott geschenkt sei».

Frage 32: «auf daß auch ich... hernach in Ewigkeit mit ihm über alle Kreaturen
herrsche».

Frage 53: «daß er bei mir bleiben wird bis in Ewigkeit».
Frage 59: «daß ich in Christo vor Gott gerecht und ein Erbe des ewigen Lebens bin».

Die Heilsgewissheit bezieht sich immer auf das ewige Leben. Sie ist
Erwählungsgewissheit. Dies legt den Schluss nahe, dass der Fortfall der Prädestinationslehre

und die Verstärkung der Heilsgewissheit in einem ursächlichen Zusammen-

56 Neuser (A. 11), Erwählungslehre, S. 309 ff.



192 W. Neuser, Die Väter des Heidelberger Katechismus

hang stehen. Die Aussagen über die Heil- und Erwählungsgewissheit hätten in
diesem Fall den Platz der Prädestinationslehre eingenommen. Ob diese Entscheidung

von einem einzigen Redaktor durchgesetzt worden ist, oder ob an eine Reihe
von Verbesserungen zu denken ist, bleibt offen.

4. Fragen 60 bis 63 über die Rechtfertigung stehen bereits in Catechesis Minor
(Fragen 46-48). Die berühmte Frage 60 hat dort die Fassung: «Wie wirst du vor
Gott gerechtfertigt?» (iustificaris). Der Heidelberger Katechismus formuliert nur
wenig anders: «Wie bist du gerecht vor Gott?» (iustum es). Die unterschiedliche
Formulierung wiederholt sich bei der Frage 61: «Warum sagst du, daß du allein
durch den Glauben gerecht seist?» Catechesis Minor fragt: «Cur dicis te sola fide
justificari?» Während in Catechesis Minor die Rechtfertigung ein Prozess ist,
dessen Länge offensichtlich vom Glauben abhängt, lehrt der Heidelberger
Katechismus die Rechtfertigung als einen abgeschlossenen Vorgang: Wer glaubt, der
ist gerecht vor Gott. Das Missverständnis, der Glaube müsse eine bestimmte
Stärke oder Gewissheit besitzen, um Gottes Heilstat begreifen oder annehmen zu
können, ist im Heidelberger Katechismus ausgeschlossen. Die Frage 60 gibt
zuerst die Gesamtantwort: Ich bin gerecht vor Gott «allein durch wahren Glauben
an Jesus Christus». Sie wird durch eine Passiv- und eine Aktiverklärung erläutert.
Die Passivaussage ist: Das Verdienst Christi wird mir «zugerechnet, als hätte ich
nie eine Sünde begangen noch gehabt und selbst all den Gehorsam vollbracht,
den Christus für mich hat geleistet». Die Aktivaussage ist nur kurz: «wenn ich
allein solche Wohltat mit gläubigem Herzen annehme». Dass der Glaube nicht mehr
als das Mittel ist, durch das Christi Heilstat Besitz des Menschen wird, lehrt
eindeutig Frage 61: «Nicht, daß ich wegen der Würdigkeit meines Glaubens Gott
gefalle,.. und ich dieselbe (Heilstat Christi) nicht anders denn allein durch den
Glauben annehmen und mir zueignen kann.»

Catechesis Minor beginnt ebenfalls mit der Gesamtantwort, «allein durch den
Glauben an Jesus Christus» und setzt eine Erklärung der Qualität dieses Glaubens
hinzu, «durch den ich gewiß die Uberzeugung habe», dass Gott mir Christi Heilstat

schenkt und zurechnet. Der folgende Wortlaut stimmt mit der 2. Hälfte der
Heidelberger Frage 60 überein; die Aktivaussage am Ende fehlt. Die Erklärung
der Worte «sola fide», entsprechend derjenigen in Frage 61, stellt fest, dass weder
mein Glaube noch die Werke die Gerechtigkeit sind, durch die ich Gott in diesem
Leben gefalle, sondern allein die Heilstat Christi diese Gerechtigkeit ist. Es folgt
der Schlussatz der Frage 60: «Wenn ich (sie) nur mit gläubigem Herzen
annehme», und die Bemerkung, dass Geistliches nur geistlich («mit der Hand des

Herzens») empfangen werden kann. Catechesis Minor (Frage 48) spricht demnach
aus, was Frage 61 des Heidelberger Katechismus präziser mit den Worten «nicht,
daß ich wegen der Würdigkeit meines Glaubens Gott gefalle» ausdrückt. Trotzdem
lehrt Catechesis Minor ein Gerechtwerden des Gläubigen und eine Qualifikation
des Glaubens, der Heidelberger lehrt ein Gerechtsein des Gläubigen und lehnt
eine Qualifikation des Glaubens ab. Die in Catechesis Minor (Frage 50-52)
folgende Prädestinationslehre bestätigt nochmals diesen Befund. Wie bereits bei der

Erörterung der Prädestinationslehre erwähnt, muss der Glaube durch den Glau-



W.Neuser, Die Väter des Heidelberger Katechismus 193

benden feststellbar sein. Auch wenn nur die «Begierde», Gott zu glauben und ihm
zu gehorchen (Frage 52), erfahren werden kann, so ist es doch ein beweisbarer und
also qualifizierter Glaube. Wo Calvin auf die Zusage Gottes verweist,67 rät Cate-
chesis Minor, den Glauben zu prüfen. Der Heidelberger Katechismus lehrt ebenfalls

in Frage 86 den Syllogismus practicus. Doch sind Glaube und Werke klar
unterschieden: Glaubensgewissheit bringt nicht die Betrachtung des Glaubens,
sondern der guten Werke. So problematisch auch diese Aussage ist, Glaube und
Rechtfertigung sind im Heidelberger Katechismus abgeschlossen und verlangen
keine Selbstbetrachtung.

Ursinus lehrt in Catechesis Maior auch die Selbstbeobachtung des Erwählten.
In der Rechtfertigungslehre erklärt er hingegen das Gerechtfertigtwerden (iusti-
ficari) durch das Gerechtsein (iustus esse; Fragen 124, 135 und 137). Vielleicht
war er derjenige, der die Rechtfertigungslehre der Catechesis Minor korrigiert
hat.

5. Die Satisfaktion durch den Mittler Jesus Christus wird in Catechesis Maior
(Fragen 71-75) und Minor (Fragen 24-25) im Anschluss an die Erklärung der
Jungfrauengeburt behandelt. Im Gegensatz zu den Fragen 12 bis 18 des Heidelberger

Katechismus wird der Name des Mittlers vorher genannt. Um so auffallender

ist es, dass der Heidelberger Katechismus zu Anselm von Canterburys
Darstellung in «Cur deus homo? zurückkehrt und die Satisfaktionslehre bewusst re-
moto Christo darstellt. Die Notwendigkeit eines Mittlers wird (scheinbar logisch)
aus Gottes Gerechtigkeit, der menschlichen Sünde und der Notwendigkeit
göttlicher Gnade abgeleitet. Es ergibt sich, dass dieser Mittler wahrer Gott und wahrer
Mensch sein muss. Dieser Mittler ist Jesus Christus.

Auch Zwingli, Melanchthon und Calvin gehen von dem Mittler Jesus Christus
aus und erklären rückblickend seine Notwendigkeit und seine Gottmenschheit.
Indessen hatte Ursinus bereits in seinen «Theses de officio et persona unici
Mediatoris inter Deum et homines, Domini nostri Jesu Christi», die er 1562 als seine
Doktorthesen in Heidelberg verteidigte, die Aufgabe des Mittlers «remoto Christo»
entwickelt.58 Im Jahre 1562 wurde in Heidelberg auch das «Kurtze Bekanntnuß
des Christlichen glaubens» von Theodor Beza gedruckt, das 1561 schon in Frankfurt

a. M. in niederländischer Sprache erschienen war und nach Aussage der Vorrede

von 1561 schon französisch vorlag.69 Dieses Bekenntnis wendet gleichfalls
die deduktive Methode an und weist eine Nähe zu den Fragen 12 bis 18 des

Heidelberger Katechismus auf. Da die Beweggründe unbekannt sind, die dazu führten,
der abstrakten Ableitung der Genugtuung der Gerechtigkeit durch einen Mittler
den Vorzug zu geben, ist der Endredaktor nicht auszumachen. War es Ursinus,
der unter dem Eindruck des «Kurtzen Bekanntnuß» Bezas zur Anselmschen
Satisfaktionstheorie zurückkehrte? Oder hatte Dathenus Bezas Bekenntnis sich

57 Neuser (A. 11), Erwählungslehre, S. 310, Anm. 3.
sa J. F. G. Goeters, Christologie und Rechtfertigung nach dem Heidelberger Katechismus:

F. Viering (Hrsg.), Das Kreuz Jesu Christi (1967), S. 40 f.
s» Hollweg (A. 5), S. 86 ff.; Text, S. 111-123.



194 W. Neuser, Die Väter des Heidelberger Katechismus

zueigen gemacht und 1562 aus Frankfurt mitgebracht, als die niederländische
Flüchtlingsgemeinde die Kaiserstadt verlassen musste?

6. Es ist bereits festgestellt worden, dass Melanchthon die Wohltaten Christi
herausstellt, die Christusgemeinschaft im Glauben aber kaum erwähnt. Der
Heidelberger Katechismus lehrt, dass der Glaubende Christi und aller seiner Wohltaten

teilhaftig wird. Daneben gibt es aber Aussagen über ein Christus eingeleibt
oder eingepflanzt Werden, wie Frage 20: «durch wahren Glauben ihm werden
eingepflanzt», ebenso Frage 80; Frage 74: «der christlichen Kirche eingeleibt»
werden; Frage 64: «Christus durch wahren Glauben sind eingepflanzt».

Alle diese Aussagen sind erst in der Endredaktion in den Heidelberger
Katechismus aufgenommen worden. Es erhebt sich daher die Frage: Wer hat darauf
gedrungen, dass die Glaubensmystik, das heisst, die mystische Vereinigung mit
Christus im Glauben gelehrt wird? Da zum Verfasserkreis kein Lutheraner
gehörte, ist an einen Calvinisten zu denken. Der Gedanke der Glaubensgemeinschaft
mit Christus sollte, Paulus folgend, in dieser Weise vertieft und der personale
Bezug zu Christus gestärkt werden.

In den vorstehenden sechs Abschnitten werden nicht nur theologiegeschichtlich
bedeutsame Fragen gestellt. Alle diese Punkte sind für das Gesamtverständnis

des Katechismus wichtig und besitzen über ihre wissenschaftliche Bedeutung hinaus

seelsorgerlich-katechetisches Gewicht. Die Suche nach den geistlichen Vätern
des Heidelberger Katechismus ist die Suche nach dem theologischen Selbstverständnis

des Katechismus.
Wilhelm Neuser, Münster


	Die Väter des Heidelberger Katechismus

