
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 35 (1979)

Heft: 3

Artikel: La haute école de Genève au XVIe siècle

Autor: Courvoisier, Jaques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878482

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La haute école de Genève au XVI e siècle

d'après le discours de Théodore de Bèze à l'inauguration du Collège et
Académie de Genève

Le 5 Juin 1559, Théodore de Bèze, au cours d'une cérémonie solennelle tenue
à la cathédrale St-Pierre inaugurait l'Académie de Genève. Cet acte était d'autant
plus spectaculaire que les circonstances politiques étaient défavorables. Le traité
de Cateau Cambrésis conclu cette même année mettait fin à la guerre entre
Philippe II et Henri II et constituait dès lors un danger pour la cause réformée. La
grande Elisabeth montait tout juste sur le trône. Malgré les conseils de prudence
et le jugement d'un Haller prédisant que cette école ne durerait pas1, l'Académie
s'avéra un succès dont témoigne un Florimond de Raemond2.

1.

Le «Collège et Académie», tel était son nom, était déjà prévu dans les Ordonnances

ecclésiastiques de 1541. Après avoir mentionné le fait que «le degré le plus
proche au ministère et plus adjoint au gouvernement de l'Eglise est la lecture de

théologie, dont il sera bon qu'il y en ait au Vieil et au Nouveau Testament» (art. 30),
ce qui est déjà tout un programme, l'ordonnance ajoute, souvenons nous que son
texte est à peu de choses près dû à la plume de Calvin:

«Mais pour ce qu'on ne peut profiter en telles leçons que premièrement on ne soit instruit
aux langues et sciences humaines et aussi est besoin de susciter de la semence pour le temps
à venir, afin de ne laisser l'Eglise déserte à nos enfants, il faudra dresser collège pour les
instruire, afin de les préparer tant au ministère qu'au gouvernement civil» (art. 31).a

Faisant écho à l'ordonnance de 1541, les «Leges academiae genevensis» ou, en
français, «l'Ordre du Collège de Genève», furent promulguées en 1559, fixant la
forme que prendrait l'établissement d'enseignement secondaire et supérieur que
l'on inaugurerait le 5 Juin.

Ces «Leges» soulignaient la progressivité des études ainsi que la coordination
de l'enseignement secondaire et de l'enseignement supérieur. Ces enseignements
constituaient respectivement la «schola privata» ou «gymnasium» et la «schola
publica» ou académie. Dans la première enseignaient les «praeceptores» ou di-
dascales, dans la seconde, les public «professores».

1 Ch. Borgeaud, L'académie de Calvin (1900), p. 51.
2 Borgeaud (n. 1), p. 168.
3 H. Heyer, L'Eglise de Genève (1909), p. 266.



170 J. Courvoisier, La haute école de Genève au XVIe siècle

La schola privata comprenait sept classes ayant chacune un programme
correspondant au degré de préparation des études. Dès la septième, on apprenait le
latin, dès la quatrième, le grec, dans la troisième, et la deuxième on commentait
les auteurs latins et l'on se perfectionnait en dialectique et en rhétorique.

La «schola publica» ne comportait pas de classes et les étudiants qui la
fréquentaient n'avaient d'autre obligation que de donner leur nom au recteur et de

signer la confession de foi.4
Le principal du collège était soumis au recteur de l'académie, lequel était choisi

au sein de la Compagnie des pasteurs et professeurs.
Ces textes et ces considérations soulignent le caractère du service que ce Collège

et Académie devait rendre à la cité. Dans la Genève de la Réformation deux
pouvoirs se font vis-à-vis et s'équilibrent, celui du ministre et celui du magistrat.
Ces deux pouvoirs étant, chacun à sa manière, soumis à la parole de Dieu telle
qu'elle est contenue dans l'Ecriture sainte, dans une hiérarchie de valeurs qu'un
Zwingli avait déjà indiquée dans son traité «Von göttlicher und menschlicher
Gerechtigkeit».

De par sa constitution, le Collège et Académie devait contribuer, d'une manière
à lui spécifique, à la vie de la communauté genevoise. Sa raison d'être était le

service de cette communauté, ce qui signifie, entre autres, qu'il ne saurait y avoir
de science ou d'homme cultivé grâce à l'école qui ne soit, de ce fait, mis au service
de la cité par les études mêmes qu'il y aura effectuées. L'aboutissement de l'étude
est moins l'intérêt personnel qu'on en retire que le développement du pays tout
entier.

2.

Selon Théodore de Bèze, dans son discours d'inauguration5, l'instruction
publique est une nécessité pour deux raisons: d'une part parce que comme le dit
Aristote, «les hommes ne naissent ni instruits ni savants, bien moins même, ils
n'ont pas l'expérience des choses dont la connaissance est nécessaire pour passer
convenablement cette vie, mais du moins ils sont propres et aptes à l'acquérir».6
D'autre part, s'il n'y a pas de différence entre un homme inculte et ignorant et les
«bêtes dépourvues de raison», il n'y a rien de plus «dangereusement injuste qu'un
ignorant et pas au monde de monstre plus pernicieux, puisque sous le nom
d'injustice, on entend toute espèce de désordre».7 Il faut donc pallier cette situation et
faire en sorte que «les hommes acquièrent de quelque manière l'instruction et
l'habileté (<peritia>) que la nature toute seule ne leur a pas attribuée».8 Une
telle remarque concerne a fortiori les «esprits supérieurs» afin que, comme un sol

* Borgeaud (n. 1), p. 43,44.
' H. Delarue, Texte des Leges academiae Genevensis et traduction française (1959), p. 11-25.
6 Delarue (n. 5), p. 11.

i Delarue (n. 5), p. 13.
s Delarue (n. 5), p. 13.



J. Courvoisier, La haute école de Genève au XVIe siècle 171

fécond, ils soient cultivés et perfectionnés par les soins d'une bonne éducation
car, et Bèze cite ici ce dicton en grec: «Ceux qui ont étudié les Lettres voient deux
fois mieux.»9

Les «Lettres» signifient ici non la Sainte Ecriture, mais tout ce qui doit en
précéder l'étude pour un esprit cultivé, ce à quoi le Collège précédant l'Académie
est destiné. Notons ici le respect que Bèze manifeste à l'égard d'Aristote, «ce juge
très averti de la condition humaine»10 dont «le jugement est parfaitement vrai»11.
Ce respect va de pair avec la conception générale de l'instruction telle que la
Réforme l'envisage. Héritiers de l'Humanisme dans une grande mesure, les réformateurs

jugent nécessaire l'étude des civilisations qui les ont précédés, et dont
témoigne l'étude des langues grecque et latine indispensable, en bonne tradition
humaniste, pour l'étude des documents qui en sont les témoins.

Etant donné le but de l'Académie, il y a donc une continuité entre ce qui a

précédé et le temps présent et tout ceci fait partie d'un plan divinement établi,
comme l'attestent les «Leges academiae».

D'abord Dieu, dans cette intention, a suscité «des esprits supérieurs excellant
par quelque divine vertu, soit dans la réflexion, soit dans la synthèse». Ces hommes

sont ceux qui mirent en lumière les sciences («bonas artes») et les disciplines
que l'on comprend sous le commun nom de philosophie. Dans la pensée générale
de la Réforme, on s'aperçoit que la philosophie qui concerne aussi ce que nous
appellerions aujourd'hui les sciences profanes est un don du Dieu qui s'est révélé
à nous en Jésus Christ. Bèze poursuit: «Mais à quoi bon des disciplines s'il n'y
avait pas des maîtres et des disciples? Or ce sont là comme les éléments qui constituent

notre république scolaire.»12
L'instruction publique est un tout dans ses parties constituantes: collège et

académie; elle est aussi un tout dans ceux qui s'y trouvent, maîtres et disciples.
Cependant, dans ce tout, il faut distinguer ecux qui savent et enseignent, et ceux
qui ne savent pas encore et apprennent. Les premiers sont, ou devraient être, ces

esprits supérieurs suscités par Dieu, les seconds ceux qui, espérons le, le deviendront,
la tâche du maître étant de développer dans l'élève ce qui fera de lui un bon
citoyen, et spécialement un bon ministre ou un bon magistrat.

«Puisqu'il en est ainsi, du même coup se trouve démontré ce que le voulais, poursuit Bèze,
savoir que certainement les écoles n'ont pas pris naissance par hasard, sorties de rien et seulement

depuis quelques siècles, mais que chez les anciens, grâce à un divin bienfait, de tous
temps, elles ont été en usage et que, grâce à elles, par une très heureuse métamorphose, des

souches, des êtres sauvages, de vraies bêtes des champs, se sont transformés en hommes
doués de raison et d'inteligence.»i3

9 Delarue (n. 5), p. 13.

i° Delarue (n. 5), p. 13.
n Delarue (n. 5), p. 11.
12 Delarue (n. 5), p. 13-15.
is Delarue (n. 5), p. 15.



172 J. Courvoisier, La haute école de Genève au XVIe siècle

Bèze donne des exemples illustrant ce qu'il vient de dire. L'origine de l'instruction

se trouve, à son sens, chez les patriarches, dont «les maisons ont été dès

l'origine des écoles de vraie et solide instruction où l'image de Dieu, quoique
effacée en l'homme par le péché, reluisait néanmoins, restaurée par la foi de ces
hommes et aussi grâce à un singulier bienfait de Dieu qui les avait comblés de tous
les meilleurs dons. De sorte que ceux qui y avaient accès en revenaient beaucoup
plus cultivés et humains.»14

C'est chez les patriarches que, selon lui, se trouvent les premières écoles, ce
qui revient à dire que l'école cligne de ce nom tire son origine de l'alliance conclue

par Dieu avec son peuple pour le salut de l'humanité, salut qui ne se conçoit
pas sans s'accompagner d'une certaine instruction donnée par ces hommes «que
Dieu avait comblés des meilleurs dons».15

Ainsi Moïse «apprécié pour avoir étudié toute la science des Egyptiens»16, Salomon,

David, «savants en toute espèce de sciences» et les prophètes, dont il est

probable que «les collèges ont été tout autant d'écoles dans lesquelles pouvait
briller exceptionnellement cette sagesse qui surpasse de loin toute intelligence
humaine, mais où florissait aussi... l'étude de ces connaissances qui sont comme
une sorte de complément (c'est nous qui soulignons) à l'étude de la religion».17

Remarquons le, il n'y a pas séparation entre le savoir «profane» et le savoir
religieux: l'un précède l'autre et lui est nécessaire.

S'il faut étudier ces nations profanes, spécialement les Grecs, c'est que chez

eux, «quoique ce bienfait de Dieu, comme tout le reste, ait été misérablement
profané, néanmoins, le fait que dans de si épaisses ténèbres, un peu de la lumière
de la vérité ne se soit pas éteinte, que chez eux, la société humaine ait été
conservée et que ne se soient pas complètement anéanties les nations d'où le Seigneur
avait résolu de rassembler, en son temps, son Eglise, tout cela, après Dieu, nous
le devons uniquement à leurs seules, très antiques académies».18

Il y a ici, d'une manière sous-jacente, comme une christologie des sciences
humaines en fonction du but qu'elles sont censées atteindre, même si dans l'étude
qui s'en faisait en dehors de la révélation de Dieu contenue dans l'Ecriture, on
ignorait tout, et pour cause, de cette révélation.

C'est dans ce sens que, tout au fond, le mot «profane» est inadéquat. Dès lors

que toute science est ordonnée à l'étude de la religion, et ici il faut entendre
religion chrétienne, Bèze pense que, considérant l'érudition de Daniel et de Salomon
en toute espèce de sciences, celles ci sont à tort qualifiées de profanes «puisque
soit qu'on considère leur auteur, un Dieu tout bon, tout grand, ou leur usage
légitime, rien n'apparaît en elles qui ne soit pur et droit».19

14 Delarue (n. 5), p. 17.
is Ibid.
15 Ibid.
11 Delarue (n. 5), p. 19.
is Ibid.
is Delarue (n. 5), p. 17.



J. Courvoisier, La haute école de Genève au XVIe siècle 173

En conséquence et en résumé, tout dans l'instruction converge dans le
témoignage à rendre à la révélation de Dieu en Jésus Christ. La raison d'être de
cette instruction comme sa valeur se mesure à l'aune de cette révélation.

Dire ces choses, c'est donner une définition de la science aussi bien que des
sciences. Si le mot «profane» ne convient à aucune d'entre elles: si elles sont
toutes ordonnées au témoignage chrétien, il s'ensuit que toutes ont non seulement
ce point commun de porter le même nom générique, mais que toutes aussi ne sont
«scientifiques» que dans leur rapport avec la science au singulier. Une discipline
(prenons la science juridique) ne sera jamais scientifique par elle-même, mais par
sa relation avec les autres disciplines dans leur convergence vers la science au
singulier. Bèze se garde ici de confondre science et méthode scientifique. Le lien
entre ces disciplines est la religion et le chemin à suivre celui de la piété («pietas»).
Les étudiants auxquels il s'adresse en cette séance inaugurale ont en effet tout ce

qu'il faut pour parvenir à ce but. «Après avoir été presque dès le biberon nourris
dans une solide piété, il leur aura ensuite été permis d'avoir part à la vraie
science»20, à condition de «conformer leurs études à la norme de ce règlement» (soit
les «Leges academiae»).

Tout se tient dans le Collège et Académie, la piété, la connaissance des lettres,
l'étude de l'Ecriture liées par un statut et un règlement tels «qu'on ne puisse pas
aujourd'hui en concevoir de plus purs, de meilleurs, de mieux adaptés à servir de
fondement à une académie».21 Ce règlement est tel que des études dignes de ce

nom dépendent de son observation.
Bèze termine son discours en s'adressant aux écoliers ou (et) aux étudiants en

les conjurant «de ne pas se manquer à eux mêmes». Il le fait en citant une phrase
de Platon, traduite par Cicéron en ces termes: «La science qui s'écarte de la justice
doit être qualifiée d'habileté (ou d'astuce, <calliditas>) plutôt que de sagesse.»22

On trouve dans cette péroraison une définition de la science, science qui est
aussi synonyme de sagesse, si l'on s'en réfère aux clefs de voûte du porche ornant
la partie centrale du collège que l'on peut encore voir à Genève aujourd'hui, où
figure notamment la citation du Ps. 111/10: «La crainte du Seigneur est le
commencement de la sagesse.»23 «Cela, poursuit Bèze, même privé de la véritable
lumière, les philosophes l'ont reconnu: Toutes les vraies sciences tendent à faire
vivre selon la vertu.»24

Sans en avoir l'air, Bèze place ses étudiants devant une alternative: Quel est
le but des études, la sagesse ou l'habileté? Servir Dieu et le prochain ou se servir
soi-même? Sans que la chose soit soulignée davantage, car Bèze fait confiance à

ses auditeurs, là se trouve, comme en filigrane, une ligne de partage dans la pour-

20 Delarue (n. 5), p. 23.
21 Delarue (n. 5), p. 21.
22 Ibid. Les Universités suisses ont reproduit cette citation latine sur le vitrail qu'elles ont

offert à l'Université de Genève à l'occasion de son quatrième centenaire.
23 Le Livre du Collège 1559-1959 (1959), p. 80.
24 Delarue (n. 5), p. 21.



174 J. Courvoisier, La haute école de Genève au XVIe siècle

suite des études: ou la sagesse qui s'accompagne de la science et de tout ce qui la
constitue, ou l'astuce, l'habileté qui, par définition, tourne le dos à la véritable
science car la vertu en est absente. Cette astuce donne à l'homme une illusion de
savoir qui ne mène à rien puisque ce dernier s'arrête à l'homme isolé de son
prochain dans tout ce qui constitue sa véritable raison d'exister et aboutit à stériliser

sa foi dans l'égoïsme.
Bèze est clairvoyant. L'homme livré à lui même, parce que pécheur, est

davantage tenté par l'astuce que par la sagesse. Or Dieu est là. Enseigné dès
l'enfance à le prier, l'homme sait «que la force de le faire réside dans le secours de

Dieu, tout bon, tout grand. Que ce secours vous soit offert, la présente journée le
proclame abondamment.» Mais «cela tiendra aussi à votre propre zèle».26 Le
magnifique Conseil de la cité a pourvu à ce que ce zèle s'exerce dans les meilleures
conditions, par «sa sagesse, sa bienveillance et sa libéralité», soit par «la science,
le zèle, l'habileté de maîtres très savants».26

Bèze termine en invitant ses étudiants à faire «l'expérience de ces choses» et

par ces mots il donne encore une fois, en une phrase, le sens des études: «Vous
n'êtes pas venus ici comme autrefois la plupart des Grecs allaient au spectacle de
leurs gymnases pour y assister à de vaines luttes, mais bien plutôt pour que,
préparés par la connaissance de la vraie religion et de toutes les sciences, vous puissiez

contribuer à la gloire de Dieu et devenir l'ornement de votre patrie et le soutien

de vos proches. Rappelez vous toujours que vous aurez, devant le chef
suprême, à rendre compte de votre service dans cette sainte milice.»27

Ainsi, fondées sur le fait que Dieu s'est révélé aux hommes au sein de
l'Ancienne, puis de la Nouvelle alliance, préparées et enrichies par l'histoire de l'antiquité

et la connaissance des sciences, les études qui se poursuivent au Collège et
Académie ont pour but de préparer l'homme à son rôle de témoin du Christ et de

citoyen, soit d'homme au service de son Dieu, de sa patrie, et de son prochain.
L'Académie devait, dans la pensée de Calvin et de Bèze, se développer en une

université. Les deux réformateurs pensaient en premier lieu au droit, puis à la
médecine et ceci sans que la ligne générale et l'école telle qu'elle apparaît dans
les Ordonnances de 1541 en soit modifiée28.

Si les études de droit eurent vite un certain succès, cela coïncida sans doute
avec la suppression du droit canon dans les pays réformés et aussi, dans le
domaine du droit civil, avec la réforme engendrée par l'humanisme29. Par contre, les
essais tentés pour créer un enseignement de médecine échouèrent, notamment
faute de moyens financiers, bien que ceux ci pussent être - fait intéressant -
assumés par les étudiants eux-mêmes30.

25 Delarue (n. 5), p. 23.
26 Ibid.
27 Delarue (n. 5), p. 23-25.
28 Borgeaud (n. 1), p. 52.
26 Borgeaud (n. 1), p. 88.
s» Borgeaud (n. 1), p. 101.



J. Courvoisier, La haute école de Genève au XVIe siècle 175

Il n'empêche que le mot «université» est déjà prononcé comme l'atteste l'arrête

du Conseil du 14 Mai 1565 où il est dit: «A été arrêté d'exhorter les ministres
à trouver un ou deux professeurs en droit afin que tant qu'il sera possible cette
université s'avance.»31 On remarquera que c'est aux ministres à trouver ces
professeurs de droit.

3.
Le Collège et Académie de Genève avait des prédécesseurs. Il eut d'abord

l'Académie de Lausanne dont le fondateur fut Maturin Cordier, appelé de Neu-
châtel en 1545, auquel furent adjoints quelques collègues, tous des «réformés»,
grâce auxquels «les cours publics d'origine ecclésiastique furent coordonnés à

l'enseignement préparatoire privé donné dans les classes et l'école reçut définitivement

son unité et ses lois».32 Pendant quelques années, ce fut la seule académie
réformée de langue française. Mais les démêlés de ses maîtres (dont Théodore de
Bèze) avec les autorités bernoises à propos de la discipline ecclésiastique eurent
pour résultat qu'ils quittèrent Lausanne et vinrent constituer le premier corps
enseignant de l'académie genevoise.

Il y avait eu aussi l'école de Jean Sturm à Strasbourg. Ce dernier, né deux ans
avant Calvin avait fréquenté la célèbre école de Saint Jérôme à Liège qui était
dirigée par les Frères de la vie commune, avait également étudié à l'Université
de Louvain. Arrivé à Strasbourg en 1537, très proche du réformateur Bucer et du
magistrat Jacques Sturm, il avait pris en mains la réforme de l'enseignement.33
Selon son projet, les trois écoles latines de la ville devaient plus n'en constituer
qu'une et, comme il l'avait vu à Liège, il institua six classes successives pour
préparer à l'enseignement supérieur. Cet enseignement devait, dans sa première
année, se concentrer sur l'hébreu, la rhétorique, la dialectique, les mathématiques,
l'introduction au droit, et dans sa seconde année, à la seule théologie. En septembre

1538, l'institution fut ouverte au couvent des Franciscains. Jean Sturm en
était le recteur. La même année, il publiait son «De literarum ludis recte ape-
riendis». Le but de l'enseignement était «sapiens atque eloquens pietas». «C'est
ainsi, dit Johann Adam, qu'il pensait rendre le meilleur service à l'Etat et en
particulier à l'Eglise.»34

1538, c'est l'année où Calvin, exilé de Genève, arrive à Strasbourg où il va
passer trois ans. Il enseignera dans l'établissement de Jean Sturm qui, en 1566,
prendra le nom d'académie et décernera des grades. Dix ans plus tôt, en 1556,
Calvin était revenu dans la capitale alsacienne et était allé voir Jean Sturm. Il
avait assisté à son cours et à celui du juriste Hotman. Il vit combien cette école
était florissante. «Lorsqu'il revint chez lui au milieu d'Octobre, dit Borgeaud, il

Borgeaud (n. 1), p. 90.
32 Borgeaud (n. 1), p. 38.
33 J. Adam, Evangelische Kirchengeschichte der Stadt Strassburg bis zur Französischen

Revolution (1922), p. 220.
si Adam (n. 33), p. 222.



176 J. Courvoisier, La haute école de Genève au XVIe siècle

est vraisemblable que le plan relatif à la future école de Genève ait pris dans son
esprit forme définitive.»35

On peut se demander si l'Université de Bâle n'a pas aussi indirectement joué
son rôle dans la fondation de l'Académie de Genève. Il y a tout d'abord le fait
que Calvin y publia la première édition de l'«Institution chrétienne» en 1536.
L'Université fondée au siècle précédent par le pape Pie II était restée elle-même
au travers de la réforme de l'Eglise.36 Elle avait conservé ses quatre facultés et
avait à sa tête l'évêque de Bâle comme chancelier. La théologie était la première
d'entre elles, venaient ensuite le droit, la médecine et les arts, comme ce sera le
cas à Genève ultérieurement. Elle avait des rapports avec Strasbourg où Calvin
résida de 1538 à 1541. Bucer fut appelé à y enseigner et si cela ne put pas se faire
régulièrement, il y donna quand même quelques leçons. En outre, lors de difficultés
rencontrées en son sein, elle avait fait appel à lui et à Capiton deux «hommes
d'union» pour aider à rétablir la paix.37

Mais ce qui nous paraît intéressant à souligner est le fait qu'on trouve à Bâle,
au sein de l'Université, la réplique de la «Prophezei» de Zurich38. Dès l'été 1531,
dans le chœur de la cathédrale, un texte de l'Ecriture est expliqué du point de vue
philologique, du point de vue dogmatique, enfin du point de vue de l'application
pratique pour le public laïque.39

Malgré des différences et aussi des divergences (Castellion quitte Genève et
enseignera à Bâle), Calvin a eu le spectacle, non loin de chez lui, de ce qu'est une
université réformée selon les données de l'Ecriture.

Les hautes écoles issues de la Réforme et en particulier celle de Genève,
apparaissent donc comme des établissements fortement structurés sur la base de la
révélation chrétienne telle qu'elle est contenue dans l'Ecriture sainte. C'est ainsi
qu'elles poursuivent leur destinée qui, si elle se modifie au cours des siècles, n'en
est pas moins ancrée dans leur histoire, histoire qui peut les aider, aujourd'hui
encore, être fidèles à leur mission.

Jaques Courvoisier, Genève

as Borgeaud (n. 1), p. 33.
s® R. Thommen, Geschichte der Universität Basel (1889), p. 32.
37 E. Bonjour, Die Universität Basel 1460-1960 (1960), p. 111,114.
38 La «Prophezei», nom qui lui fut donné par Zwingli d'après I Cor. 14/28-33, avait été

prévue à Zurich par l'ordonnance du magistrat en 1523. Cette institution est considérée comme
la cellule mère de la future faculté de théologie. Elle réunissait les pasteurs, prédicateurs,
chanoines, chapelains et les élèves avancés autour de l'étude de l'Ecriture, dans le chœur du
«Grossmünster». Un participant lisait en latin un texte de l'Ancien Testament dans la Vulgate.
Ce texte était ensuite lu en hébreu, puis expliqué en latin; on passait ensuite à la traduction
grecque des LXX, suivie d'une explication tenant compte de la terminologie grecque. On
terminait par la lecture et l'explication du texte en allemand, ceci en vue de la prédication
à faire en public. La «Prophezei» avait lieu tous les jours sauf le dimanche et le vendredi,
jour de marché. Elle correspondait sans doute davantage à un séminaire qu'à un cours,
remarque O. Farner, Huldrych Zwingli, seine Verkündigung und seine ersten Früchte 1520-1525
(1954), p. 521 sqq.

a» Bonjour (n. 37), p. 114.


	La haute école de Genève au XVIe siècle

