Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 35 (1979)

Heft: 3

Artikel: La haute école de Genéve au XVle siecle
Autor: Courvoisier, Jaques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878482

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La haute école de Genéve au XVle siécle

d’apres le discours de Théodore de Beze a I'inauguration du Collége et
Académie de Geneve

Le 5 Juin 1559, Théodore de Beéze, au cours d’une cérémonie solennelle tenue
a la cathédrale St-Pierre inaugurait I’Académie de Geneve. Cet acte était d’autant
plus spectaculaire que les circonstances politiques étaient défavorables. Le traité
de Cateau Cambrésis conclu cette méme année mettait fin a la guerre entre Phi-
lippe II et Henri II et constituait dés lors un danger pour la cause réformée. La
grande Elisabeth montait tout juste sur le trone. Malgré les conseils de prudence
et le jugement d’un Haller prédisant que cette école ne durerait pas!, I’Académie
s’avéra un succes dont témoigne un Florimond de Raemond?.

Le «College et Académie», tel était son nom, était déja prévu dans les Ordon-
nances ecclésiastiques de 1541. Apres avoir mentionné le fait que «le degré le plus
proche au ministere et plus adjoint au gouvernement de 1’Eglise est la lecture de
théologie, dont il sera bon qu’il y en ait au Vieil et au Nouveau Testament» (art. 30),
ce qui est déja tout un programme, I’'ordonnance ajoute, souvenons nous que son
texte est a peu de choses pres di a la plume de Calvin:

«Mais pour ce qu'on ne peut profiter en telles lecons que premiérement on ne soit instruit
aux langues et sciences humaines et aussi est besoin de susciter de la semence pour le temps

s

a venir, afin de ne laisser I’Eglise déserte & nos enfants, il faudra dresser collége pour les
instruire, afin de les préparer tant au ministére qu’au gouvernement civil» (art. 31).3

Faisant écho a I’ordonnance de 1541, les «Leges academiae genevensis» ou, en
francais, «1I’Ordre du Collége de Genéve», furent promulguées en 1559, fixant la
forme que prendrait ’établissement d’enseignement secondaire et supérieur que
’on inaugurerait le 5 Juin.

Ces «Leges» soulignaient la progressivité des études ainsi que la coordination
de I’enseignement secondaire et de l’enseignement supérieur. Ces enseignements
constituaient respectivement la «schola privata» ou «gymnasium» et la «schola
publica» ou académie. Dans la premiére enseignaient les «praeceptores» ou di-
dascales, dans la seconde, les public «professores».

1 Ch. Borgeaud, L’académie de Calvin (1900), p. 51.
2 Borgeaud (n. 1), p. 168.
3 H. Heyer, L’Eglise de Genéve (1909), p. 266.



170 J. Courvoisier, La haute école de Genéve au XVIe siécle

La schola privata comprenait sept classes ayant chacune un programme cor-
respondant au degré de préparation des études. Dés la septieme, on apprenait le
latin, des la quatrieme, le grec, dans la troisiéme, et la deuxiéme on commentait
les auteurs latins et ’on se perfectionnait en dialectique et en rhétorique.

La «schola publica» ne comportait pas de classes et les étudiants qui la fré-
quentaient n’avaient d’autre obligation que de donner leur nom au recteur et de
signer la confession de foi.

Le principal du collége était soumis au recteur de I’académie, lequel était choisi
au sein de la Compagnie des pasteurs et professeurs.

Ces textes et ces considérations soulignent le caractere du service que ce Col-
lége et Académie devait rendre a la cité. Dans la Geneve de la Réformation deux
pouvoirs se font vis-a-vis et s’équilibrent, celui du ministre et celui du magistrat.
Ces deux pouvoirs étant, chacun a sa maniére, soumis a la parole de Dieu telle
qu’'elle est contenue dans I’Ecriture sainte, dans une hiérarchie de valeurs qu’un
Zwingli avait déja indiquée dans son traité «Von gottlicher und menschlicher
Gerechtigkeit».

De par sa constitution, le Collége et Académie devait contribuer, d’'une maniere
a lui spécifique, a la vie de la communauté genevoise. Sa raison d’étre était le
service de cette communauté, ce qui signifie, entre autres, qu’il ne saurait y avoir
de science ou d’homme cultivé grace a I’école qui ne soit, de ce fait, mis au service
de la cité par les études mémes qu’il y aura effectuées. L’aboutissement de 1’étude
est moins I'intérét personnel qu’on en retire que le développement du pays tout
entier.

2,

Selon Théodore de Béze, dans son discours d’inauguration’, I’instruction pu-
blique est une nécessité pour deux raisons: d'une part parce que comme le dit
Aristote, «les hommes ne naissent ni instruits ni savants, bien moins méme, ils
n’ont pas ’expérience des choses dont la connaissance est nécessaire pour passer
convenablement cette vie, mais du moins ils sont propres et aptes a I’acquérir».¢
D’autre part, s’il n’y a pas de différence entre un homme inculte et ignorant et les
«bétes dépourvues de raison», il n’y a rien de plus «dangereusement injuste qu’un
ignorant et pas au monde de monstre plus pernicieux, puisque sous le nom d’in-
justice, on entend toute espéce de désordre».” Il faut donc pallier cette situation et
faire en sorte que «les hommes acquiérent de quelque maniére 'instruction et
I’habileté («peritia>) que la nature toute seule ne leur a pas attribuée».® Une
telle remarque concerne a fortiori les «esprits supérieurs» afin que, comme un sol

4 Borgeaud (n. 1), p. 43, 44.

5 H. Delarue, Texte des Leges academiae Genevensis et traduction francaise (1959), p. 11-25.
6 Delarue (n. 5), p. 11.

7 Delarue (n. 5), p. 13.

8 Delarue (n. 5), p. 13.



J. Courvoisier, La haute école de Genéve au XVIe siécle 171

fécond, ils soient cultivés et perfectionnés par les soins d’une bonne éducation
car, et Béze cite ici ce dicton en grec: «Ceux qui ont étudi€ les Lettres voient deux
fois mieux.»?

Les «Lettres» signifient ici non la Sainte Ecriture, mais tout ce qui doit en
précéder 1’étude pour un esprit cultivé, ce a quoi le College précédant 1’Académie
est destiné. Notons ici le respect que Béze manifeste a 1’égard d’Aristote, «ce juge
trés averti de la condition humaine»!® dont «le jugement est parfaitement vrai»!l.
Ce respect va de pair avec la conception générale de I’instruction telle que la Ré-
forme ’envisage. Héritiers de ’Humanisme dans une grande mesure, les réforma-
teurs jugent nécessaire I’étude des civilisations qui les ont précédés, et dont té-
moigne ’étude des langues grecque et latine indispensable, en bonne tradition
humaniste, pour I’étude des documents qui en sont les témoins.

Etant donné le but de I’Académie, il y a donc une continuité entre ce qui a
précédé et le temps présent et tout ceci fait partie d'un plan divinement établi,
comme ’attestent les «Leges academiae».

D’abord Dieu, dans cette intention, a suscité «des esprits supérieurs excellant
par quelque divine vertu, soit dans la réflexion, soit dans la synthese». Ces hom-
mes sont ceux qui mirent en lumicre les sciences («bonas artes») et les disciplines
que ’on comprend sous le commun nom de philosophie. Dans la pensée générale
de la Réforme, on s’apercoit que la philosophie qui concerne aussi ce que nous
appellerions aujourd’hui les sciences profanes est un don du Dieu qui s’est révélé
a nous en Jésus Christ. Béze poursuit: «Mais a quoi bon des disciplines s’il n’y
avait pas des maitres et des disciples? Or ce sont 1a comme les éléments qui consti-
tuent notre république scolaire.»!2

L’instruction publique est un tout dans ses parties constituantes: college et
académie; elle est aussi un tout dans ceux qui s’y trouvent, maitres et disciples.
Cependant, dans ce tout, il faut distinguer ecux qui savent et enseignent, et ceux
qui ne savent pas encore et apprennent. Les premiers sont, ou devraient étre, ces
esprits supérieurs suscités par Dieu, les seconds ceux qui, espéronsle, le deviendront,
la tiche du maitre étant de développer dans 1’éléeve ce qui fera de lui un bon
citoyen, et spécialement un bon ministre ou un bon magistrat.

«Puisqu’il en est ainsi, du méme coup se trouve démontré ce que le voulais, poursuit Béze,
savoir que certainement les écoles n’ont pas pris naissance par hasard, sorties de rien et seule-
ment depuis quelques siécles, mais que chez les anciens, grice & un divin bienfait, de tous
temps, elles ont été en usage et que, grice a elles, par une trés heureuse métamorphose, des
souches, des étres sauvages, de vraies bétes des champs, se sont transformés en hommes
doués de raison et d’inteligence.»13

9 Delarue (n. 5), p. 13.

10 Delarue (n. 5), p. 13.

11 Delarue (n. 5), p. 11.

12 Delarue (n. 5), p. 13-15.
13 Delarue (n. 5), p. 15.



172 J.Courvoisier, La haute école de Genéve au XVIe siécle

Bé¢ze donne des exemples illustrant ce qu’il vient de dire. L’origine de I'instruc-
tion se trouve, a son sens, chez les patriarches, dont «les maisons ont été des
'origine des écoles de vraie et solide instruction ou I'image de Dieu, quoique
effacée en ’homme par le péché, reluisait néanmoins, restaurée par la foi de ces
hommes et aussi grace a un singulier bienfait de Dieu qui les avait comblés de tous
les meilleurs dons. De sorte que ceux qui y avaient accés en revenaient beaucoup
plus cultivés et humains.»14

C’est chez les patriarches que, selon lui, se trouvent les premiéres écoles, ce
qui revient a dire que I’école digne de ce nom tire son origine de l’alliance con-
clue par Dieu avec son peuple pour le salut de I’humanité, salut qui ne se congoit
pas sans s’accompagner d’une certaine instruction donnée par ces hommes «que
Dieu avait comblés des meilleurs dons».15

Ainsi Moise «apprécié pour avoir étudié toute la science des Egyptiens»1¢, Salo-
mon, David, «savants en toute espece de sciences» et les prophétes, dont il est
probable que «les colléges ont été tout autant d’écoles dans lesquelles pouvait
briller exceptionnellement cette sagesse qui surpasse de loin toute intelligence
humaine, mais ou florissait aussi... I’étude de ces connaissances qui sont comme
une sorte de complément (c’est nous qui soulignons) a 1’étude de la religion».17

Remarquons le, il n’y a pas séparation entre le savoir «profane» et le savoir
religieux: 'un précede I’autre et lui est nécessaire.

S’il faut étudier ces nations profanes, spécialement les Grecs, c’est que chez
eux, «quoique ce bienfait de Dieu, comme tout le reste, ait été misérablement
profané, néanmoins, le fait que dans de si épaisses ténebres, un peu de la lumiére
de la vérité ne se soit pas éteinte, que chez eux, la société humaine ait été con-
servée et que ne se soient pas complétement anéanties les nations d’ou le Seigneur
avait résolu de rassembler, en son temps, son Eglise, tout cela, aprés Dieu, nous
le devons uniquement a leurs seules, trés antiques académies».18

Il y a ici, d’'une maniere sous-jacente, comme une christologie des sciences
humaines en fonction du but qu’elles sont censées atteindre, méme si dans 1’étude
qui s’en faisait en dehors de la révélation de Dieu contenue dans ’Ecriture, on
ignorait tout, et pour cause, de cette révélation.

C’est dans ce sens que, tout au fond, le mot «profane» est inadéquat. Des lors
que toute science est ordonnée a I’étude de la religion, et ici il faut entendre re-
ligion chrétienne, Béze pense que, considérant 1’érudition de Daniel et de Salomon
en toute espece de sciences, celles ci sont a tort qualifiées de profanes «puisque
soit qu'on consideére leur auteur, un Dieu tout bon, tout grand, ou leur usage
1égitime, rien n’apparait en elles qui ne soit pur et droit».1®

14 Delarue (n. 5), p. 17.
15 Tbid.
16 Ibid.
17 Delarue (n. 5), p. 19.
18 Jbid.
19 Delarue (n. 5), p. 17.



J.Courvoisier, La haute école de Genéve au XVIe siécle 173

En conséquence et en résumé, tout dans l’instruction converge dans le té-
moignage a rendre a la révélation de Dieu en Jésus Christ. La raison d’étre de
cette instruction comme sa valeur se mesure a I’aune de cette révélation.

Dire ces choses, c’est donner une définition de la science aussi bien que des
sciences. Si le mot «profane» ne convient a aucune d’entre elles: si elles sont
toutes ordonnées au témoignage chrétien, il s’ensuit que toutes ont non seulement
ce point commun de porter le méme nom générique, mais que toutes aussi ne sont
«scientifiques» que dans leur rapport avec la science au singulier. Une discipline
(prenons la science juridique) ne sera jamais scientifique par elle-méme, mais par
sa relation avec les autres disciplines dans leur convergence vers la science au
singulier. Béze se garde ici de confondre science et méthode scientifique. Le lien
entre ces disciplines est la religion et le chemin a suivre celui de la piété («pietas»).
Les étudiants auxquels il s’adresse en cette s€ance inaugurale ont en effet tout ce
qu’il faut pour parvenir a ce but. «Apres avoir été presque dés le biberon nourris
dans une solide piété, il leur aura ensuite été permis d’avoir part a la vraie sci-
ence»?’, 3 condition de «conformer leurs études a la norme de ce réglement» (soit
les «Leges academiae»).

Tout se tient dans le College et Académie, la piété, la connaissance des lettres,
I’étude de I’Ecriture liées par un statut et un réglement tels «qu’on ne puisse pas
aujourd’hui en concevoir de plus purs, de meilleurs, de mieux adaptés a servir de
fondement a une académie».?! Ce reglement est tel que des études dignes de ce
nom dépendent de son observation.

Béze termine son discours en s’adressant aux écoliers ou (et) aux étudiants en
les conjurant «de ne pas se manquer a eux mémes». Il le fait en citant une phrase
de Platon, traduite par Cicéron en ces termes: «La science qui s’écarte de la justice
doit étre qualifiée d’habileté (ou d’astuce, <calliditas»>) plutét que de sagesse.»22

On trouve dans cette péroraison une définition de la science, science qui est
aussi synonyme de sagesse, si ’on s’en référe aux clefs de voiite du porche ornant
la partie centrale du college que 'on peut encore voir & Genéve aujourd’hui, ol
figure notamment la citation du Ps. 111/10: «La crainte du Seigneur est le com-
mencement de la sagesse.»?® «Cela, poursuit Beze, méme privé de la véritable
lumiére, les philosophes I’ont reconnu: Toutes les vraies sciences tendent a faire
vivre selon la vertu.»2*

Sans en avoir ’air, Béze place ses étudiants devant une alternative: Quel est
le but des études, la sagesse ou I’habileté? Servir Dieu et le prochain ou se servir
soi-méme? Sans que la chose soit soulignée davantage, car Béze fait confiance a
ses auditeurs, l1a se trouve, comme en filigrane, une ligne de partage dans la pour-

20 Delarue (n. 5), p. 23.

21 Delarue (n. 5), p. 21.

22 Tbid. Les Universités suisses ont reproduit cette citation latine sur le vitrail qu’elles ont
offert & I’'Université de Genéve & I’occasion de son quatri¢éme centenaire.

23 Le Livre du Collége 1559-1959 (1959), p. 80.

24 Delarue (n. 5), p. 21.



174 J.Courvoisier, La haute école de Genéve au XVIe siécle

suite des études: ou la sagesse qui s’accompagne de la science et de tout ce qui la
constitue, ou I’astuce, I’habileté qui, par définition, tourne le dos a la véritable
science car la vertu en est absente. Cette astuce donne a ’homme une illusion de
savoir qui ne meéne a rien puisque ce dernier s’arréte a I’homme isolé de son
prochain dans tout ce qui constitue sa véritable raison d’exister et aboutit a stéri-
liser sa foi dans I’égoisme.

Beze est clairvoyant. L’homme livré a lui méme, parce que pécheur, est da-
vantage tenté par I’astuce que par la sagesse. Or Dieu est 1a. Enseigné dés I'en-
fance a le prier, I’'homme sait «que la force de le faire réside dans le secours de
Dieu, tout bon, tout grand. Que ce secours vous soit offert, la présente journée le
proclame abondamment.» Mais «cela tiendra aussi a votre propre zele».2s Le
magnifique Conseil de la cité a pourvu a ce que ce zele s’exerce dans les meilleures
conditions, par «sa sagesse, sa bienveillance et sa libéralité», soit par «la science,
le zéle, I’habileté de maitres trés savants».26

Béze termine en invitant ses étudiants a faire «l’expérience de ces choses» et
par ces mots il donne encore une fois, en une phrase, le sens des études: «Vous
n’étes pas venus ici comme autrefois la plupart des Grecs allaient au spectacle de
leurs gymnases pour y assister & de vaines luttes, mais bien plutét pour que, pré-
parés par la connaissance de la vraie religion et de toutes les sciences, vous puis-
siez contribuer a la gloire de Dieu et devenir 'ornement de votre patrie et le sou-
tien de vos proches. Rappelez vous toujours que vous aurez, devant le chef su-
préme, a rendre compte de votre service dans cette sainte milice.»??

Ainsi, fondées sur le fait que Dieu s’est révélé aux hommes au sein de I’An-
cienne, puis de la Nouvelle alliance, préparées et enrichies par I’histoire de 1’anti-
quité et la connaissance des sciences, les études qui se poursuivent au Collége et
Académie ont pour but de préparer I’homme a son role de témoin du Christ et de
citoyen, soit d’homme au service de son Dieu, de sa patrie, et de son prochain.

L’Académie devait, dans la pensée de Calvin et de Beze, se développer en une
université. Les deux réformateurs pensaient en premier lieu au droit, puis a la
médecine et ceci sans que la ligne générale et 1’école telle qu’elle apparait dans
les Ordonnances de 1541 en soit modifiée?®s.

Si les études de droit eurent vite un certain succes, cela coincida sans doute
avec la suppression du droit canon dans les pays réformés et aussi, dans le do-
maine du droit civil, avec la réforme engendrée par ’humanisme®?. Par contre, les
essais tentés pour créer un enseignement de médecine échouérent, notamment
faute de moyens financiers, bien que ceux ci pussent étre — fait intéressant — as-
sumés par les étudiants eux-mémes?.

25 Delarue (n. 5), p. 23.

26 Tbid.

27 Delarue (n. 5), p. 23-25.
28 Borgeaud (n. 1), p. 52.
29 Borgeaud (n. 1), p. 88.
30 Borgeaud (n. 1), p. 101.



J.Courvoisier, La haute école de Genéve au XVIe siécle 175

Il n’empéche que le mot «université» est déja prononcé comme I’atteste 1’ar-
réte du Conseil du 14 Mai 1565 ou il est dit: «A été arrété d’exhorter les ministres
a trouver un ou deux professeurs en droit afin que tant qu’il sera possible cette
université s’avance.»? On remarquera que c’est aux ministres a trouver ces pro-
fesseurs de droit.

3.

Le Collége et Académie de Geneéve avait des prédécesseurs. Il eut d’abord
’Académie de Lausanne dont le fondateur fut Maturin Cordier, appelé de Neu-
chatel en 1545, auquel furent adjoints quelques collégues, tous des «réformés»,
grace auxquels «les cours publics d’origine ecclésiastique furent coordonnés a
I’enseignement préparatoire privé donné dans les classes et ’école regut définitive-
ment son unité et ses lois».32 Pendant quelques années, ce fut la seule académie
réformée de langue francaise. Mais les démélés de ses maitres (dont Théodore de
Béze) avec les autorités bernoises & propos de la discipline ecclésiastique eurent
pour résultat qu’ils quittérent Lausanne et vinrent constituer le premier corps
enseignant de 1’académie genevoise.

Il y avait eu aussi ’école de Jean Sturm a Strasbourg. Ce dernier, né deux ans
avant Calvin avait fréquenté la célebre école de Saint Jérome a Liége qui était
dirigée par les Freres de la vie commune, avait également étudié a 1’Université
de Louvain. Arrivé a Strasbourg en 1537, treés proche du réformateur Bucer et du
magistrat Jacques Sturm, il avait pris en mains la réforme de 1’enseignement.3
Selon son projet, les trois écoles latines de la ville devaient plus n’en constituer
qu’une et, comme il I’avait vu a Licge, il institua six classes successives pour pré-
parer a ’enseignement supérieur. Cet enseignement devait, dans sa premi¢re an-
née, se concentrer sur I’hébreu, la rhétorique, la dialectique, les mathématiques,
I'introduction au droit, et dans sa seconde année, a la seule théologie. En septem-
bre 1538, l'institution fut ouverte au couvent des Franciscains. Jean Sturm en
était le recteur. La méme année, il publiait son «De literarum ludis recte ape-
riendis». Le but de I’enseignement était «sapiens atque eloquens pietas». «C’est
ainsi, dit Johann Adam, qu’il pensait rendre le meilleur service a I’Etat et en
particulier a ’Eglise.»3¢

1538, c’est ’année ou Calvin, exilé de Geneve, arrive a Strasbourg ou il va
passer trois ans. Il enseignera dans 1’établissement de Jean Sturm qui, en 1566,
prendra le nom d’académie et décernera des grades. Dix ans plus t6t, en 1556,
Calvin était revenu dans la capitale alsacienne et était allé voir Jean Sturm. Il
avait assisté a son cours et a celui du juriste Hotman. Il vit combien cette école
était florissante. «Lorsqu’il revint chez lui au milieu d’Octobre, dit Borgeaud, il

31 Borgeaud (n. 1), p. 90.

32 Borgeaud (n. 1), p. 38.

33 J. Adam, Evangelische Kirchengeschichte der Stadt Strassburg bis zur Franzosischen
Revolution (1922), p. 220.

3¢ Adam (n. 33), p. 222.



176 J.Courvoisier, La haute école de Geneéve au XVIe siécle

est vraisemblable que le plan relatif a la future école de Genéve ait pris dans son
esprit forme définitive.»35

On peut se demander si I’Université de Bdle n’a pas aussi indirectement joué
son role dans la fondation de I’Académie de Genéve. Il y a tout d’abord le fait
que Calvin y publia la premiere édition de I’«Institution chrétienne» en 1536.
L’Université fondée au siecle précédent par le pape Pie I était restée elle-méme
au travers de la réforme de I’Eglise.3¢ Elle avait conservé ses quatre facultés et
avait a sa téte ’évéque de Bile comme chancelier. La théologie était la premiére
d’entre elles, venaient ensuite le droit, la médecine et les arts, comme ce sera le
cas a Genéve ultérieurement. Elle avait des rapports avec Strasbourg ou Calvin
résida de 1538 a 1541. Bucer fut appelé a y enseigner et si cela ne put pas se faire
reguliérement, il y donna quand méme quelques lecons. En outre, lors de difficultés
rencontrées en son sein, elle avait fait appel a lui et 2 Capiton deux «hommes
d’union» pour aider a rétablir la paix.?

Mais ce qui nous parait intéressant a souligner est le fait qu’on trouve a Bile,
au sein de I’Université, la réplique de la «Prophezei» de Zurich38. Des I'été€ 1531,
dans le cheeur de la cathédrale, un texte de ’Ecriture est expliqué du point de vue
philologique, du point de vue dogmatique, enfin du point de vue de ’application
pratique pour le public laique.3?

Malgré des différences et aussi des divergences (Castellion quitte Genéve et
enseignera a Bale), Calvin a eu le spectacle, non loin de chez lui, de ce qu’est une
université réformée selon les données de I’Ecriture.

Les hautes écoles issues de la Réforme et en particulier celle de Genéve, ap-
paraissent donc comme des établissements fortement structurés sur la base de la
révélation chrétienne telle qu’elle est contenue dans I’Ecriture sainte. C’est ainsi
qu’elles poursuivent leur destinée qui, si elle se modifie au cours des siccles, n’en
est pas moins ancrée dans leur histoire, histoire qui peut les aider, aujourd’hui
encore, étre fidéles a leur mission.

Jaques Courvoisier, Genéve

35 Borgeaud (n. 1), p. 33.

36 R, Thommen, Geschichte der Universitat Basel (1889), p. 32.

37 E. Bonjour, Die Universitidt Basel 1460-1960 (1960), p. 111, 114.

38 La «Prophezei», nom qui lui fut donné par Zwingli d’aprés I Cor. 14/28-33, avait été
prévue 4 Zurich par 'ordonnance du magistrat en 1523. Cette institution est considérée comme
la cellule mére de la future faculté de théologie. Elle réunissait les pasteurs, prédicateurs,
chanoines, chapelains et les éléves avancés autour de I’étude de I’Ecriture, dans le cheeur du
«Grossmiinster». Un participant lisait en latin un texte de ’Ancien Testament dans la Vulgate.
Ce texte était ensuite Iu en hébreu, puis expliqué en latin; on passait ensuite & la traduction
grecque des LXX, suivie d’'une explication tenant compte de la terminologie grecque. On
terminait par la lecture et I’explication du texte en allemand, ceci en vue de la prédication
a faire en public. La «Prophezei» avait lieu tous les jours sauf le dimanche et le vendredi,
jour de marché. Elle correspondait sans doute davantage & un séminaire qu’a un cours, re-
marque O. Farner, Huldrych Zwingli, seine Verkiindigung und seine ersten Friichte 1520-1525
(1954), p. 521 sqq.

39 Bonjour (n. 37), p. 114.



	La haute école de Genève au XVIe siècle

