
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 35 (1979)

Heft: 3

Artikel: Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel

Autor: Schmidt, Martin Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878481

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878481
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel

«Vernüwert inwendig und ußwendig.»
Aus einer Basler Predigt Karlstadts.

Die Jahre 1534-1541, in denen Andreas Bodenstein von Karlstadt bis zu
seinem Tod als Pfarrer zu St. Peter und Professor hauptsächlich für Altes Testament

in Basel wirkte, gehören zu den ruhigeren in seinem bewegten Leben.1 Zwar
wurde er auch damals in einen Streit zwischen der Universität bzw. dem Rat und
der Pfarrerschaft verwickelt, und die alte Anklage, er sei ein eigenmächtiger
Unruhestifter, tönte nicht nur von Wittenberg aus weiter2, sondern wurde nun auch
von Myconius und anderen Baslern aufgenommen, ja fand zeitweise sogar bei den
ihm sonst so wohlgesonnenen Zürchern Widerhall.3 Wollte Karlstadt mit der «so
oft bewährten Selbständigkeit seiner Denkweise»4 oder gar durch Schwächen, die
er schon selber an sich beklagt hatte5, das weit verbreitete Urteil wieder zerstören,
er sei durch die rauhen Erfahrungen seines Lebens reifer und milder geworden?6
Es gibt aber Anhaltspunkte dafür, dass Karlstadt sich und den Seinen diese neuen
Schwierigkeiten gerne erspart hätte. Er konnte ihnen aber nicht ausweichen; sie

reichten in ihren Wurzeln in die Anfänge der Basler Reformation zurück.7 Auf
dem Grund solcher Streitpunkte wie dem Verlangen des Rates, «dass die
Theologieprofessoren künftig verpflichtet sein sollten, den Doktorgrad anzunehmen, und dass
die Fakultät über die Pfarrerschaft die nötige Kontrolle besass»8, lag die Frage
nach dem Verhältnis zwischen Kirchenreform und Universitätsreform.

1 Zu Karlstadts Schweizer Periode (seit 1530) s. H. Barge, Andreas Bodenstein von
Karlstadt, 1-2 (1905), 2, S. 420-518.588-614; U. Bubenheimer, Consonantia Theologiae et Iuris-
prudentiae. Andreas Bodenstein von Karlstadt als Theologe und Jurist zwischen Scholastik
und Reformation (1977), S. 251-280. 286 f. Ebd. S. 286: «Karlstadt ist in Basel in eine neue
Phase relativ eigenständigen Theologisierens eingetreten.» Die sonstige Literatur zu Karlstadt
(ebd. S. 4-10. 301-319) geht wenig auf seine Schweizer Periode ein, ausser C. A. Pater,
Karlstadts Zürcher Abschiedspredigt über die Menschwerdung Christi: Zwingliana 14, 1 (1974),
S. 1-16.

2 Barge (A. 1), S. 445.483. Zum Streit zwischen Luther und Karlstadt vor 1530: Barge,
1 u. 2; K. Müller, Luther und Karlstadt (1907); Rezension beider Werke von W. Köhler: Göt-
tingische gelehrte Anzeigen 174 (1912), S. 505-550; J. S. Preus, Carlstadt's Ordinaciones and
Luther's Liberty. A Study of the Wittenberg Movement 1521-22 (1974).

3 Barge (A. 1), S. 423 f. 456. 471. 489-500.
* Barge (A. 1), S. 418.
« F. Kriechbaum, Grundzüge der Theologie Karlstadts (1967), S. 127 f.
a Barge (A. 1), S. 411.419. 483 f. 511 (Melanchthon 1543!).
7 Barge (A. 1), S. 465-476. 485-500; A. Staehelin, Geschichte der Universität Basel 1632-

1818, 2 (1957), S. 391-395; H. A. Oberman, Werden und Wertung der Reformation (1977),
S. 359-361.

a Staehelin (A. 7), S. 394.



156 M.A.Schmidt, Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel

1.

Karlstadt, der 1523 zu Wittenberg als «neuer Laie»9 seine akademischen Würden

abgelegt hatte, doch nunmehr zu Basel sich für Promotionen einsetzte, die
von anderen Theologiedozenten und Predigern als unchristliche Eitelkeit und
unnützer Zusatz zur kirchlichen Ordination abgelehnt wurden, ging es damals wie jetzt
um eine «stadtkirchliche» Erneuerung10, die Kirche und Universität miteinander
betraf, wobei ihm die Prüfung und Übung aller Gelehrten, also gerade auch der
Theologen, durch Disputationen wichtiger war als die Verleihung von Titeln.11
So unterzog er sich 1535 der Antrittsdisputation, welche die Basler Universität
von auswärts promovierten Dozenten verlangte, und damit wurde der «neue Laie»,
klerikalen Sonderansprüchen zum Trotz, ein «neuer Doktor». Die
Disputierfreudigkeit, die Karlstadts Universitätslaufbahn zu Wittenberg gekennzeichnet
hatte12, konnte folglich zu Basel, an dessen akademischer Reform der «rehabilitierte»

«erfahrene Universitätslehrer»13 einen grossen Anteil hatte14, wieder
aufleben. Drei theologische Thesenreihen hat er in Basel drucken lassen: 1535, 1538
und 1540.15 Unten werden die von 1535 und 1538 berücksichtigt.

1) In den Thesen der Antrittsdisputation von 1535 bewährt er wieder sein
Interesse an der Gnaden- und Rechtfertigungslehre und in enger Verbindung
damit der Rechtslehre sowie auch an «hermeneutischen und fundamentaltheologischen»16

Fragen. Hier waren schon seit langem Schwerpunkte seiner Theologie.
Die Themen aber, über die er in Kontroversen stand, klingen hier und in den
anderen Basler Thesenreihen nur selten an.17 Von den apologetischen und pole-

0 Kriechbaum (A. 5), S. 98-101; Preus (A. 2), S. 83. Kriechbaums Beurteilung (S. 99:
«schwärmerischer» Individualismus) lässt sich z. T. aus der eigenen Darstellung korrigieren.

i° Zum Begriff der «Stadtreformation» s. Oberman (A. 7), S. 361 f. u. ö. (s. Register).
u Sein Gutachten zur Gestaltung des theologischen Unterrichtes bei R. Thommen,

Geschichte der Universität Basel 1532-1632 (1889), S. 319-321. Dazu Barge (A. 1), S. 475 f.
12 Th. Kolde, Wittenberger Disputationsthesen aus den Jahren 1516-1522: Zeitschr. f.

Kirchengesch. 11 (1890), 448-471, S. 448 ff. 460 ff.; K. Bauer, Die Wittenberger Universitätstheologie

und die Anfänge der Deutschen Reformation (1928), bes. S. 46 f. 57 f. 83 f.; W. Maurer,
Der junge Melanchthon, 2 (1969), S. 170 ff. u. ö.; Bubenheimer (A. 1), s. Register unter
«Disputationen».

is Vgl. Bubenheimer (A. 1), S. 254 f.
Ii S. o. A. 11. Bubenheimer (A. 1), S. 254-259.
is A. Bodenstein von Karlstadt, Axiomata disputationis pro receptione ad facultatem Theo-

logicam gymnasii Basiliensis (Basel 1535); Ders., Themata istaec Deo propitio disputabimus
Basileae, diebus quas Iovis vocant, in auditorio Theologorum (Basel 1538). Ders., Loci
communes sacrae scripturae (Basel 1540), erste und einzige Lieferung einer alphabetisch geordneten
Behandlung wichtiger theologischer Begriffe, enthält 48 Disputationsthesen zu «abnegatio»,
abgedruckt bei Barge (A. 1), S. 611-613; vgl. Bubenheimer (A. 1), S. 259.

i° Bubenheimer (A. 1), S. 281.
17 S. immerhin Axiomata (A. 15), These 134: «Gradus, quos magisteria vocant et docto-

ratus, minime sunt in numéro per se malorum.» Vgl. dazu, bes. zu «per se», Barge (A. 1),
S. 467. Bubenheimer (A. 1), S. 270 f., zeigt die «stadtkirchliche» Haltung (s. o. A. 10) in Th. 70
der Axiomata (s. u. im Text) und deren Zusammenhang mit der Kontroverse über die
Promotionen.



M.A.Schmidt, Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel 157

mischen Traktaten, die er nach dem Zeugnis eines Studenten aus dem Jahr 1533
veröffentlichen wollte - oder zu schreiben plante? -, hat sich nichts erhalten.18 Die
Thesenreihe von 1535 aber bietet - was sich im bisherigen Werk Karlstadts noch
nicht fand - «in ihrem systematischen Aufbau gewissermassen eine Dogmatik in
Kleinform».19 Die in der Mitte stehende Abteilung «De homine» (Thesen 60-81),
in der sich auch schon die Grundgedanken für die noch folgenden Abteilungen
über die Sünde und über das Gesetz finden20, ist in starkem Masse durch den
Gedanken der Erneuerung des Menschen - von der Wiedergeburt bis zur eschato-
logischen Vollendung - bestimmt.

R. J. Sider hat gezeigt, dass Karlstadt schon in den vielen Schriften der Jahre 1523-1525
eine «theology of regeneration» im Sinn hatte.21 Damit ist keine systematisierte und thematisch
gestufte Lehre im Sinn einer von der Berufung über die Wiedergeburt bis zur eschatologischen
renovatio sich entfaltenden «Heilsordnung» gemeint, vielmehr - so möchte ich meinen
Eindruck zusammenfassen - eine Engführung verschiedener theologischer Begriffe und Anliegen
unter dem Begriff der Erneuerung. Stark asketisch oder mystisch klingende Ausdrücke dieser
Zeit Karlstadts zielen nicht - was sie in Zusammenhängen eigentlicher Mystik tun würden -
auf das Überschreiten der gewöhnlichen kreatürlichen Gegebenheiten zu einem innerseelischen

Jenseits hin oder gar auf ekstatische Entpersönlichung. Sie wollen vielmehr -
zusammen mit anderen Ausdrücken und Vorstellungen - die Radikalität der gnadenhaften Neu-
werdung als «ethical change», «inner transformation»22 herauszuarbeiten helfen.22 Insbesondere

lassen sich im Begriffsfeld der Erneuerung der «Legalismus» und der «Spiritualismus»,
die man beide bei Karlstadt fand, denen in gleicher Weise gerecht zu werden, aber sehr schwer
fiel24, sinnvoll aufeinanderbeziehen und in ihren wahren Proportionen erkennen. In der Tat
wird das Gesetz nicht, wie bei Luther, als vermeintlicher Heilsweg durch den wahren Heilsweg

der «Gnade durch Glauben» - und nicht durchs Gesetz - abgelöst; vielmehr wird es durch
die Gnade erfüllbar gemacht.2® Damit wird es gleichzeitig vom äusseren Gesetz des
Buchstabens zum inneren, lebendigen, erneuernden Gesetz des Geistes. Unsere Erneuerung ist
sowohl ihrem Beginn als ihrer Vollendung nach ein Geschenk der Gnade und eine Wirkung des

is Barge (A. 1), S. 451.
18 Bubenheimer (A. 1), S. 258.
20 Th. 1-29: «De Deo»; Th. 30-59: «De Christo»; Th. 60-81: «De homine'; Th. 82-98:

«De peccato»; Th. 99-133; «De lege»; Th. 134-151: «aliorum locorum» (exegetische u. a.
Einzelfragen). Bubenheimer (A. 1) behandelt dieses Werk S. 257 f. 264-280, wobei er viele Thesen
wörtlich wiedergibt.

21 R. J. Sider, Andreas Bodenstein von Karlstadt. The Development of his Thought 1517-
1525 (1974), S. 202-303. Diese Studie entspricht grösserenteils seinem Aufsatz Karlstadt's
Orlamünde Theology. A Theology of Regeneration: Mennonite Quart. Rev. 45 (1971), S. 191-
218. 352-376.

22 Sider (A. 21, 1. Titel), S. 236.
23 Sider (A. 21, 1. Titel), bes. S. 212. 223-227. 234 f. 291 f. (Bezugnahmen auf Rom. 6,4 und

Gal. 2, 20, auch 1. Kor. 15, 45-49 und Lev. 20,7.26). Zum Verhältnis zwischen Wiedergeburt
und vollkommener Heiligung ebd. S. 246-254. 283-291.

24 S. den Bericht bei Sider (A. 21, 2. Titel), S. 192-195; ferner Kriechbaum (A. 5), S. 107 f.
115.

2® Dies bleibt die Grundlage des Karlstadtschen Augustinismus seit 1517 (E. Kähler, Karlstadt

und Augustin. Der Kommentar des Andreas Bodenstein von Karlstadt zu Augustins
Schrift De spiritu et litera [1952], bes. S. 37-40) bis zuletzt (Bubenheimer [A. 1], S. 275. 285 f.).
Vgl. H. J. Hillerbrand, Andreas Bodenstein of Carlstadt, Prodigal Reformer: Church History
35 (1966), S. 379-398; Kriechbaum (A. 5), S. 40-76; Sider (A. 21, 1. Titel), S. 277-283.



158 M. A.Schmidt, Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel

Geistes, der die Erneuerungskraft par excellence ist. Es handelt sich also bei dieser Erneuerung

- gesamthaft und bei jedem ihrer Aspekte oder Phasen - nicht um ein punkthaftes
Geschehen eines plötzlichen Überganges von einer alten zu einer neuen Ordnung, sondern um
einen Prozess, der in sich nach Anfang, Fortgang und Vollendung geordnet ist. Die «Früchte»,
die es auf diesem Weg gibt, und der eschatologische Abschluss sind nicht Folgen einer einmal
geschehenen, sondern Phasen einer ihrer Vollendung entgegengehenden Erneuerung.2«

Die Thesen von 1535 schildern in ihrem letzten Hauptteil das göttliche Gesetz
als Gottes wissende und wollende Weisheit (Th. 99), als welche es «per se...
spiritualis est» (Th. 112).27 Als Geist und Gesetz ist Gott selber das Prinzip der
Wiedergeburt und Erneuerung des Menschen. Diese Sicht steht schon im Mittelpunkt

der Thesen «über den Menschen» (60-81). In für ihn neuartiger Weise28

sieht hier Karlstadt den Zustand des Menschen vor der Rechtfertigung nicht
einfach als verdorben, sondern betont auch das an ihm, was der Verderbnis anheimfiel

und ihr auch - wenn auch nicht durch Selbstbefreiung - wieder entrissen werden

kann. Das ist die Gottebenbildlichkeit (Th. 60: «Homo in similitudine Dei
secundum imaginem Dei procreatus est rectus»), von der es heisst (Th. 62): «Illam
opinionibus vanis corrumpi, peccatis obliterari, non funditus eripi.» Dieses sehr
aktive Prinzip kann sich doch nicht selber wieder aus seiner Verschüttung
befreien; so begehrt es heftig nach «Ausbruch» (Th. 63).29 Als «lex cordibus omnium
inscripta» (Th. 66; Rom. 2,15) ist es der naturrechtliche Massbegriff alles
individuell und gesellschaftlich guten Tuns (Th. 67-70).30

So ist die Gottesebenbildlichkeit Grundlage und Prinzip eines Wirkens, das in
den Thesen 70-81 als Erneuerung des Menschen und als Kampf gegen die Sünde -
somit nicht als naturhaft selbsttätiges Wachsen des Neuen - erläutert wird.81 Es

26 Sider (A. 21, 1. Titel), S. 284. 288 f.
27 Vgl. o. A. 20. Die hier erwähnten einzelnen Thesen finden sich in der Ausgabe von

1535 (A. 15) auf den Blättern A3V (Th. 60) bis A6r (Th. 134), auch bei Bubenheimer (A. 20).
28 Bubenheimer (A. 1), S. 265-267, findet in der «positiveren Bewertung der Kreatürlich-

keit des gefallenen Menschen» ein Indiz für seine «Beurteilung von Karlstadts Basler Zeit als
'humanistisch-reformatorische' Phase» (S. 267).

2» Th. 63: «Igniculus ille a Deo datus subter impositam vitiorum molem pressus gemit,
ad eruptionem tarnen molitur.»

so Th. 67-69: «(67) Et omnia legis opera in eadem conscripta. (68) Quare minime pessime
statuere, modo recte intellexerunt arbitrantes religionem Dei iuris gentium esse. (69) Quando
autem Christus nos ad earn amandat perdiscendam: Quaecunque, inquit, quae vultis etc.,
consequens est eadem imagine omnia tum societatis tum humanitatis iura contineri.» Th. 70:
s. u. im Text.

3i Th. 71-73: «(71) Flac regeneramur renovamurque cognitione Dei, iustitia et veritatis
sanctimonia ad Christi imaginem nequaquam corruptam. (72) In qua (imagine) renovata
Christus habitat et regnat. (73) Corpus peculiaris regenerationis indignum est, sed regenerabitur
ob spiritum habitantem in mente.» Die folgenden Thesen, die von der Terminologie des

Kampfes beherrscht sind (Th. 78: «Belligerandum igitur adversus nosmetipsos, adversus hanc

quam alimus et circumcirca congerimus carnem»), haben in diesem Zusammenhang nichts
Synergistisches (Bubenheimer [A. 1], S. 270). Th. 81: «In illa corporis regeneratione, quum
Christus regnum patri tradet, discrimen erit, aliis ut sol lucentibus, aliis clarius, aliis obscurius
fulsuris.»



M.A.Schmidt, Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel 159

ist eine Wiederherstellung gemeint, wie sie unter uns noch nicht vollendet ist:
«Eam imaginem si restitutam ac perceptam haberemus, cessaret armorum fragor,
fraudes exciderent, pararetur civitas» (Th. 70). Wäre dieser Fanfarenstoss am
Anfang einer Thesenreihe, in der immer wieder von Wiederherstellung, Wiedergeburt,
Erneuerung die Rede ist (70-73), nicht ein guter Anlass zu sorgenvollen
Bemerkungen über die Geringfügigkeit des bis anhin erreichten Fortschrittes zur
Totalerneuerung des Menschlichen? Könnte hier nicht davor gewarnt werden, die
geschehene Rechtfertigung als die Hauptsache zu betrachten und sich um deren
Früchte zu wenig zu sorgen? Karlstadt, dem diese Sorge nicht fremd gewesen ist32,

vermeidet an der Schlüsselstelle der vorliegenden Thesen, wo Anthropologie in
Soteriologie übergeht, alles Imperativische, Drängende und beschreibt eine

Erneuerung des Menschen, die das Mass ihres Fortschrittes in Christus als dem
unverdorbenen Gottesebenbild hat (Th. 71), deren Realität in seinem Einwohnen
und Herrschen besteht (Th. 72), womit gegeben ist, dass kraft des uns
innewohnenden Geistes33 die Erneuerung sich auch an unserm Leib vollenden wird
(«regenerabitur», Th. 73).

Der Kampf, in dem wir trotz dieser Gewissheit noch stehen, besteht nicht so
sehr in Anfechtungen des Glaubens an eine schon gefallene Entscheidung, als
vielmehr darin, dass wir zwar auf ein Vollendungsziel hingeordnet sind, die «lex
membrorum» jedoch (Rom. 7, 23) sich gegen diese Hinordnung wehrt (Th. 75),
solange wir in diesem Leib leben (Th. 74). In dieser Weise haben wir Krieg gegen
uns selber zu führen (Th. 78), bis wir zur «corporis regeneratio» nach 1. Kor. 15, 24
kommen (Th. 81). Die beiden Gewissheiten, dass wir durch Christus schon auf
dem Weg der Erneuerung sind und dass wir die Vollendung dieser Erneuerung
von ihm noch erwarten, bringt Karlstadt so miteinander ins Gleichgewicht, dass

er den Begriff der «Rechtfertigung» in zweifacher Weise gebraucht. «Erste» und
«zweite Rechtfertigung» verhalten sich (nach Th. 117-133) zueinander wie die
Wiedererrichtung und die fortschreitende Wirksamkeit des «Gesetzes des Geistes
und Lebens» (Th. 128).34

Der Begriff der Rechtfertigung ist also auf Gottes Gegenwart in Christus durch den Geist
bezogen. Die Beziehung geschieht aber nicht allein durch den Glauben an seine tröstende
und verheissende Wortgegenwart, sondern einerseits durch die von seinem Einwohnen
ausgehende Gewissheit, dass wir nicht allein und nicht auf uns selber angewiesen sind, anderseits

32 Kriechbaum (A. 5), S. 91-93.
33 über die heutige Beurteilung Karlstadts als Spiritualist oder «Schwärmer» referiert

Bubenheimer (A. 1), S. 4-7. Die Pneumatologie der Thesen von 1535 bestätigt den trinitäts-
theologischen und christologischen Kontext, den Karlstadt auch in seiner Zürcher Predigt
von 1534 nicht verlässt; s. Pater (A. 1).

34 Zur Rechtfertigungslehre der Thesen 117-133 s. Bubenheimer (A. 1), S. 275-277 («...
soweit zu sehen ganz eigenständig», S. 275). Wie weit Karlstadts Augustinismus in seinen
früheren Phasen bei der scholastischen Vorstellung einer mit dem Heiligen Geist nicht
identischen «eingegossenen Gnade» bleibt, kann hier nicht untersucht werden. Vgl. Kriechbaum
(A. 5), S. 43.121; anderseits Sider (A. 21, 1. Titel), S. 248 f. In der Basler Zeit jedenfalls sieht
er das Heilsgeschehen ganz durch die Einwohnung des Heiligen Geistes und die von dieser
ausgehende Erneuerung und Vollendung bestimmt. Vgl. o. A. 33.



160 M.A.Schmidt, Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel

durch die vom gleichen Einwohnen ausgehende Herausforderung, uns ihrer erneuernden Kraft
zu öffnen und dem Ziel vollkommener geistleiblicher Erneuerung entgegenzuschreiten.35 Indem
Karlstadt diese beiden Aspekte der Rechtfertigung nicht gegeneinander ausspielt, kann er
sagen (Th. 127): «Bonis operibus iustificamur et non iustificamur», und es so begründen
(Th. 126): «Bonum opus duorum respectu definitur: quod ab arbore bona profectum est et
quod imaginem bonae legis exprimit.» Dem «guten Baum» können seine guten Werke nur
noch bestätigen, dass er gerechtfertigt ist (im ersten Sinn: dass das Erneuernde in ihm ist, mit
ihm begonnen hat); dieselben guten Werke können ihm helfen, die vom «guten Gesetz»
intendierte Gottebenbildlichkeit immer deutlicher in seinem Leben auszudrücken, und damit zu
seiner weiteren Rechtfertigung (im zweiten Sinn: der fortschreitenden Durchsetzung des
Erneuernden in uns) beitragen. Beide Aspekte unserer Erneuerung werden so scharf in ihrem
grossen Wert erfasst, dass nicht dem einen die Würde der vollen, eigentlichen Rechtfertigung
auf Kosten des andern (der dann nur eine Vorstufe oder aber Folge der eigentlichen
Rechtfertigung wäre) zufällt, vielmehr beide in verschiedener Art ein volles Heilsgeschehen und
damit nichts der Rechtfertigung nur Bei-, Unter- oder Nachgeordnetes, sondern diese selbst
betreffen. Der eine Aspekt ist die Radikalität der Rechtfertigung als Neuanfang mit Gott (in
seiner einwohnenden Gegenwart), als Bruch mit der heillosen Vergangenheit (der verschütteten

Gottebenbildlichkeit, des Gesetzes ohne den Geist). Der andere Aspekt ist die Totalität
der Rechtfertigung als durchgehende Neugestaltung des menschlichen Lebens bis zur escha-
tologischen Ganzerneuerung. Wie hat wohl Karlstadt in der Disputation seine knappen Thesen
über die doppelte Rechtfertigung erläutert?

2) In den Vorlesungsthesen von 1538 finden sich weitere Bemerkungen über
die Auferstehung.36 Vor diesem Wunder schien in der Geschichte der Theologie
oft die fromme Vernunft (intellectus fidei) zu versagen. Wie schon in den Thesen
73 und 81 von 1535 bemühte sich Karlstadt in seinem Spätwerk weiterhin um
dieses Geheimnis mit der Hilfe der Begrifflichkeit der Erneuerung, ausführlich in
einer Predigt von 1539 (s. u.), davor aber schon in zwei Thesen zu Ex. 3, 6, die in
ihrer Art beanspruchen, den Geist der Exodusereignisse nicht abgelöst von ihrer
Geschichtlichkeit, sondern mitten in ihr - gewissermassen einwohnend und
erneuerungskräftig - zu finden.

Die Vorlesungsthesen zu Ex. 1-8 von 1538 wollen zu einem Teil wohl nur den Hörern in
kurzen Merksätzen einprägen, was aus der Vorlesung vor allem ihnen im Gedächtnis bleiben
soll; zu einem andern Teil aber geben sie auch Gelegenheiten zu Rückfragen, zu disputierender
Verarbeitung des Gehörten, zur Erkenntnis der Sinnzusammenhänge des Textes.37 In den
vielen Einzelerklärungen «wirkt (Karlstadt) gelegentlich fast wie ein Enzyklopädist, wenn er
bei exegetischen Fragen mit auffallendem Interesse bei der Erörterung von Realien wie z. B.
historischen, geographischen oder botanischen Detailfragen verweilt».38 Zum «humanistischen»
Eindruck, den dieser Kommentar erweckt, gehört aber auch der Reichtum an philologischen
Erklärungen i. e. S., an juristischen Ausführungen, die, in enger Verbindung mit ethischen und
theologischen Fragen oft über das Einzelne hinausgehend, viel zur Bildung von Schwerpunkten
beitragen, schliesslich auch an hermeneutischen Gedanken.

35 Th. 132: «Per eandem (legem spiritus et vitae) mors abit, purgatur cor, ac Deo per
Christum conglutinatur.» Th. 104: «Nostrae legis virtus summa haec est, manifestare consilium
Dei, non solum omnia administrantis, sed homines clementer ad aeternam vitam invitantis.»
Th. 81: s. o. A. 31.

33 Themata, o. A. 15. Seitenzahlen im folgenden nach dieser Ausgabe.
37 Anfang des Prologs (S. 2): «Redeo tandem ad disputationis exercitamentum, quod

plerique vestrum vehementer desideraverunt.»
38 Bubenheimer (A. 1), S. 255. Zum Folgenden vgl. Bubenheimer, S. 254-264.



M.A.Schmidt, Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel 161

Diese konzentrieren sich auf das Bestreben, die historische und die übertragene
(«allegorische») Auslegungsweise zwar voneinander zu unterscheiden, aber doch in einem engen
Zusammenhang zu sehen. Die «Allegorie» verlässt hier nicht so sehr den Zusammenhang des

Historischen, als dass sie eher dessen Ausweitung ins gegenwärtige und zukünftige Geschehen
aufzeigen will. So kommt es oft zum Eindruck, dass das Exodus-Geschehen in einer Weise in
unseren Angelegenheiten weiterwirkt, ja sich nach weiterer Anwendung und Erfüllung in der
Zukunft ausstreckt. Historie und «Allegorien» formen ein gemeinsames Leben; diese verhalten
sich zu jener wie Zweige zu ihrem Stamm. Wie sie ohne Stamm nicht leben können, so
bedeutet die Beschäftigung mit ihnen auch nicht, dass man jenen Stamm «zugrunde gehen»
(perire) lassen will (Prolog, S. 2). Die Grenze zwischen rein historischer und übertragener
Auslegung lässt sich nicht immer scharf ziehen. Wie allgemein gelten rechtliche oder ethische
Sätze schon in ihrem historischen Kontext? (Gelten sie allgemein, dann gelten sie für uns mit;
gelten sie weniger allgemein, dann müssen sie in übertragener Weise auf unsere Verhältnisse
angewandt werden.) Die Auslegung von Ex. 2,16 f. (Th. 72-74, S. 10) führt Karlstadt bis in
«das nach dem Bauernkrieg heikle Thema der Allmendrechte».S!) Im Anschluss an Ex. 5,1 ff.
bringt er die Sache der «Gesandten Gottes» im allgemeinen vor. Solche - die dazu, wie die
des Exodus, den Ruf zur Freiheit des Gottesvolkes bringen - sind heute die Protestanten, die
gegen das Völkerrecht (das die Gesandten schützt) so verfolgt werden, wie früher Pharao
den Mose verfolgte (Th. 161-163, S. 22).*» Ex. 3, 5 hingegen erfährt in Th. 88 (S. 12) eine tro-
pologische Auslegung, in der, ähnlich wie in der Devotio moderna, paulinische und
asketischmystische Terminologie miteinander kombiniert werden: «Nudis et puris et simplicibus cogi-
tationibus, exutis omni vafricia arteque humana contemplari Deum nos oportet. Sapientiam
sapientum Dominus et perdit et pudefacit. Neque fert oculos per varias res perque cordis
figmenta fornicantes.»44 Das «legibile» und das «intelligibile» einer Geschichte richtig zu
erkennen, ist nicht immer leicht.42 In den Thesen 127-134 und 178-186 jedoch, die sich mit der
Verstockung Pharaos und im allgemeinen befassen, gibt es beim Übergang vom einen zum
andern keine besonderen Probleme.

Dass aber Mose in dem, was er zu seiner Zeit schrieb, schon eine grosse Wahrheit

mitverstanden haben wollte, die unsere Gegenwart und Zukunft gewaltig
bestimmt, sagen, Ex. 3, 6 mit Matth. 22, 32 auslegend, die Thesen 96 und 97 (S. 12):
Da Gott ein Gott der Lebendigen und nicht der Toten sei, habe Mose hier von der
Auferstehung geschrieben.

2.

Die Auferstehung scharf und eingehend als Erneuerungsgeschehen zu
verstehen, bemühte sich Karlstadt im Jahr 1539, als «ein guter fründ» ihn bat, dass er
eine Beerdigungspredigt über Hi. 7,9 f. über deren Zuhörer hinaus «anderen
lüten / durch den Truck wölte mitteilen». Karlstadt entsprach dem Begehren,
«doch mit meer worten / vnd mit schriftlicher bewärungen / am rand / ange-
zeygt» (Vorrede, S. 2). Nach der Vorrede folgt der ganze Text, eingeleitet durch

so Vgl. Bubenheimer (A. 1), S. 261.
4® Vgl. Bubenheimer (A. 1), S. 262.
44 Dazu weiter in Th. 90 (S. 12) mit Joh. 6, 44: «Quis ad characterem gloriae Dei adibit,

nisi tractus a patre audivit et didicit?»
42 Th. 157 (S. 21) zu Ex. 4, 24-26. Vgl. Bubenheimer (A. 1), S. 263.



162 M.A.Schmidt, Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel

«Volget nun die reed des heiligen lob». Er wird unten auf die Uberschriften der
Abschnitte A-F verteilt.43

A und B haben keine besonderen Überschriften bei Karlstadt. C, E und F hingegen
beginnen mit den unten angegebenen Überschriften. Dabei weicht die unten angegebene
Überschrift F von der Form ab, in welcher derselbe Textteil innerhalb des Gesamtzitates nach der
Vorrede erscheint; dort heisst es: «... vnd er wird syn statt nit me kennen.» Bei der
Überschrift D ist vielleicht ein «Von der» am Anfang versehentlich weggefallen. Alle von mir
angegebenen Bibelstellen kommen bei Karlstadt wörtlich oder paraphrasiert vor. Es sind nur
die für den Gedanken wichtigsten oder besonders illustrativen aus einer weit grösseren Fülle.
Die meisten werden mit Kapitelzahlen am Rand angemerkt (mit verschiedenen Fehlern),
manche ausführlicher kommentiert.

In den Versteilen 9b, 9c und 10a (Auslegungsteile B, C und E) haben wir fast genau den
Text des 1525 zu Zürich bei Ch. Froschauer erschienenen 3. Teils des Alten Testaments,
jedoch weniger ans Hochdeutsche angeglichen. Zu den Versteilen 9a und 10b (Auslegungsteile
A und F) findet sich eine Ubersetzung, die sich zum Teil mit dem neuübersetzten Hiob-Text
der Froschauer-Bibel von 1531 deckt, zum Teil aber (und das betrifft neben 9a beide Varianten
von 10b) eigene Wege geht.« Da Karlstadt, der sich öfters auf den hebräischen Text bezieht,
bei 9a und 10b dies besonders eingehend tut (S. 6 u. 42 f.), hat er diese Versteile wohl selber
übersetzt, wobei er sich zum Teil dem ihm ja gewiss nicht unbekannten Text von 1531
anschloss.

A (S. 3-6): « Wie ein wolcken verschwindet / vnd dahin faart. ..»
Das tertium comparationis ist genau zu beachten (S. 3). Und das ist nur das

Verschwinden, keine sonstige Eigenschaft der Wolken (S. 3 f.). Wie sie «gmacht
werdint», wie sie da oben «ynherfarend / vnd was wunder sy tribend», ist wichtig,
um andere biblische Texte zu verstehen, in denen Wolken die Macht des Schöpfers
und die Grösse seiner Schöpfung schildern helfen (S. 4 f.). Im vorliegenden Text
aber «stat nun vnser für gestehe glichnuß in dem verschwinden / vergon / vnd
hingan der wolcken» (S. 5). So verschiedenartig auch die Gründe solchen Ver-
schwindens sind, das Ergebnis ist immer dasselbe: Keine Spur bleibt zurück (S. 5 f.).

B (S. 6-12): «.. also wer zu der hell hinunnder faart. ..»
Wie eine Wolke niemals wieder als diese Wolke zurückkehrt, so fährt der

Mensch dort hinunter, woher es keine Rückkehr mehr gibt: zur «Scheol» - besser
mit «grab» als mit «hell» zu übersetzen (S. 7) -, dem Ort oder besser Zustand,
wo (wie in Ex. 10, 21-23; Hi. 10, 22; Matth. 6, 23b) Licht und Finsternis ununter-
scheidbar sind (S. 8 f.). Nicht ortsbedingte Abwesenheit des Lichtes, sondern
Unfähigkeit, das Licht zu sehen, wenn es auch schiene (Augen zu haben und nichts

43 A. Bodenstein von Karlstadt, Erlüterung dißer reed IOB VII. welcher hinunder inß grab
faart der kumpt nit widerumb heruff. Item Von der künfftigen vnd nüwen weit (Basel 1539).
Die Blattzählung dieser Ausgabe ersetze ich durch Seitenzählung wie folgt: a S. 1/2; aij S.

3/4; aiij S. 5/6; aiiij S. 7/8; b S. 9/10; bij S. 11/12; biij S. 13/14; biiij S. 15/16; c S. 17/
18; cij S. 19/20; ciij S. 21/22; ciiij S. 23/24; d S. 25/26; dij S. 27/28; diij S. 29/30; diiij

S. 31/32; e S. 33/34; eij S. 35/36; eiij S. 37/38; eiiij S. 39/40; f S. 41/42; fij S. 43/44.
44 Zur Froschauer-Bibel von 1525 J. J. Mezger, Geschichte der Deutschen Bibelübersetzungen

in der schweizerisch-reformirten Kirche (1876), S. 70; zu der von 1531 ebd., S. 90. 95.



M. A. Schmidt, Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel 163

zu sehen, entsprechend auch: Hände zu haben und nichts greifen können usw.),
macht den eigentlichen Scheol-Zustand aus (S. 9 f.). So rücken die Unfähigkeit
des Todes und die Unfähigkeit der Sünde, beide aus Adams Fall folgend, nahe
zusammen (S. 10). Wie des Sünders Glieder sich nicht nach der von Gott gewollten
Ordnung verhalten, so kennzeichnet es den Toten, «das er die glider syns lybs im
grab zu Gottes eer nit regen mag». Diese «art vnd form des grabs / so etwan eyn
hell genempt» (S. 11) schliesst aber, im Unterschied von der eigentlichen Hölle,
Hoffnung nicht aus. Bei Hiob bezeugen das die Texte 19, 25-27 und 14, 14 f.
(S. 11 f.). Mit ihnen gibt Hiob deutlich zu verstehen, dass er 7, 9 an die
Unentrinnbarkeit des Todes denkt, nicht an diejenige der «hell der verdampten / da

keyn erlösung syn wirt» (S. 11).

C (S. 12-23): «Voigt. Der kumpt nit wider heruff.»
Müssen wir uns die erhoffte Erlösung vom Tod nicht in irgendeiner Weise als

eine Rückkehr vom Tod, als ein Wiederaufsteigen des Verstorbenen vorstellen?
Dem scheint der Text zu widersprechen. «Nun sträbend aber dise wort / vfferston
vnd nit vfferston / gegen eynander / / als ouch dise reden / vß der gruben
stigen / vnd nit vßerstigen» (S. 12). Wie aber ist der Tiefpunkt, der Hi. 7, 9 und
Hi. 19, 25 gemeinsam ist - dort als ein Endpunkt, hier als ein Ausgangspunkt -, zu
verstehen? Als Staub der Verwesung (vgl. auch Hi. 7, 21b), Auflösung des Grabes,
nicht im Sinn von Jes. 66, 24 und Mark. 9, 44 (S. 14 f.). In diesem Prozess verliert
das Fleisch all seine Gestalt. Gestaltlos zu werden, nicht in eine andere Gestalt
überzugehen, ist das Ziel des Sterbens. Wenn unser Fleisch von Würmern oder
anderen Lebewesen verzehrt wird, so werden auch diese nicht in ihrer Gestalt
bleiben (S. 15). Oder sollte es für die persönliche leibliche Auferweckung eine

Schwierigkeit bedeuten, wenn die Glieder des Aufzuerweckenden an verschiedenen

Orten der Erde zerstreut waren (S. 17)? Auch dieser Einwand45 versteht
nicht, wie radikal in unserm Tod der Gestaltlosigkeit, in der das Fleisch hier
endet, die Allmacht und Allgegenwart dessen, der es auferweckt, entgegentritt.
«So sind dem Herren alle / zerströüwete glider nah vnnd gegenwürtig / in syner
hand. Also ouch die verwäsene vnd vergangne glider / körpel vnd fleisch sind jm
gegenwürtig» (S. 18). Was Ez. 37 beschreibt, ist nicht daran gebunden, dass

irgendeine Qualität, irgendeine Kohärenz des Leiblichen erhalten geblieben ist. «So

hand wir / das der Herr vnß widerumb vß härd machen kan / wie er erstlich
Adamen geschaffen / vnd gilt dem Herren glich / vns widerumb zu buwen / er
finde etwas oder gar nüts me von vns / es blibend ouch beyn oder verschwindend
in der verwäsung zu äschen / wie deren von ye weiten här vil zu äschen verbrennt
sind» (S. 19). Die Auferstehung ist also darin eine Neuerschaffung, dass sie nichts
beim Neuzuerschaffenden voraussetzt. Inwiefern sich die «Asche» oder blosse

Materie, die immerhin aus dem vorausgegangenen Zustand geblieben ist, von

45 Für Karlstadt ist er närrisch und gottlos (S. 17 f.). Im ersten sieht er «der müssig genger
subtile disputation» (S. 15). Beide Einwände haben eine alte Tradition; dazu W. R. Schoedel
(ed. and transi.), Athenagoras: Legatio and De Resurrectione (1972), S. xxvii-xxxi. 93-109.



164 M.A.Schmidt, Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel

einem blossen Nichts unterscheide, wird nicht gefragt. Wohl aber kommt es zur
Frage, ob mit dem nach Hi. 7, 9 so unwiederbringlich Verschwundenen nicht auch
seine Identität verschwunden sei. Wie können sich die erste Erschaffung eines
Menschen und seine Auferweckung als Neuerschaffung auf denselben Menschen
beziehen?

Diese unausgesprochene Frage führt Karlstadt (S. 19 f.) dazu, 1. Kor. 15, 35 ff.
beizuziehen. Hier findet er einen Zusammenhang, in dem die Rede vom «ersten»
und «zweiten Menschen» dazu dient, zwei einander folgende Gestalten eines und
desselben Menschen in ihrer grossen Verschiedenheit zu erläutern: das gleiche Ich
im jetzigen, todverfallenen und im zukünftigen, von der Verwesung befreiten
Stand. «Da bin ich / aber nit mit blödigkeit / nit mit verwäßligkeit / nit mit
eynem vertzerlichem / schwären / groben / trägen / fulen lyb / sonder mit eynem
herrlichen vnd krefftigen / mit diser krafft / an der jr nüts vermögend / hat mich

myn erlöser bekleydet / vnd mit sölicher herrligkeit vernüweret» (S. 20). Der
Begriff der Erneuerung erklärt hier die Vorstellung des Bekleidens, nicht umgekehrt.
Ausser der blossen Identität scheint nichts erhalten geblieben zu sein, das mit dem
alten Leben nicht unwiederbringlich dahingegangen wäre.

Indem also das Neuwerden den ganzen Menschen, Leib und Seele, betrifft, der
dennoch nach der Neuwerdung kein anderer Mensch sein wird, tritt die durch den
Text gestellte Frage nach der «Wiederkunft» des Menschen in ein eigentümliches
Licht.

«So kompt er wider / vnd kompt nit wider: Er kompt wider diewyl er synen geist vnnd
fleisch« bringt / so er vor hätt. Vnd kompt aber nit wider diewyl er in anderer art vnd gestalt
kompt. Er kumpt vernüwert inwendig vnd vßwendig. Er kompt nit in dem vorigen Staat / wie
er ouch nit mit dem alten vorigen läben kumpt / sonder mit vernüwertem cörpel vnd geist.
Wenn einer von dir in frembde land wandlete mit bösen sitten vnd krancken glidern / als mit
vssetzigem lyb / vnd lamen glidern / vnd khem widerumb mit guten sitten / mit reinem lyb /
mit geheilten glidern / so sprächestu zu im: Wo hastu den alten menschen gelassen? Du bist
nimme der du vor wärest / vnd er wäre doch der mensch / welcher vor dir gegangen. Nun
gibt aber die vfferstentnus zum läben tusentmal bessere tugenden vnnd sitten / vnd überschütt
den lyb mit hymmelischer reynigkeit / vnd legt jn an mit ewiger gesundheyt. Das man wol
sagen mag. Der Job wirt nit wider kommen / oder also wider kommen das syn widerkunfft so
saelig syn wirt / das ers syn wirt / vnd nit syn wirt» (S. 21).

Karlstadt beleuchtet dann (S. 21 f.) als Paralleltexte zu 1. Kor. 15, 35 ff., die
alle in ihrer Weise von radikaler und totaler Erneuerung handeln: Luk. 24, 4447;
Ex. 33, 20 und 1. Joh. 3, 2 (jetzige Unfähigkeit, eschatologische Fähigkeit zur
Gottesschau); Rom. 8, 18; Matth. 13, 43.

46 «Geist und Fleisch», «Seele und Leib» bezeichnen oft mit Betonung des je zweiten die
bleibende Identität des Menschen. S. 21 f.: Im selben Fleisch fährt Hiob ins Grab und wird er
(Hi. 19, 26) seinen Erlöser sehen, welches Fleisch dann zwar «in nüw art verwandlet ist».

4' Der Auferstandene «ist» bei den Seinen, als er dies spricht, aber nicht mehr «in der
blödigkeit», sondern «in der krafft». Darum gebraucht er die Vergangenheitsform. Er «ist» in
anderer Weise unter ihnen, als er damals «war».



M.A.Schmidt, Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel 165

Umständlich wird darauf dargelegt, dass die Auferstehung, so sehr sie, wie

gesagt, in gewisser Weise eine «Wiederkunft» des Verstorbenen ist, dennoch in
keiner Weise als seine «Rückkehr» in die alte Welt, die er verlassen hat,
verstanden werden darf (S. 22 f.).

«Uff dise wyß kumpt eyn verstorbner zu den synen vnd kumpt nit zu den synen. Das sagen
ich nit darumb / das ichs achte / das eyner yetzt vß den todten vfferstande / vnd in erklärtem
lyb sich den synen oder anderen menschen erscheyn / Sonder das söliche zu der zukünftigen
weit / vnd nit zu diser vergencklichen weit gehörend. Der aber zu der zukünftigen weit gehört
oder kumpt / der ist hinab kummen / vnd kummet nit wider / da er vor was / denn er ist nümer
der selbigen weit / als eyn alter mensch nit der jungen wält ist / Wiewol er üben das fleisch
vnd beyn / welche er in der iugend gehebt / vnd von muter lyb bracht / denn zumaal hat»
(ebd.). Das neue Menschsein der Auferstehung verbietet jede Rückkehr zur alten Welt. «Darumb

vnd also stat der verstorben wol an dem jüngsten tag vff / vnd kumpt wol in dem vorigen
fleisch / vnnd kumpt doch weder in die vorige weit / noch zu den synen / Vmm synes nüwen
Wasens halben kommet er nit wider / vnd kumpt doch das syn fleisch nüw worden ist /
darumb hats gar nit die meynung / das die todten yetzund widerkommend» (S. 23). Der jüngste
Tag (Dan. 12,2; Matth. 24; u. a.) setzt eine scharfe Grenze zwischen der jetzigen und der
künftigen Welt.

D (S. 24-34): «Künftigen weit.»
Die ganze Schilderung der künftigen Welt in D soll auslegen, «was der innhald

vnd sinn» des Textteils C sei (S. 30), was alles für den Auferstandenen endgültig
und total vergangen ist. Leitgedanke dieses Exkurses ist: Als «künftige» Welt ist
die neue Welt in keiner Weise eine «wiederkommende». Mit einer Fülle von
Bibelzitaten entfaltet Karlstadt eine Eschatologie, die immer und immer wieder
verkündet, was Gott in der Zukunft tun wird, aber keineswegs mit der Frage zu tun
hat, was denn aus unserer Welt werden soll. Eher, als dass sie Altes erneuern oder

gar wiederkehren lassen, schaffen Gottes Taten Neues. Zwar gibt es auch den
Gesichtspunkt, nach dem gewisse Seinsqualitäten der zukünftigen Welt nicht ohne
Kontinuität mit solchen unserer jetzigen Welt sind. Aber diesen Gesichtspunkt
betont Karlstadt eigentlich nur, wenn er von den zukünftigen Verdammten spricht;
das Leiden, das unsere Welt in zeitlicher Befristung kennt, wird ihnen in ewiger
Ausdehnung zuteil (S. 24 f.). Bei der Betrachtung der zukünftigen Seligkeit
hingegen dient das Natürliche mehr dazu, den grossen Unterschied des künftigen vom
jetzigen Zustand direkt oder analog zu beschreiben, so nach Matth. 13, 43; Luk.
20, 36; Dan. 12, 3; 1. Kor. 15, 40-42; 2. Thess. 1, 10 (S. 25). So gibt es (mit Dan.
12, 2 und Joh. 5, 28 f.) «zweyerley vfferstentnus» zu gegensätzlichen Zielen: «Das

gericht ist das gegenteyl des läbens / vnd äben die verdamnus vnd ewiger tod»
(S. 26). Die Verdammten «stond meer zum tod vff / denn vom todte» (S. 25).
Bei den Seligen ist alles Werk des messianischen Neugestalters, auf den schon
Hiob (19, 25 f.) gehofft hatte. Sein Name nach Jes. 9, 5 ist besser mit «vatter der

zukünfftigen weit» wiederzugeben als mit «vatter der ewigkeyt». Die Zukunft ist
ihm vom Vater übergeben als etwas, das nicht einfach kommt und sich ergibt:
«Wie nun Christus vnser Herr die künfftige weit mache vnnd schaffe / gebäre vnd
modele wil ich kürtzlich anzeygen» (S. 27). Mit dem Vater gemeinsam schafft



166 M.A.Schmidt, Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel

Christus den Seinen eine herrliche neue Welt (S. 27-29), ist aber auch Stein des
Anstosses und Richter der Verdammten (S. 29 f.). Wenn von diesen wieder einer
in sein Haus käme, so könnte man von ihm wohl sagen, er komme nicht: «diewyl
er in einander weit gehörte vnd mit eyner art angezogen war / die der art diser
weit vngemäß wäre» (S. 29), und er komme doch. Karlstadt erwähnt dies hier
nur als Möglichkeit, um dann zu sagen, wieviel unpassender es noch wäre, an
solche gespenstische Rückkehr ins alte Haus und Leben zu denken, wenn es sich
um Selige handelte (S. 29 f.). Diesen bedeutet ja gerade die künftige, ewige Welt
ihr «Haus» (vgl. Matth. 13, 43; Jes. 30, 26; 2. Kor. 5,1 f.; Joh. 14, 2 f.; u.a.):
«... denn kumpt der erlöset vnd vernüwert mensch recht in syn vatterlandt in das

groß liechts vnd hüpsches huß / da won vnnd fröligkeyt von ewigkeit zu ewigkeit
syn wird» (S. 30). Der selige Auferstandene hat die Welt der Toten derart hinter
sich, dass jegliche Rückkehr in unsere Welt diesseits des Todes undenkbar
erscheint.

Es bleibt die Aufgabe, sich mit den biblischen Berichten auseinanderzusetzen,
nach denen Tote in unserm Leben wieder erweckt worden sind. Karlstadt erörtert
sie der Reihe nach (von 1. Kön. 17,17 ff. bis Apg. 9, 36 ff.), um zu zeigen (S. 31-
34), dass Gott hier «wider gemeyne Ordnungen» Ausnahmen machte, um, wie
Jesus nach Joh. 11, 40 selber sagte, seine Macht und Herrlichkeit zu erweisen
(S. 32). Der Leib, den diese annahmen, war auch nicht ein neuer Leib wie bei den
eigentlichen Auferstandenen, sondern noch einmal der alte, sterbliche. So wurden
sie nicht zurückgesandt, um uns über den Zustand der Toten zu unterrichten. Was
wir darüber zu wissen haben, betrifft die Auferstehung und das Gericht, so wie das

Evangelium uns vor Augen stellt. Und dieses zu verkünden hat Gott weder Engeln
vom Himmel (Gal. 1, 8) noch gar wiederkehrenden Verstorbenen (Luk. 16, 27-31)
aufgetragen.

E (S. 34—41 ): «Und er kumpt nit wider in syn huss.»
Aus seelsorgerlichen Gründen beschäftigt sich Karlstadt weiterhin ausführlich

mit der Frage, ob und wie Verstorbene zu den Ihren zurückkehren. In diesem
Auslegungsteil führt er dazu die Unterscheidung zwischen Rückkehr in Gedanken
(«im Gemüt») und «persönlicher» (oder «wesentlicher») Rückkehr ein. Luk. 16,
27 f. zeigt, wie ein Verdammter in Gedanken zu den Seinen zurückkehrt (S. 34).
Erst recht lieben es die gerechten Verstorbenen, auf diese Weise wieder zu uns zu
kommen (S. 35 f.). Sie freuen sich mit, wenn sich bei uns jemand bekehrt (Luk.
15, 7), ja sie bitten «vff eyn wyß» Gott für ihre Hinterbliebenen (S. 36). Das stellt
sie aber keineswegs als unsere «furbitter oder verträtter / nebend den herrn». Nur
Gott vermag dort, wo er in Gedanken ist, auch in Person zu sein. Und nur Christus
vertritt uns wahrhaft (nach Hebr. 7-10) vor Gott, weil er als einziger schuldlos
für Schuldige gestorben ist (Dan. 9,18; Ps. 143, 2; 1. Petr. 2,19-24; u. a.). Damit
sollte genügend gezeigt sein, «welcher massen die verstorben in jre hüser kommend
vnd nit kommend».

Es gibt aber auch Vorstellungen, nach denen Verstorbene uns heimsuchen, um
uns um unsere Hilfe zu bitten, nicht um uns Hilfe zu bringen. Hören wir nicht in



M.A.Schmidt, Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel 167

Hi. 19, 21 f. eine aus dem Fegfeuer zurückgekommene Seele zu ihren noch lebenden

Angehörigen reden? Gegen diese beliebte Auslegung soll man auch hier «des
Herrn wort in dem sinn fassen / in welchems der Herr geredt» (S. 36). Hier bittet
Hiob aus seinen ganz irdischen Qualen seine irdischen Hausgenossen und Freunde
um Erbarmen und Verständnis. Deren Unbarmherzigkeit bestand darin, dass sie
in Hiobs Elend nicht eine Gelegenheit nach Matth. 25, 31-46 sahen, sondern einen
Anlass, den von Gott Geschlagenen nun auch ihrerseits zu plagen (S. 36-39). Die
mit vielen Schriftstellen (Luk. 16, 26-31; 1. Sam. 28; Num. 27, 15-23; Phil. 1,

19-26; u. a.) belegte Zusammenfassung und Anwendung aller bisherigen
Ausführungen über die Verhältnisse der Lebenden und Verstorbenen (S. 39-41) sagt:
Sie können voneinander nichts lernen, einander nicht helfen, wie Lebende das
untereinander vermögen und einander schulden. Luk. 16, 31 lässt sich auf den
Verkündigungsdienst so anwenden: Auch einem von den Toten zurückgekehrten
Apostel würde man nicht glauben. Wer «one nachteyl» von Paulus gelehrt werden
will, «der läß syn werck vnd bûcher / die er vß Gottes geyst allhie geschriben /
vnd hinder jm gelassen» (S. 41).

F (S. 41-44): «Voigt im Text. Und es wird in syn ort oder end nit me kennen.»
Inhaltlich bietet die Auslegung hier nichts Neues mehr. Doch dehnt Karlstadt

seine seelsorgerlichen Bemühungen um die rechte Beziehung zu den Verstorbenen
nun auch auf Abergläubisches im engeren Sinn aus. Käme einer von den Toten
zurück, so würden ihn die Seinen «nit annemmen noch erkennen / wiewol er jn
im läben wol bekant war». Das sollen die vielen bedenken, die von «den Polder
geystern vnd erdichten Seelen» (S. 41) etwas erwarten. Sie sollen nach Deut. 32, 7b
lieber unter den Lebenden die aufsuchen, die ihnen gut raten können. Hi. 7,10b
hat in Ps. 103,16b eine fast wörtliche Parallele. So redet die Bibel deutlich genug
gegen allen Aberglauben, der Verstorbenen an ihren früheren Stätten zu begegnen
begehrt oder fürchtet (S. 42 f.).48

Karlstadt schliesst (S. 43 f.), indem er uns noch einmal einschärft, nicht nur den
physischen Tod, sondern auch den Tod der Verdammnis zu bedenken. Der erste,
in der Vergänglichkeit alles Fleisches begründet, setzt den grossen Unterschied
zwischen den noch Lebenden und den Verstorbenen. Der zweite wird den Unterschied

zwischen den Seligen und den Verdammten in aller Ewigkeit setzen. Dass
diese letztere Unterscheidung trotz allem notwendigen Nachdenken über unsern
physischen Tod nicht vergessen werde - gibt sie diesem doch erst seinen ganzen
Ernst -, sagt eine abschliessende Bitte um gute Auferstehung vom ersten Tod und
Bewahrung vor dem zweiten Tod: «Der Herr erbarm sich unser / vnd erlüchte
vnsere ougen / vff das wir jn / vnd syn göttliche Wahrheit erkennend vnd liebend /
vnd der vfferstentnus der gerechten vähig erfunden wärdend. Amen» (S. 44).

48 ûbçr die sich an die Zeit vor und nach dem Tod Karlstadts knüpfenden Spuklegenden
s. Barge (A. 1), S. 509-515. S. 510: «Vielleicht dachte» Karlstadt bei diesem Passus seiner
Predigt «an die eigne abergläubische Gattin.»



168 M.A.Schmidt, Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel

3.

Dass Karlstadt in dieser Auferstehungspredigt einen Text auslegte, der gerade
das Gegenteil zur Auferstehung zu besagen scheint, zeigt a) seine alte Liebe für
die Disputation, b) sein Bestreben, die Auferstehung als radikale Erneuerung zu
verstehen, c) sein Widerstreben gegen jede Verwechslung der Totenauferweckung
mit einer blossen Rückkehr des Vorherigen oder zum Vorherigen.

a) Karlstadt nimmt den scheinbaren Widerspruch zwischen Hi. 7,9 f. und
Hi. 19, 25-27 so auf, dass er «Nichtwiederkommen» und «Wiederkommen» in
betonter Gegensätzlichkeit stehenlässt, ja zu einer häufig gebrauchten Struktur des
«Sic et non» (die er z. B. auch auf die fragwürdige Rückkehr Verstorbener
anwendet) ausbaut. Das ist scholastisch und nicht scholastisch.

b) Der Widerspruch wird nicht nach den Regeln einer allgemeinen Begriffskunst
aufgelöst, sondern wird zur sinnvollen Aussage, wenn man das Besondere von
Verhältnissen zu erfassen sucht, in denen Kontinuität und radikale Änderung
gleicherweise zu behaupten sind. Das führt uns ins Endgeschichtliche. Näher, als

wenn man mit Augustin das Wunder der Gnade oder mit Luther die Errettung
durch den Glauben betont, rückt die Auferstehung in den Brennpunkt des
Heilsverständnisses, wenn man - mit Karlstadts Thesen von 1535 - die Erneuerung des

Menschen betont. In der Predigt von 1539 nimmt Karlstadt keine Gelegenheit,
sich an eine seiner alten Problemfronten - Gesetz, Geist oder gar Sakramente -
zu begeben. Das hindert ihn nicht daran, von der Auferstehung mit grossem Be-
wusstsein seiner theologischen Herkunft zu handeln. Bei allen Mängeln dieser

Predigt - Weitschweifigkeit, unnötige Wiederholungen, gelegentliches Ausbreiten
von Nebensächlichkeiten könnten attestiert werden (ob sie müssen, ist eine andere
Frage) - finden wir eine sehr perspektivenreiche Exegese. Tod und Auferstehung
erscheinen nicht als ein Spezialthema, sondern als die Wasserscheide der ganzen
biblischen Botschaft. In dieser seiner letzten vollendeten Schrift scheint Karlstadt
auf seine Weise den Weg, der 1517 mit der Entdeckung der augustinischen
Gnadenlehre begonnen hatte, weit in die Richtung auf Paulus zurückgegangen zu sein,
doch unter anderen Leitsätzen als etwa Rom. 1,16 f. - eher auf einer Linie von
Gal. 2, 20 zu 1. Kor. 15.

c) Auf dieser Linie ist es ein sehr praktisches Anliegen, dass Erneuerung nicht
Rückkehr zum Alten ist. Hinter dem Kampf gegen die Pervertierung des Glaubens
an ein jenseitiges Leben, mit welcher Karlstadt seine ganz persönlichen
Erfahrungen gehabt haben mag, merkt man das weitere Anliegen: von der Erneuerung
der Christen und des Christentums, wenn sie wirklich als etwas Neues geschenkt
wurde, nicht abzustehen. Es war ein lebenslanges Anliegen Karlstadts, das Neue,
das sich vollenden wollte, nicht liegenzulassen, den einmal eingeschlagenen Gang
nach vorwärts nicht zu einer Rückkehr umzubiegen. Wenn es um Göttliches geht,
dann ist eine Zeit, die sich im Kreis dreht, gnadenlos. Darum die (nicht immer
leicht zu verstehenden) Bemühungen um ein wirkliches Erfassen dessen, was
eschatologische Wiederkehr des Lebens von blosser Rückkehr unterscheidet.

Martin Anton Schmidt, Basel


	Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel

