Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 35 (1979)

Heft: 3

Artikel: Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel
Autor: Schmidt, Martin Anton

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878481

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878481
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel

«Verniiwert inwendig und uBwendig.»
Aus einer Basler Predigt Karlstadts.

Die Jahre 1534-1541, in denen Andreas Bodenstein von Karlstadt bis zu
seinem Tod als Pfarrer zu St. Peter und Professor hauptsédchlich fiir Altes Testa-
ment in Basel wirkte, gehoren zu den ruhigeren in seinem bewegten Leben.! Zwar
wurde er auch damals in einen Streit zwischen der Universitdt bzw. dem Rat und
der Pfarrerschaft verwickelt, und die alte Anklage, er sei ein eigenméchtiger Un-
ruhestifter, tonte nicht nur von Wittenberg aus weiter?, sondern wurde nun auch
von Myconius und anderen Baslern aufgenommen, ja fand zeitweise sogar bei den
ihm sonst so wohlgesonnenen Ziirchern Widerhall.? Wollte Karlstadt mit der «so
oft bewdhrten Selbstdndigkeit seiner Denkweise»* oder gar durch Schwachen, die
er schon selber an sich beklagt hatte5, das weit verbreitete Urteil wieder zerstoren,
er sei durch die rauhen Erfahrungen seines Lebens reifer und milder geworden?¢
Es gibt aber Anhaltspunkte dafiir, dass Karlstadt sich und den Seinen diese neuen
Schwierigkeiten gerne erspart hitte. Er konnte ihnen aber nicht ausweichen; sie
reichten in ihren Wurzeln in die Anfinge der Basler Reformation zuriick.” Auf
dem Grund solcher Streitpunkte wie dem Verlangen des Rates, «dass die Theologie-
professoren kiinftig verpflichtet sein sollten, den Doktorgrad anzunehmen, und dass
die Fakultdt iiber die Pfarrerschaft die notige Kontrolle besass»8, lag die Frage
nach dem Verhiltnis zwischen Kirchenreform und Universitédtsreform.

1 Zu Karlstadts Schweizer Periode (seit 1530) s. H. Barge, Andreas Bodenstein von Karl-
stadt, 1-2 (1905), 2, S.420-518. 588-614; U. Bubenheimer, Consonantia Theologiae et Iuris-
prudentiae. Andreas Bodenstein von Karlstadt als Theologe und Jurist zwischen Scholastik
und Reformation (1977), S.251-280.286 f. Ebd. S.286: «Karlstadt ist in Basel in eine neue
Phase relativ eigenstindigen Theologisierens eingetreten.» Die sonstige Literatur zu Karlstadt
(ebd. S. 4-10. 301-319) geht wenig auf seine Schweizer Periode ein, ausser C. A.Pater, Karl-
stadts Ziircher Abschiedspredigt iiber die Menschwerdung Christi: Zwingliana 14, 1 (1974),
S. 1-16.

2 Barge (A.1), S.445.483. Zum Streit zwischen Luther und Karlstadt vor 1530: Barge,
1 u. 2; K. Miiller, Luther und Karlstadt (1907); Rezension beider Werke von W. Kohler: Got-
tingische gelehrte Anzeigen 174 (1912), S.505-550; J.S. Preus, Carlstadt’s Ordinaciones and
Luther’s Liberty. A Study of the Wittenberg Movement 1521-22 (1974).

3 Barge (A. 1), S. 423 £. 456. 471. 489-500.

4 Barge (A. 1), S. 418.

5 F. Kriechbaum, Grundziige der Theologie Karlstadts (1967), S. 127 f.

6 Barge (A. 1), S.411.419. 483 f. 511 (Melanchthon 1543!).

7 Barge (A.1), S.465-476.485-500; A. Staehelin, Geschichte der Universitit Basel 1632-
1818, 2 (1957), S.391-395; H. A. Oberman, Werden und Wertung der Reformation (1977),
S. 359-361.

8 Staehelin (A. 7), S. 394.



156 M. A.Schmidt, Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel

1,

Karlstadt, der 1523 zu Wittenberg als «neuer Laie»® seine akademischen Wiir-
den abgelegt hatte, doch nunmehr zu Basel sich fiir Promotionen einsetzte, die
von anderen Theologiedozenten und Predigern als unchristliche Eitelkeit und un-
niitzer Zusatz zur kirchlichen Ordination abgelehnt wurden, ging es damals wie jetzt
um eine «stadtkirchliche» Erneuerung'®, die Kirche und Universitdt miteinander
betraf, wobei ihm die Priifung und Ubung aller Gelehrten, also gerade auch der
Theologen, durch Disputationen wichtiger war als die Verleihung von Titeln.!!
So unterzog er sich 1535 der Antrittsdisputation, welche die Basler Universitit
von auswirts promovierten Dozenten verlangte, und damit wurde der «neue Laie»,
klerikalen Sonderanspriichen zum Trotz, ein «neuer Doktor». Die Disputier-
freudigkeit, die Karlstadts Universitdtslaufbahn zu Wittenberg gekennzeichnet
hatte'2, konnte folglich zu Basel, an dessen akademischer Reform der «rehabili-
tierte» «erfahrene Universitidtslehrer»!® einen grossen Anteil hatte!4, wieder auf-
leben. Drei theologische Thesenreihen hat er in Basel drucken lassen: 1535, 1538
und 1540.15 Unten werden die von 1535 und 1538 beriicksichtigt.

1) In den Thesen der Antrittsdisputation von 1535 bewihrt er wieder sein
Interesse an der Gnaden- und Rechtfertigungslehre und in enger Verbindung da-
mit der Rechtslehre sowie auch an «hermeneutischen und fundamentaltheologi-
schen»!¢ Fragen. Hier waren schon seit langem Schwerpunkte seiner Theologie.
Die Themen aber, iiber die er in Kontroversen stand, klingen hier und in den
anderen Basler Thesenreihen nur selten an.!” Von den apologetischen und pole-

9 Kriechbaum (A. 5), S. 98-101; Preus (A. 2), S. 83. Kriechbaums Beurteilung (S. 99: «schwir-
merischer» Individualismus) ldsst sich z. T. aus der eigenen Darstellung korrigieren.

10 Zum Begriff der «Stadtreformation» s. Oberman (A. 7), S. 361 f. u. 6. (s. Register).

11 Sein Gutachten zur Gestaltung des theologischen Unterrichtes bei R. Thommen, Ge-
schichte der Universitit Basel 1532-1632 (1889), S. 319-321. Dazu Barge (A. 1), S. 475 f.

12 Th. Kolde, Wittenberger Disputationsthesen aus den Jahren 1516-1522: Zeitschr. f. Kir-
chengesch. 11 (1890), 448-471, S. 448 ff. 460 ff.; K. Bauer, Die Wittenberger Universitatstheo-
logie und die Anfinge der Deutschen Reformation (1928), bes. S. 46 f. 57 f. 83 f.; W. Maurer,
Der junge Melanchthon, 2 (1969), S. 170 ff. u. 6.; Bubenheimer (A. 1), s. Register unter «Dis-
putationen».

13 Vgl. Bubenheimer (A. 1), S. 254 f.

14 S, 0. A. 11. Bubenheimer (A. 1), S. 254-259.

15 A. Bodenstein von Karlstadt, Axiomata disputationis pro receptione ad facultatem Theo-
logicam gymnasii Basiliensis (Basel 1535); Ders., Themata istaec Deo propitio disputabimus
Basileae, diebus quas Iovis vocant, in auditorio Theologorum (Basel 1538). Ders., Loci com-
munes sacrae scripturae (Basel 1540), erste und einzige Lieferung einer alphabetisch geordneten
Behandlung wichtiger theologischer Begriffe, enthidlt 48 Disputationsthesen zu «abnegatio»,
abgedruckt bei Barge (A. 1), S. 611-613; vgl. Bubenheimer (A. 1), S. 259.

16 Bubenheimer (A. 1), S. 281.

17 S. immerhin Axiomata (A. 15), These 134: «Gradus, quos magisteria vocant et docto-
ratus, minime sunt in numero per se malorum.» Vgl. dazu, bes. zu «per se», Barge (A.1),
S. 467. Bubenheimer (A. 1), S.270f., zeigt die «stadtkirchliche» Haltung (s. 0. A. 10) in Th. 70
der Axiomata (s.u. im Text) und deren Zusammenhang mit der Kontroverse iiber die Pro-
motionen.



M. A. Schmidt, Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel 157

mischen Traktaten, die er nach dem Zeugnis eines Studenten aus dem Jahr 1533
veroffentlichen wollte — oder zu schreiben plante? —, hat sich nichts erhalten.1® Die
Thesenreihe von 1535 aber bietet — was sich im bisherigen Werk Karlstadts noch
nicht fand — «in ihrem systematischen Aufbau gewissermassen eine Dogmatik in
Kleinform».t® Die in der Mitte stehende Abteilung «De homine» (Thesen 60-81),
in der sich auch schon die Grundgedanken fiir die noch folgenden Abteilungen
iiber die Siinde und iiber das Gesetz finden??, ist in starkem Masse durch den Ge-
danken der Erneuerung des Menschen — von der Wiedergeburt bis zur eschato-
logischen Vollendung — bestimmt.

R. J. Sider hat gezeigt, dass Karlstadt schon in den vielen Schriften der Jahre 1523-1525
eine «theology of regeneration» im Sinn hatte.21 Damit ist keine systematisierte und thematisch
gestufte Lehre im Sinn einer von der Berufung iiber die Wiedergeburt bis zur eschatologischen
renovatio sich entfaltenden «Heilsordnung» gemeint, vielmehr — so mdchte ich meinen Ein-
druck zusammenfassen — eine Engfiihrung verschiedener theologischer Begriffe und Anliegen
unter dem Begriff der Erneuerung. Stark asketisch oder mystisch klingende Ausdriicke dieser
Zeit Karlstadts zielen nicht — was sie in Zusammenhingen eigentlicher Mystik tun wiirden —
auf das Uberschreiten der gewoOhnlichen Kkreatiirlichen Gegebenheiten zu einem innersee-
lischen Jenseits hin oder gar auf ekstatische Entpersonlichung. Sie wollen vielmehr — zu-
sammen mit anderen Ausdriicken und Vorstellungen — die Radikalitit der gnadenhaften Neu-
werdung als «ethical change», «inner transformation»22 herauszuarbeiten helfen.28 Insbeson-
dere lassen sich im Begriffsfeld der Erneuerung der «Legalismus» und der «Spiritualismus»,
die man beide bei Karlstadt fand, denen in gleicher Weise gerecht zu werden, aber sehr schwer
fiel24, sinnvoll aufeinanderbeziehen und in ihren wahren Proportionen erkennen. In der Tat
wird das Gesetz nicht, wie bei Luther, als vermeintlicher Heilsweg durch den wahren Heils-
weg der «Gnade durch Glauben» — und nicht durchs Gesetz — abgelGst; vielmehr wird es durch
die Gnade erfiillbar gemacht.25 Damit wird es gleichzeitig vom &dusseren Gesetz des Buch-
stabens zum inneren, lebendigen, erneuernden Gesetz des Geistes. Unsere Erneuerung ist so-
wohl ihrem Beginn als ihrer Vollendung nach ein Geschenk der Gnade und eine Wirkung des

18 Barge (A. 1), S. 451.

18 Bubenheimer (A. 1), S. 258.

20 Th. 1-29: «De Deo»; Th.30-59: «De Christo»; Th. 60-81: «De homine’; Th. 82-98:
«De peccato»; Th. 99-133; «De lege»; Th. 134-151: «aliorum locorum» (exegetische u. a. Ein-
zelfragen). Bubenheimer (A. 1) behandelt dieses Werk S. 257 f. 264-280, wobei er viele Thesen
wortlich wiedergibt.

21 R.J. Sider, Andreas Bodenstein von Karlstadt. The Development of his Thought 1517—
1525 (1974), S.202-303. Diese Studie entspricht grosserenteils seinem Aufsatz Karlstadt’s
Orlamiinde Theology. A Theology of Regeneration: Mennonite Quart. Rev. 45 (1971), S. 191-
218. 352-376.

22 Sider (A. 21, 1. Titel), S. 236.

28 Sider (A.21, 1. Titel), bes. S.212.223-227.234 f, 291 f. (Bezugnahmen auf Rém. 6,4 und
Gal. 2,20, auch 1.Kor. 15,4549 und Lev. 20, 7.26). Zum Verhiltnis zwischen Wiedergeburt
und vollkommener Heiligung ebd. S. 246-254. 283-291.

24 S. den Bericht bei Sider (A. 21, 2. Titel), S. 192-195; ferner Kriechbaum (A.5), S. 107 f.
115.

25 Dies bleibt die Grundlage des Karlstadtschen Augustinismus seit 1517 (E. K#hler, Karl-
stadt und Augustin. Der Kommentar des Andreas Bodenstein von Karlstadt zu Augustins
Schrift De spiritu et litera [1952], bes. S. 37-40) bis zuletzt (Bubenheimer [A. 1], S. 275. 285 £.).
Vgl. H.J. Hillerbrand, Andreas Bodenstein of Carlstadt, Prodigal Reformer: Church History
35 (1966), S. 379-398; Kriechbaum (A. 5), S. 40-76; Sider (A. 21, 1. Titel), S. 277-283.



158 M. A.Schmidt, Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel

Geistes, der die Erneuerungskraft par excellence ist. Es handelt sich also bei dieser Erneue-
rung — gesamthaft und bei jedem ihrer Aspekte oder Phasen — nicht um ein punkthaftes Ge-
schehen eines plotzlichen Uberganges von einer alten zu einer neuen Ordnung, sondern um
einen Prozess, der in sich nach Anfang, Fortgang und Vollendung geordnet ist. Die «Friichte»,
die es auf diesem Weg gibt, und der eschatologische Abschluss sind nicht Folgen einer einmal
geschehenen, sondern Phasen einer ihrer Vollendung entgegengehenden Erneuerung.26

Die Thesen von 1535 schildern in ihrem letzten Hauptteil das gottliche Gesetz
als Gottes wissende und wollende Weisheit (Th. 99), als welche es «per se...
spiritualis est» (Th. 112).27 Als Geist und Gesetz ist Gott selber das Prinzip der
Wiedergeburt und Erneuerung des Menschen. Diese Sicht steht schon im Mittel-
punkt der Thesen «iiber den Menschen» (60-81). In fiir ihn neuartiger Weise?2®
sieht hier Karlstadt den Zustand des Menschen vor der Rechtfertigung nicht ein-
fach als verdorben, sondern betont auch das an ihm, was der Verderbnis anheim-
fiel und ihr auch — wenn auch nicht durch Selbstbefreiung — wieder entrissen wer-
den kann. Das ist die Gottebenbildlichkeit (Th. 60: «Homo in similitudine Dei
secundum imaginem Dei procreatus est rectus»), von der es heisst (Th. 62): «Illam
opinionibus vanis corrumpi, peccatis obliterari, non funditus eripi.» Dieses sehr
aktive Prinzip kann sich doch nicht selber wieder aus seiner Verschiittung be-
freien; so begehrt es heftig nach «Ausbruch» (Th. 63).2? Als «lex cordibus omnium
inscripta» (Th. 66; Rom. 2, 15) ist es der naturrechtliche Massbegriff alles indi-
viduell und gesellschaftlich guten Tuns (Th. 67-70).30

So ist die Gottesebenbildlichkeit Grundlage und Prinzip eines Wirkens, das in
den Thesen 70-81 als Erneuerung des Menschen und als Kampf gegen die Siinde —
somit nicht als naturhaft selbsttdtiges Wachsen des Neuen — erldutert wird.?* Es

26 Sider (A. 21, 1. Titel), S. 284. 288 f.

27 Vgl. 0. A.20. Die hier erwdhnten einzelnen Thesen finden sich in der Ausgabe von
1535 (A. 15) auf den Bldttern A3v (Th. 60) bis A6r (Th.134), auch bei Bubenheimer (A. 20).

28 Bubenheimer (A. 1), S.265-267, findet in der «positiveren Bewertung der Kreatiirlich-
keit des gefallenen Menschen» ein Indiz fiir seine «Beurteilung von Karlstadts Basler Zeit als
‘humanistisch-reformatorische’ Phase» (S. 267).

29 Th. 63: «Igniculus ille a Deo datus subter impositam vitiorum molem pressus gemit,
ad eruptionem tamen molitur.»

30 Th. 67-69: «(67) Et omnia legis opera in eadem conscripta. (68) Quare minime pessime
statuere, modo recte intellexerunt arbitrantes religionem Dei iuris gentium esse. (69) Quando
autem Christus nos ad eam amandat perdiscendam: Quaecunque, inquit, quae wvultis etc.,
consequens est eadem imagine omnia tum societatis tum humanitatis iura contineri.» Th. 70:
s. u. im Text.

31 Th. 71-73: «(71) Hac regeneramur renovamurque cognitione Dei, iustitia et veritatis
sanctimonia ad Christi imaginem nequaquam corruptam. (72) In qua (imagine) renovata
Christus habitat et regnat. (73) Corpus peculiaris regenerationis indignum est, sed regenerabitur
ob spiritum habitantem in mente.» Die folgenden Thesen, die von der Terminologie des
Kampfes beherrscht sind (Th. 78: «Belligerandum igitur adversus nosmetipsos, adversus hanc
quam alimus et circumcirca congerimus carnems»), haben in diesem Zusammenhang nichts
Synergistisches (Bubenheimer [A. 1], S.270). Th.81: «In illa corporis regeneratione, quum
Christus regnum patri tradet, discrimen erit, aliis ut sol lucentibus, aliis clarius, aliis obscurius
fulsuris.»



M. A.Schmidt, Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel 159

ist eine Wiederherstellung gemeint, wie sie unter uns noch nicht vollendet ist:
«Eam imaginem si restitutam ac perceptam haberemus, cessaret armorum fragor,
fraudes exciderent, pararetur civitas» (Th. 70). Ware dieser Fanfarenstoss am An-
fang einer Thesenreihe, in der immer wieder von Wiederherstellung, Wiedergeburt,
Emeuerung die Rede ist (70-73), nicht ein guter Anlass zu sorgenvollen Be-
merkungen iiber die Geringfiigigkeit des bis anhin erreichten Fortschrittes zur
Totalerneuerung des Menschlichen? Konnte hier nicht davor gewarnt werden, die
geschehene Rechtfertigung als die Hauptsache zu betrachten und sich um deren
Friichte zu wenig zu sorgen? Karlstadt, dem diese Sorge nicht fremd gewesen ist32,
vermeidet an der Schliisselstelle der vorliegenden Thesen, wo Anthropologie in
Soteriologie iibergeht, alles Imperativische, Dringende und beschreibt eine Er-
neuerung des Menschen, die das Mass ihres Fortschrittes in Christus als dem un-
verdorbenen Gottesebenbild hat (Th. 71), deren Realitdt in seinem Einwohnen
und Herrschen besteht (Th.72), womit gegeben ist, dass kraft des uns inne-
wohnenden Geistes®® die Erneuerung sich auch an unserm Leib vollenden wird
(«regenerabitur», Th. 73).

Der Kampf, in dem wir trotz dieser Gewissheit noch stehen, besteht nicht so
sehr in Anfechtungen des Glaubens an eine schon gefallene Entscheidung, als viel-
mehr darin, dass wir zwar auf ein Vollendungsziel hingeordnet sind, die «lex
membrorum» jedoch (Rom. 7,23) sich gegen diese Hinordnung wehrt (Th. 75),
solange wir in diesem Leib leben (Th. 74). In dieser Weise haben wir Krieg gegen
uns selber zu fiihren (Th. 78), bis wir zur «corporis regeneratio» nach 1. Kor. 15, 24
kommen (Th. 81). Die beiden Gewissheiten, dass wir durch Christus schon auf
dem Weg der Erneuerung sind und dass wir die Vollendung dieser Erneuerung
von ihm noch erwarten, bringt Karlstadt so miteinander ins Gleichgewicht, dass
er den Begriff der «Rechtfertigung» in zweifacher Weise gebraucht. «Erste» und
«zweite Rechtfertigung» verhalten sich (nach Th. 117-133) zueinander wie die
Wiedererrichtung und die fortschreitende Wirksamkeit des «Gesetzes des Geistes
und Lebens» (Th. 128).3¢

Der Begriff der Rechtfertigung ist also auf Gottes Gegenwart in Christus durch den Geist
bezogen. Die Beziehung geschieht aber nicht allein durch den Glauben an seine tréstende
und verheissende Wortgegenwart, sondern einerseits durch die von seinem Einwohnen aus-
gehende Gewissheit, dass wir nicht allein und nicht auf uns selber angewiesen sind, anderseits

32 Kriechbaum (A. 5), S. 91-93.

33 Uber die heutige Beurteilung Karlstadts als Spiritualist oder «Schwirmer» referiert
Bubenheimer (A. 1), S.4-7. Die Pneumatologie der Thesen von 1535 bestitigt den trinitéts-
theologischen und christologischen Kontext, den Karlstadt auch in seiner Ziircher Predigt
von 1534 nicht verlisst; s. Pater (A. 1).

34 Zur Rechtfertigungslehre der Thesen 117-133 s. Bubenheimer (A. 1), S. 275-277 (<. .. so-
weit zu sehen... ganz eigenstindig», S.275). Wie weit Karlstadts Augustinismus in seinen
fritheren Phasen bei der scholastischen Vorstellung einer mit dem Heiligen Geist nicht iden-
tischen «eingegossenen Gnade» bleibt, kann hier nicht untersucht werden. Vgl. Kriechbaum
(A.5), S.43.121; anderseits Sider (A. 21, 1. Titel), S.248 f. In der Basler Zeit jedenfalls sieht
er das Heilsgeschehen ganz durch die Einwohnung des Heiligen Geistes und die von dieser
ausgehende Erneuerung und Vollendung bestimmt. Vgl. o. A. 33.



160 M. A.Schmidt, Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel

durch die vom gleichen Einwohnen ausgehende Herausforderung, uns ihrer erneuernden Kraft
zu 6ffnen und dem Ziel vollkommener geistleiblicher Erneuerung entgegenzuschreiten.3s Indem
Karlstadt diese beiden Aspekte der Rechtfertigung nicht gegeneinander ausspielt, kann er
sagen (Th.127): «Bonis operibus iustificamur et non iustificamur», und es so begriinden
(Th. 126): «Bonum opus duorum respectu definitur: quod ab arbore bona profectum est et
quod imaginem bonae legis exprimit.» Dem «guten Baum» konnen seine guten Werke nur
noch bestitigen, dass er gerechtfertigt ist (im ersten Sinn: dass das Erneuernde in ihm ist, mit
ihm begonnen hat); dieselben guten Werke konnen ihm helfen, die vom «guten Gesetz» in-
tendierte Gottebenbildlichkeit immer deutlicher in seinem Leben auszudriicken, und damit zu
seiner weiteren Rechtfertigung (im zweiten Sinn: der fortschreitenden Durchsetzung des Er-
neuernden in uns) beitragen. Beide Aspekte unserer Erneuerung werden so scharf in ihrem
grossen Wert erfasst, dass nicht dem einen die Wiirde der vollen, eigentlichen Rechtfertigung
auf Kosten des andern (der dann nur eine Vorstufe oder aber Folge der eigentlichen Recht-
fertigung wire) zufillt, vielmehr beide in verschiedener Art ein volles Heilsgeschehen und
damit nichts der Rechtfertigung nur Bei-, Unter- oder Nachgeordnetes, sondern diese selbst
betreffen. Der eine Aspekt ist die Radikalitit der Rechtfertigung als Neuanfang mit Gott (in
seiner einwohnenden Gegenwart), als Bruch mit der heillosen Vergangenheit (der verschiitte-
ten Gottebenbildlichkeit, des Gesetzes ohne den Geist). Der andere Aspekt ist die Totalitdt
der Rechtfertigung als durchgehende Neugestaltung des menschlichen Lebens bis zur escha-
tologischen Ganzerneuerung. Wie hat wohl Karlstadt in der Disputation seine knappen Thesen
iiber die doppelte Rechtfertigung erldutert?

2) In den Vorlesungsthesen von 1538 finden sich weitere Bemerkungen iiber
die Auferstehung.®® Vor diesem Wunder schien in der Geschichte der Theologie
oft die fromme Vernunft (intellectus fidei) zu versagen. Wie schon in den Thesen
73 und 81 von 1535 bemiihte sich Karlstadt in seinem Spatwerk weiterhin um
dieses Geheimnis mit der Hilfe der Begrifflichkeit der Erneuerung, ausfiihrlich in
einer Predigt von 1539 (s. u.), davor aber schon in zwei Thesen zu Ex. 3, 6, die in
ihrer Art beanspruchen, den Geist der Exodusereignisse nicht abgeldst von ihrer
Geschichtlichkeit, sondern mitten in ihr — gewissermassen einwohnend und er-
neuerungskriftig — zu finden.

Die Vorlesungsthesen zu Ex. 1-8 von 1538 wollen zu einem Teil wohl nur den Hérern in
kurzen Merksitzen einprigen, was aus der Vorlesung vor allem ihnen im Gedichtnis bleiben
soll; zu einem andern Teil aber geben sie auch Gelegenheiten zu Riickfragen, zu disputierender
Verarbeitung des Gehorten, zur Erkenntnis der Sinnzusammenhinge des Textes.37 In den
vielen Einzelerklarungen «wirkt (Karlstadt) gelegentlich fast wie ein Enzyklop#dist, wenn er
bei exegetischen Fragen mit auffallendem Interesse bei der Erorterung von Realien wie z. B.
historischen, geographischen oder botanischen Detailfragen verweilt».38 Zum «humanistischen»
Eindruck, den dieser Kommentar erweckt, gehdrt aber auch der Reichtum an philologischen
Erkliarungen i. e. S., an juristischen Ausfiihrungen, die, in enger Verbindung mit ethischen und
theologischen Fragen oft iiber das Einzelne hinausgehend, viel zur Bildung von Schwerpunkten
beitragen, schliesslich auch an hermeneutischen Gedanken.

35 Th. 132: «Per eandem (legem spiritus et vitae) mors abit, purgatur cor, ac Deo per
Christum conglutinatur.» Th. 104: «Nostrae legis virtus summa haec est, manifestare consilium
Dei, non solum omnia administrantis, sed homines clementer ad aeternam vitam invitantis.»
Th. 81: s. 0. A. 31.

36 Themata, o. A. 15. Seitenzahlen im folgenden nach dieser Ausgabe.

37 Anfang des Prologs (S.2): «Redeo tandem ad disputationis exercitamentum, quod
plerique vestrum vehementer desideraverunt.»

38 Bubenheimer (A. 1), S. 255. Zum Folgenden vgl. Bubenheimer, S. 254-264.



M. A.Schmidt, Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel 161

Diese konzentrieren sich auf das Bestreben, die historische und die iibertragene («alle-
gorische») Auslegungsweise zwar voneinander zu unterscheiden, aber doch in einem engen
Zusammenhang zu sehen. Die «Allegorie» verlidsst hier nicht so sehr den Zusammenhang des
Historischen, als dass sie eher dessen Ausweitung ins gegenwirtige und zukiinftige Geschehen
aufzeigen will. So kommt es oft zum Eindruck, dass das Exodus-Geschehen in einer Weise in
unseren Angelegenheiten weiterwirkt, ja sich nach weiterer Anwendung und Erfiillung in der
Zukunft ausstreckt. Historie und «Allegorien» formen ein gemeinsames Leben; diese verhalten
sich zu jener wie Zweige zu ihrem Stamm. Wie sie ohne Stamm nicht leben konnen, so be-
deutet die Beschiftigung mit ihnen auch nicht, dass man jenen Stamm «zugrunde gehen»
(perire) lassen will (Prolog, S.2). Die Grenze zwischen rein historischer und iibertragener
Auslegung ldsst sich nicht immer scharf ziehen. Wie allgemein gelten rechtliche oder ethische
Sitze schon in ihrem historischen Kontext? (Gelten sie allgemein, dann gelten sie fiir uns mit;
gelten sie weniger allgemein, dann miissen sie in iibertragener Weise auf unsere Verhiltnisse
angewandt werden.) Die Auslegung von Ex.2,16f. (Th.72-74, S.10) fiihrt Karlstadt bis in
«das nach dem Bauernkrieg heikle Thema der Allmendrechte».89 Im Anschluss an Ex. 5, 1 ff.
bringt er die Sache der «Gesandten Gottes» im allgemeinen vor. Solche — die dazu, wie die
des Exodus, den Ruf zur Freiheit des Gottesvolkes bringen — sind heute die Protestanten, die
gegen das Volkerrecht (das die Gesandten schiitzt) so verfolgt werden, wie frither Pharao
den Mose verfolgte (Th. 161-163, S.22).40 Ex. 3,5 hingegen erfihrt in Th. 88 (S. 12) eine tro-
pologische Auslegung, in der, Zhnlich wie in der Devotio moderna, paulinische und asketisch-
mystische Terminologie miteinander kombiniert werden: «Nudis et puris et simplicibus cogi-
tationibus, exutis omni vafricia arteque humana contemplari Deum nos oportet. Sapientiam
sapientum Dominus et perdit et pudefacit. Neque fert oculos per varias res perque cordis
figmenta fornicantes.»41 Das «legibile» und das «intelligibile» einer Geschichte richtig zu er-
kennen, ist nicht immer leicht.42 In den Thesen 127-134 und 178-186 jedoch, die sich mit der
Verstockung Pharaos und im allgemeinen befassen, gibt es beim Ubergang vom einen zum
andern keine besonderen Probleme.

Dass aber Mose in dem, was er zu seiner Zeit schrieb, schon eine grosse Wahr-
heit mitverstanden haben wollte, die unsere Gegenwart und Zukunft gewaltig be-
stimmt, sagen, Ex. 3, 6 mit Matth. 22, 32 auslegend, die Thesen 96 und 97 (S. 12):
Da Gott ein Gott der Lebendigen und nicht der Toten sei, habe Mose hier von der
Auferstehung geschrieben.

2.

Die Auferstehung scharf und eingehend als Erneuerungsgeschehen zu ver-
stehen, bemiihte sich Karlstadt im Jahr 71539, als «ein guter friind» ihn bat, dass er
eine Beerdigungspredigt iiber Hi.7,9 f. iiber deren Zuhorer hinaus «anderen
liten / durch den Truck wolte mitteilen». Karlstadt entsprach dem Begehren,
«doch mit meer worten / vnd mit schriftlicher bewdrungen / am rand / ange-
zeygt> (Vorrede, S. 2). Nach der Vorrede folgt der ganze Text, eingeleitet durch

39 Vgl. Bubenheimer (A. 1), S. 261.
40 Vgl. Bubenheimer (A. 1), S. 262.
41 Dazu weiter in Th. 90 (S.12) mit Joh. 6,44: «Quis ad characterem gloriae Dei adibit,

nisi tractus a patre audivit et didicit?»
42 Th. 157 (S.21) zu Ex. 4, 24-26. Vgl. Bubenheimer (A. 1), S. 263.



162 M. A.Schmidt, Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel

«Volget nun die reed des heiligen Iob». Er wird unten auf die Uberschriften der
Abschnitte A-F verteilt.*

A und B haben keine besonderen Uberschriften bei Karlstadt. C, E und F hingegen be-
ginnen mit den unten angegebenen Uberschriften. Dabei weicht die unten angegebene Uber-
schrift F von der Form ab, in welcher derselbe Textteil innerhalb des Gesamtzitates nach der
Vorrede erscheint; dort heisst es: «...vnd er wird syn statt nit me kennen.» Bei der Uber-
schrift D ist vielleicht ein «Von der» am Anfang versehentlich weggefallen. Alle von mir
angegebenen Bibelstellen kommen bei Karlstadt wortlich oder paraphrasiert vor. Es sind nur
die fiir den Gedanken wichtigsten oder besonders illustrativen aus einer weit grosseren Fiille.
Die meisten werden mit Kapitelzahlen am Rand angemerkt (mit verschiedenen Fehlern),
manche ausfiihrlicher kommentiert.

In den Versteilen 9b, 9c und 10a (Auslegungsteile B, C und E) haben wir fast genau den
Text des 1525 zu Ziirich bei Ch. Froschauer erschienenen 3. Teils des Alten Testaments, je-
doch weniger ans Hochdeutsche angeglichen. Zu den Versteilen 9a und 10b (Auslegungsteile
A und F) findet sich eine Ubersetzung, die sich zum Teil mit dem neuiibersetzten Hiob-Text
der Froschauer-Bibel von 1531 deckt, zum Teil aber (und das betrifft neben 9a beide Varianten
von 10b) eigene Wege geht.44 Da Karlstadt, der sich ofters auf den hebriischen Text bezieht,
bei 9a und 10b dies besonders eingehend tut (S.6 u. 42 f.), hat er diese Versteile wohl selber
iibersetzt, wobei er sich zum Teil dem ihm ja gewiss nicht unbekannten Text von 1531
anschloss.

A (S. 3-6): «Wie ein wolcken verschwindet / vad dahin faart . . .»

Das tertium comparationis ist genau zu beachten (S. 3). Und das ist nur das
Verschwinden, keine sonstige Eigenschaft der Wolken (S. 3 f.). Wie sie «gmacht
werdint», wie sie da oben «ynherfarend / vand was wunder sy tribend», ist wichtig,
um andere biblische Texte zu verstehen, in denen Wolken die Macht des Schopfers
und die Grosse seiner Schopfung schildern helfen (S. 4 f.). Im vorliegenden Text
aber «stat nun vnser fiir gestelte glichnufl in dem verschwinden / vergon / vnd
hingan der wolcken» (S.5). So verschiedenartig auch die Griinde solchen Ver-
schwindens sind, das Ergebnis ist immer dasselbe: Keine Spur bleibt zuriick (S. 5 £.).

B (S.6-12): «. . . also wer zu der hell hinunnder faart . . .»

Wie eine Wolke niemals wieder als diese Wolke zuriickkehrt, so fahrt der
Mensch dort hinunter, woher es keine Riickkehr mehr gibt: zur «Scheol» — besser
mit «grab» als mit «hell» zu iibersetzen (S.7) —, dem Ort oder besser Zustand,
wo (wie in Ex. 10, 21-23; Hi. 10, 22; Matth. 6, 23b) Licht und Finsternis ununter-
scheidbar sind (S. 8 f.). Nicht ortsbedingte Abwesenheit des Lichtes, sondern Un-
fahigkeit, das Licht zu sehen, wenn es auch schiene (Augen zu haben und nichts

43 A, Bodenstein von Karlstadt, Erliiterung diBer reed IOB VII. welcher hinunder inf3 grab
faart der kumpt nit widerumb heruff. Jtem Von der kiinfftigen vnd niiwen welt (Basel 1539).
Die Blattzihlung dieser Ausgabe ersetze ich durch Seitenzdhlung wie folgt: a=S. 1/2; aij=S.
3/4; aiij =S. 5/6; aiiij =S. 7/8; b=S5.9/10; bij =S. 11/12; biij =S. 13/14; biiij =S. 15/16; c=S. 17/
18; cij =S. 19/20; ciij =S. 21/22; ciiij = S. 23/24; d =8S. 25/26; dij =S.27/28; diij =S. 29/30; diiij
=S.31/32; e = S. 33/34; eij = S. 35/36; eiij = S. 37/38; eiiij = S. 39/40; f = S. 41/42; fij = S. 43/44.

44 Zur Froschauer-Bibel von 1525 J.J. Mezger, Geschichte der Deutschen Bibeliiberset-
zungen in der schweizerisch-reformirten Kirche (1876), S. 70; zu der von 1531 ebd., S. 90. 95.



M. A.Schmidt, Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel 163

zu sehen, entsprechend auch: Hénde zu haben und nichts greifen konnen usw.),
macht den eigentlichen Scheol-Zustand aus (S. 9 f.). So riicken die Unfihigkeit
des Todes und die Unfihigkeit der Siinde, beide aus Adams Fall folgend, nahe
zusammen (S. 10). Wie des Siinders Glieder sich nicht nach der von Gott gewollten
Ordnung verhalten, so kennzeichnet es den Toten, «das er die glider syns lybs im
grab zu Gottes eer nit regen mag». Diese «art vnd form des grabs / so etwan eyn
hell genempt» (S. 11) schliesst aber, im Unterschied von der eigentlichen Holle,
Hoffnung nicht aus. Bei Hiob bezeugen das die Texte 19,25-27 und 14, 14 f.
(S. 11 £.). Mit ihnen gibt Hiob deutlich zu verstehen, dass er 7,9 an die Unent-
rinnbarkeit des Todes denkt, nicht an diejenige der «hell der verdampten / da
keyn erlosung syn wirt» (S. 11).

C (S. 12-23): «Volgt. Der kumpt nit wider heruff.»

Miissen wir uns die erhoffte Erlosung vom Tod nicht in irgendeiner Weise als
eine Riickkehr vom Tod, als ein Wiederaufsteigen des Verstorbenen vorstellen?
Dem scheint der Text zu widersprechen. «Nun strdbend aber dise wort / viferston
vnd nit vfferston / gegen eynander / ... / als ouch dise reden / v der gruben
stigen / vnd nit vBerstigen» (S. 12). Wie aber ist der Tiefpunkt, der Hi. 7, 9 und
Hi. 19, 25 gemeinsam ist — dort als ein Endpunkt, hier als ein Ausgangspunkt —, zu
verstehen? Als Staub der Verwesung (vgl. auch Hi. 7, 21b), Auflosung des Grabes,
nicht im Sinn von Jes. 66, 24 und Mark. 9, 44 (S. 14 f.). In diesem Prozess verliert
das Fleisch all seine Gestalt. Gestaltlos zu werden, nicht in eine andere Gestalt
iiberzugehen, ist das Ziel des Sterbens. Wenn unser Fleisch von Wiirmern oder
anderen Lebewesen verzehrt wird, so werden auch diese nicht in ihrer Gestalt
bleiben (S. 15). Oder sollte es fiir die personliche leibliche Auferweckung eine
Schwierigkeit bedeuten, wenn die Glieder des Aufzuerweckenden an verschie-
denen Orten der Erde zerstreut waren (S. 17)? Auch dieser Einwand* versteht
nicht, wie radikal in unserm Tod der Gestaltlosigkeit, in der das Fleisch hier
endet, die Allmacht und Allgegenwart dessen, der es auferweckt, entgegentritt.
«So sind dem Herren alle / zerstréliwete glider nah vnnd gegenwiirtig / in syner
hand. Also ouch die verwisene vnd vergangne glider / kdrpel vnd fleisch sind jm
gegenwiirtig» (S. 18). Was Ez. 37 beschreibt, ist nicht daran gebunden, dass ir-
gendeine Qualitidt, irgendeine Kohidrenz des Leiblichen erhalten geblieben ist. «So
hand wir / das der Herr vn3 widerumb vB hidrd machen kan / wie er erstlich
Adamen geschaffen / vnd gilt dem Herren glich / vns widerumb zu buwen / er
finde etwas oder gar niits me von vns / es blibend ouch beyn oder verschwindend
in der verwisung zu dschen / wie deren von ye welten hir vil zu dschen verbrennt
sind» (S. 19). Die Auferstehung ist also darin eine Neuerschaffung, dass sie nichts
beim Neuzuerschaffenden voraussetzt. Inwiefern sich die «Asche» oder blosse
Materie, diec immerhin aus dem vorausgegangenen Zustand geblieben ist, von

45 Fiir Karlstadt ist er nérrisch und gottlos (S. 17 f.). Im ersten sieht er «der miissig genger
subtile disputation» (S.15). Beide Einwédnde haben eine alte Tradition; dazu W. R. Schoedel
(ed. and transl.), Athenagoras: Legatio and De Resurrectione (1972), S. xxvii-xxxi. 93-109.



164 M. A. Schmidt, Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel

einem blossen Nichts unterscheide, wird nicht gefragt. Wohl aber kommt es zur
Frage, ob mit dem nach Hi. 7, 9 so unwiederbringlich Verschwundenen nicht auch
seine Identitdt verschwunden sei. Wie konnen sich die erste Erschaffung eines
Menschen und seine Auferweckung als Neuerschaffung auf denselben Menschen
beziehen?

Diese unausgesprochene Frage fiihrt Karlstadt (S. 19 f.) dazu, 1. Kor. 15, 35 ff.
beizuziehen. Hier findet er einen Zusammenhang, in dem die Rede vom «ersten»
und «zweiten Menschen» dazu dient, zwei einander folgende Gestalten eines und
desselben Menschen in ihrer grossen Verschiedenheit zu erlautern: das gleiche Ich
im jetzigen, todverfallenen und im zukiinftigen, von der Verwesung befreiten
Stand. «Da bin ich / aber nit mit blddigkeit / nit mit verwifligkeit / nit mit
eynem vertzerlichem / schwiren / groben / trdgen / fulen lyb / sonder mit eynem
herrlichen vnd krefftigen / mit diser krafft / an der jr niits vermdgend / hat mich
myn erloser bekleydet / vnd mit s6licher herrligkeit verniiweret» (S. 20). Der Be-
griff der Erneuerung erklért hier die Vorstellung des Bekleidens, nicht umgekehrt.
Ausser der blossen Identitédt scheint nichts erhalten geblieben zu sein, das mit dem
alten Leben nicht unwiederbringlich dahingegangen wire.

Indem also das Neuwerden den ganzen Menschen, Leib und Seele, betrifft, der
dennoch nach der Neuwerdung kein anderer Mensch sein wird, tritt die durch den
Text gestellte Frage nach der «Wiederkunft» des Menschen in ein eigentiimliches
Licht.

«So kompt er wider / vad kompt nit wider: Er kompt wider diewyl er synen geist vnnd
fleisch4é bringt / so er vor hitt. Vnd kompt aber nit wider diewyl er in anderer art vnd gestalt
kompt. Er kumpt verniiwert inwendig vnd vBwendig. Er kompt nit in dem vorigen staat / wie
er ouch nit mit dem alten vorigen liben kumpt / sonder mit verniiwertem corpel vnd geist.
Wenn einer von dir in frembde land wandlete mit bosen sitten vnd krancken glidern / als mit
vssetzigem lyb / vnd lamen glidern / vaod khem widerumb mit guten sitten / mit reinem lyb /
mit geheilten glidern / so spriachestu zu im: Wo hastu den alten menschen gelassen? Du bist
nimme der du vor warest / vnd er ware doch der mensch / welcher vor dir gegangen. Nun
gibt aber die viferstentnus zum ldben tusentmal bessere tugenden vnnd sitten / vnd iiberschiitt
den lyb mit hymmelischer reynigkeit / vnd legt jn an mit ewiger gesundheyt. Das man wol
sagen mag. Der Job wirt nit wider kommen / oder also wider kommen das syn widerkunfft so
saelig syn wirt / das ers syn wirt / vand nit syn wirt» (S. 21).

Karlstadt beleuchtet dann (S. 21 f.) als Paralleltexte zu 1. Kor. 15, 35 ff., die
alle in ihrer Weise von radikaler und totaler Erneuerung handeln: Luk. 24, 4447,
Ex. 33,20 und 1.Joh. 3,2 (jetzige Unfihigkeit, eschatologische Fahigkeit zur
Gottesschau); Rom. 8, 18; Matth. 13, 43.

46 «Geist und Fleisch», «Seele und Leib» bezeichnen oft mit Betonung des je zweiten die
bleibende Identitdt des Menschen. S. 21 f.: Im selben Fleisch fahrt Hiob ins Grab und wird er
(Hi. 19, 26) seinen Erloser sehen, welches Fleisch dann zwar «in niiw art verwandlet ist».

47 Der Auferstandene «ist» bei den Seinen, als er dies spricht, aber nicht mehr «in der
blodigkeit», sondern «in der kraffts. Darum gebraucht er die Vergangenheitsform. Er «ist» in
anderer Weise unter ihnen, als er damals «wars»,



M. A.Schmidt, Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel 165

Umstidndlich wird darauf dargelegt, dass die Auferstehung, so sehr sie, wie
gesagt, in gewisser Weise eine «Wiederkunft» des Verstorbenen ist, dennoch in
keiner Weise als seine «Riickkehr» in die alte Welt, die er verlassen hat, ver-
standen werden darf (S. 22 f.).

«Uff dise wyB kumpt eyn verstorbner zu den synen vnd kumpt nit zu den synen. Das sagen
ich nit darumb / das ichs achte / das eyner yetzt vB3 den todten vfferstande / vnd in erklirtem
lyb sich den synen oder anderen menschen erscheyn / Sonder das soliche zu der zukiinfftigen
welt / vad nit zu diser vergencklichen welt gehorend. Der aber zu der zukiinfftigen welt gehort
oder kumpt / der ist hinab kummen / vod kummet nit wider / da er vor was / denn er ist niimer
der selbigen welt / als eyn alter mensch nit der jungen wilt ist / Wiewol er dben das fleisch
vnd beyn / welche er in der iugend gehebt / vnd von muter lyb bracht / denn zumaal hat»
(ebd.). Das neue Menschsein der Auferstehung verbietet jede Riickkehr zur alten Welt. «Dar-
umb vnd also stat der verstorben wol an dem jiingsten tag vff / vad kumpt wol in dem vorigen
fleisch / vand kumpt doch weder in die vorige welt / noch zu den synen / Vmm synes niiwen
wisens halben kommet er nit wider / vnd kumpt doch das syn fleisch niiw worden ist /
darumb hats gar nit die meynung / das die todten yetzund widerkommend» (S. 23). Der jiingste
Tag (Dan. 12, 2; Matth. 24; u.a.) setzt eine scharfe Grenze zwischen der jetzigen und der
kiinftigen Welt.

D (S. 24-34): «Kiinfftigen welt.»

Die ganze Schilderung der kiinftigen Welt in D soll auslegen, «was der innhald
vnd sinn» des Textteils C sei (S. 30), was alles fiir den Auferstandenen endgiiltig
und total vergangen ist. Leitgedanke dieses Exkurses ist: Als «kiinftige» Welt ist
die neue Welt in keiner Weise eine «wiederkommende». Mit einer Fiille von Bibel-
zitaten entfaltet Karlstadt eine Eschatologie, die immer und immer wieder ver-
kiindet, was Gott in der Zukunft tun wird, aber keineswegs mit der Frage zu tun
hat, was denn aus unserer Welt werden soll. Eher, als dass sie Altes erneuern oder
gar wiederkehren lassen, schaffen Gottes Taten Neues. Zwar gibt es auch den Ge-
sichtspunkt, nach dem gewisse Seinsqualititen der zukiinftigen Welt nicht ohne
Kontinuitdt mit solchen unserer jetzigen Welt sind. Aber diesen Gesichtspunkt
betont Karlstadt eigentlich nur, wenn er von den zukiinftigen Verdammten spricht;
das Leiden, das unsere Welt in zeitlicher Befristung kennt, wird ihnen in ewiger
Ausdehnung zuteil (S. 24 f.). Bei der Betrachtung der zukiinftigen Seligkeit hin-
gegen dient das Natiirliche mehr dazu, den grossen Unterschied des kiinftigen vom
jetzigen Zustand direkt oder analog zu beschreiben, so nach Matth. 13, 43; Luk.
20, 36; Dan. 12, 3; 1. Kor. 15, 40-42; 2. Thess. 1, 10 (S. 25). So gibt es (mit Dan.
12, 2 und Joh. 5, 28 f.) «zweyerley vfferstentnus» zu gegensitzlichen Zielen: «Das
gericht ist das gegenteyl des ldbens / vnd @ben die verdamnus vnd ewiger tod»
(S. 26). Die Verdammten «stond . .. meer zum tod vif / denn vom todte» (S. 25).
Bei den Seligen ist alles Werk des messianischen Neugestalters, auf den schon
Hiob (19, 25 f.) gehofft hatte. Sein Name nach Jes. 9, 5 ist besser mit «vatter der
zukiinfftigen welt» wiederzugeben als mit «vatter der ewigkeyt». Die Zukunft ist
ihm vom Vater iibergeben als etwas, das nicht einfach kommt und sich ergibt:
«Wie nun Christus vnser Herr die kiinfftige welt mache vnnd schaffe / gebare vnd
modele wil ich kiirtzlich anzeygen» (S.27). Mit dem Vater gemeinsam schafft



166 M. A.Schmidt, Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel

Christus den Seinen eine herrliche neue Welt (S. 27-29), ist aber auch Stein des
Anstosses und Richter der Verdammten (S. 29 f.). Wenn von diesen wieder einer
in sein Haus kime, so konnte man von ihm wohl sagen, er komme nicht: «diewyl
er in einander welt gehorte vnd mit eyner art angezogen wiar / die der art diser
welt vngemid3 wére» (S.29), und er komme doch. Karlstadt erwéahnt dies hier
nur als Moglichkeit, um dann zu sagen, wieviel unpassender es noch wire, an
solche gespenstische Riickkehr ins alte Haus und Leben zu denken, wenn es sich
um Selige handelte (S. 29 f.). Diesen bedeutet ja gerade die kiinftige, ewige Welt
ihr «Haus» (vgl. Matth. 13, 43; Jes. 30, 26; 2.Kor.5,1f.; Joh.14,2f.; u.a.):
«...denn kumpt der erloset vnd verniiwert mensch recht in syn vatterlandt in das
grof} liechts vnd hiipsches hufl / da won vnnd froligkeyt von ewigkeit zu ewigkeit
syn wird» (S. 30). Der selige Auferstandene hat die Welt der Toten derart hinter
sich, dass jegliche Riickkehr in unsere Welt diesseits des Todes undenkbar er-
scheint.

Es bleibt die Aufgabe, sich mit den biblischen Berichten auseinanderzusetzen,
nach denen Tote in unserm Leben wieder erweckt worden sind. Karlstadt erortert
sie der Reihe nach (von 1. Ko6n. 17, 17 ff. bis Apg. 9, 36 ff.), um zu zeigen (S. 31—
34), dass Gott hier «wider gemeyne ordnungen» Ausnahmen machte, um, wie
Jesus nach Joh. 11,40 selber sagte, seine Macht und Herrlichkeit zu erweisen
(S. 32). Der Leib, den diese annahmen, war auch nicht ein neuer Leib wie bei den
eigentlichen Auferstandenen, sondern noch einmal der alte, sterbliche. So wurden
sie nicht zuriickgesandt, um uns iiber den Zustand der Toten zu unterrichten. Was
wir dariiber zu wissen haben, betrifft die Auferstehung und das Gericht, so wie das
Evangelium uns vor Augen stellt. Und dieses zu verkiinden hat Gott weder Engeln
vom Himmel (Gal. 1, 8) noch gar wiederkehrenden Verstorbenen (Luk. 16, 27-31)
aufgetragen.

E (S. 34-41): «Und er kumpt nit wider in syn huss.»

Aus seelsorgerlichen Griinden beschiftigt sich Karlstadt weiterhin ausfiihrlich
mit der Frage, ob und wie Verstorbene zu den Ihren zuriickkehren. In diesem
Auslegungsteil fithrt er dazu die Unterscheidung zwischen Riickkehr in Gedanken
(«im Gemiit») und «personlicher» (oder «wesentlicher») Riickkehr ein. Luk. 16,
27 f. zeigt, wie ein Verdammter in Gedanken zu den Seinen zuriickkehrt (S. 34).
Erst recht lieben es die gerechten Verstorbenen, auf diese Weise wieder zu uns zu
kommen (S. 35 f.). Sie freuen sich mit, wenn sich bei uns jemand bekehrt (Luk.
15, 7), ja sie bitten «vff eyn wyB» Gott fiir ihre Hinterbliebenen (S. 36). Das stellt
sie aber keineswegs als unsere «furbitter oder vertrétter / nebend den herrn». Nur
Gott vermag dort, wo er in Gedanken ist, auch in Person zu sein. Und nur Christus
vertritt uns wahrhaft (nach Hebr. 7-10) vor Gott, weil er als einziger schuldlos
fiir Schuldige gestorben ist (Dan. 9, 18; Ps. 143, 2; 1. Petr. 2, 19-24; u. a.). Damit
sollte geniigend gezeigt sein, «welcher massen die verstorben in jre hiiser kommend
vnd nit kommend>».

Es gibt aber auch Vorstellungen, nach denen Verstorbene uns heimsuchen, um
uns um unsere Hilfe zu bitten, nicht um uns Hilfe zu bringen. Horen wir nicht in



M. A.Schmidt, Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel 167

Hi. 19, 21 f. eine aus dem Fegfeuer zuriickgekommene Seele zu ihren noch leben-
den Angehorigen reden? Gegen diese beliebte Auslegung soll man auch hier «des
Herrn wort in dem sinn fassen / in welchems der Herr geredt» (S. 36). Hier bittet
Hiob aus seinen ganz irdischen Qualen seine irdischen Hausgenossen und Freunde
um Erbarmen und Verstdndnis. Deren Unbarmherzigkeit bestand darin, dass sie
in Hiobs Elend nicht eine Gelegenheit nach Matth. 25, 31-46 sahen, sondern einen
Anlass, den von Gott Geschlagenen nun auch ihrerseits zu plagen (S. 36-39). Die
mit vielen Schriftstellen (Luk. 16,26-31; 1.Sam.28; Num. 27, 15-23; Phil. 1,
19-26; u. a.) belegte Zusammenfassung und Anwendung aller bisherigen Aus-
filhrungen iiber die Verhiltnisse der Lebenden und Verstorbenen (S. 39—41) sagt:
Sie konnen voneinander nichts lernen, einander nicht helfen, wie Lebende das
untereinander vermogen und einander schulden. Luk. 16,31 ldsst sich auf den
Verkiindigungsdienst so anwenden: Auch einem von den Toten zuriickgekehrten
Apostel wiirde man nicht glauben. Wer «one nachteyl» von Paulus gelehrt werden
will, «der 148 syn werck vnd biicher / die er vB Gottes geyst allhie geschriben /
vnd hinder jm gelassen» (S. 41).

F (S. 41-44): «Volgt im Text. Und es wird in syn ort oder end nit me kennen.»

Inhaltlich bietet die Auslegung hier nichts Neues mehr. Doch dehnt Karlstadt
seine seelsorgerlichen Bemiihungen um die rechte Beziehung zu den Verstorbenen
nun auch auf Abergldubisches im engeren Sinn aus. Kdme einer von den Toten
zuriick, so wiirden ihn die Seinen «nit annemmen noch erkennen / wiewol er jn
im ldben wol bekant war». Das sollen die vielen bedenken, die von «den Polder
geystern vnd erdichten seelen» (S. 41) etwas erwarten. Sie sollen nach Deut. 32, 7b
lieber unter den Lebenden die aufsuchen, die ihnen gut raten kénnen. Hi. 7, 10b
hat in Ps. 103, 16b eine fast wortliche Parallele. So redet die Bibel deutlich genug
gegen allen Aberglauben, der Verstorbenen an ihren fritheren Stitten zu begegnen
begehrt oder fiirchtet (S. 42 f.).48

Karlstadt schliesst (S. 43 f.), indem er uns noch einmal einschérft, nicht nur den
physischen Tod, sondern auch den Tod der Verdammnis zu bedenken. Der erste,
in der Verginglichkeit alles Fleisches begriindet, setzt den grossen Unterschied
zwischen den noch Lebenden und den Verstorbenen. Der zweite wird den Unter-
schied zwischen den Seligen und den Verdammten in aller Ewigkeit setzen. Dass
diese letztere Unterscheidung trotz allem notwendigen Nachdenken iiber unsern
physischen Tod nicht vergessen werde — gibt sie diesem doch erst seinen ganzen
Ernst —, sagt eine abschliessende Bitte um gute Auferstehung vom ersten Tod und
Bewahrung vor dem zweiten Tod: «Der Herr erbarm sich unser / vnd erliichte
vnsere ougen / vif das wir jn / vnd syn gottliche wahrheit erkennend vnd liebend /
vnd der vfferstentnus der gerechten vihig erfunden wirdend. Amen» (S. 44).

48 Uber die sich an die Zeit vor und nach dem Tod Karlstadts kniipfenden Spuklegenden
s. Barge (A.1), S.509-515. S.510: «Vielleicht dachte» Karlstadt bei diesem Passus seiner
Predigt «an die eigne abergliubische Gattin.»



168 M. A.Schmidt, Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel

8,

Dass Karlstadt in dieser Auferstehungspredigt einen Text auslegte, der gerade
das Gegenteil zur Auferstehung zu besagen scheint, zeigt a) seine alte Liebe fiir
die Disputation, b) sein Bestreben, die Auferstehung als radikale Erneuerung zu
verstehen, c¢) sein Widerstreben gegen jede Verwechslung der Totenauferweckung
mit einer blossen Riickkehr des Vorherigen oder zum Vorherigen.

a) Karlstadt nimmt den scheinbaren Widerspruch zwischen Hi.7,9f. und
Hi. 19, 25-27 so auf, dass er «Nichtwiederkommen» und «Wiederkommen» in
betonter Gegensitzlichkeit stehenlisst, ja zu einer hdufig gebrauchten Struktur des
«Sic et non» (die er z. B. auch auf die fragwiirdige Riickkehr Verstorbener an-
wendet) ausbaut. Das ist scholastisch und nicht scholastisch.

b) Der Widerspruch wird nicht nach den Regeln einer allgemeinen Begriffskunst
aufgelost, sondern wird zur sinnvollen Aussage, wenn man das Besondere von
Verhiltnissen zu erfassen sucht, in denen Kontinuitdt und radikale Anderung
gleicherweise zu behaupten sind. Das fiihrt uns ins Endgeschichtliche. N#her, als
wenn man mit Augustin das Wunder der Gnade oder mit Luther die Errettung
durch den Glauben betont, riickt die Auferstehung in den Brennpunkt des Heils-
verstandnisses, wenn man — mit Karlstadts Thesen von 1535 — die Erneuerung des
Menschen betont. In der Predigt von 1539 nimmt Karlstadt keine Gelegenheit,
sich an eine seiner alten Problemfronten — Gesetz, Geist oder gar Sakramente —
zu begeben. Das hindert ihn nicht daran, von der Auferstehung mit grossem Be-
wusstsein seiner theologischen Herkunft zu handeln. Bei allen Mingeln dieser
Predigt — Weitschweifigkeit, unnotige Wiederholungen, gelegentliches Ausbreiten
von Nebensdchlichkeiten konnten attestiert werden (ob sie miissen, ist eine andere
Frage) — finden wir eine sehr perspektivenreiche Exegese. Tod und Auferstehung
erscheinen nicht als ein Spezialthema, sondern als die Wasserscheide der ganzen
biblischen Botschaft. In dieser seiner letzten vollendeten Schrift scheint Karlstadt
auf seine Weise den Weg, der 1517 mit der Entdeckung der augustinischen Gna-
denlehre begonnen hatte, weit in die Richtung auf Paulus zuriickgegangen zu sein,
doch unter anderen Leitsdtzen als etwa Rom. 1, 16 f. — eher auf einer Linie von
Gal. 2,20 zu 1. Kor. 15.

¢) Auf dieser Linie ist es ein sehr praktisches Anliegen, dass Erneuerung nicht
Riickkehr zum Alten ist. Hinter dem Kampf gegen die Pervertierung des Glaubens
an ein jenseitiges Leben, mit welcher Karlstadt seine ganz personlichen Erfah-
rungen gehabt haben mag, merkt man das weitere Anliegen: von der Erneuerung
der Christen und des Christentums, wenn sie wirklich als etwas Neues geschenkt
wurde, nicht abzustehen. Es war ein lebenslanges Anliegen Karlstadts, das Neue,
das sich vollenden wollte, nicht liegenzulassen, den einmal eingeschlagenen Gang
nach vorwirts nicht zu einer Riickkehr umzubiegen. Wenn es um Géttliches geht,
dann ist eine Zeit, die sich im Kreis dreht, gnadenlos. Darum die (nicht immer
leicht zu verstehenden) Bemiihungen um ein wirkliches Erfassen dessen, was
eschatologische Wiederkehr des Lebens von blosser Riickkehr unterscheidet.

Martin Anton Schmidt, Basel



	Karlstadt als Theologe und Prediger in Basel

