
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 35 (1979)

Heft: 3

Artikel: Der Beitrag des Hebräischen zum Werden der Reformation in Basel

Autor: Willi, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878480

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Beitrag des Hebräischen

zum Werden der Reformation in Basel

Der erste als Christ geborene Verfasser einer gedruckten hebräischen Grammatik

war der in Basel tätige Franziskaner Konrad Pellican (Kürschner) aus Rufach
im Elsass (1478-1556),1 dessen Abriss «De modo legendi et intelligendi Hebraeum»
1504 veröffentlicht wurde. Pellican hat neben Johannes Reuchlin (1455-1522) die
angehende Hebraistik nördlich der Alpen am nachhaltigsten gefördert und damit
Entscheidendes zum Werden der Reformation, vorab in Basel, beigetragen.

1.

Am Anfang seines Studiums der hebräischen Sprache und seiner Beschäftigung
mit den Dokumenten der jüdischen Tradition, denen Konrad Pellican sich bis
zum Ende seines langen Lebens mit einzigartigem Fleiss hingab, steht ein
bezeichnender Vorfall. Pellican muss ihn tief in seinem Inneren bewahrt haben. Er
mag davon wohl nur zu seinem judenchristlichen Ordensbruder Paul Pfeders-
heimer gesprochen haben. In der für seinen Sohn Samuel und seine Neffen ver-
fassten Chronik seines Lebens schreibt Pellican zu Anlass der Begegnung mit
Paul Pfedersheimer, der ihm seine ersten Schritte im Hebräischen erst ermöglichte:

«Eidem confabulatur per iter, significabam habuisse me a puero et a triviali schola
affectum et desiderium sciendi Hebraeorum linguam. Cum enim puer, circiter undecim annorum
vel minus, inter pueros audissem, quendam Doctorem theologum disputantem cum Iudaeo de
Christiana fide, confusum fuisse respondendo, non solum a Iudaeo, sed etiam a Iudaea. Id
ego audiens, puer, vehementer obstupui et indolui, non sine quodam conscientiae scandalo,
quod fides nostra Christiana non solidioribus argumentis fulciretur, quam quae possent a
Iudaeis contra doctos Theologos convelli.»2

1 Sebastian Münster, Epitome hebraicae grammaticae (Basel 1520), fol. A2r, über Pellican:
«Primus, quod sciam, in Germania legendi modum et intelligendi monstravit.» Auch Pellican
selbst sieht sich so, vgl. den Brief an Wolfgang Musculus vom 5.2.1551, zit. in Konrad Pelli-
kan, Chronikon, hrsg. von B. Riggenbach (1877), S. XV: «et grammaticam mihi scriberem
ante alios omnes ...»

2 Pellican (A. 1), S. 14 f. Ein etwas ausführlicherer Parallelbericht findet sich bei Johannes
Fabritius, Historica oratio, qua et vita reverendi in Christo patris Conradi Pellicani et brevis
temporis illius res continentur (Marburg 1608), zit. bei Riggenbach (A. 1), S. 15 Anm. 2: «Cum
enim Christianus Theologus et Judaeus inter se mutuo, tempore quodam de Religione dis-
ceptarent et Christianus a sententia sua dejectus, Judaeo in certamine concedere cogeretur,
propterea quod Judaeus causaretur, Hebraea Biblia a Christianis, interpretum nequitia cor-
rupta et depravata, Pellicanus autem ei concertationi casu supervenisset, hanc tarn insignem
Christiani nominis contumeliam usque adeo indigne tulit, ut ex eo tempore animum ad He-
braeam linguam adjecerit, cuius quoque Studium deinceps in omni vita nunquam deposuit.»



140 T. Willi, Der Beitrag des Hebräischen zu der Reformation in Basel

Mit einem verletzten Gewissen hatte es angefangen. Der Weg Pellicans passt
völlig ins Bild der Reformation als der Befreiung des Gewissens.3 Der Anstoss dazu

kam bei Pellican freilich von Seiten der Juden und ihrer Uberlieferung, deren
Anspruch die kirchliche Tradition in keiner Weise zu genügen vermochte.4 Schon
beim Bericht über jene Begebenheit aus seiner Rufacher Schulzeit gesteht Pellican
in bemerkenswerter Weise der jüdischen Seite den Sieg zu, und in dieser Offenheit

dürfte auch der Schlüssel zu seiner Leistung liegen.5
Das Hebräischstudium war freilich seit den Tagen Raymund Martinis,6

besonders seit seiner Empfehlung durch das Konzil von Vienne 1311,7 im Raum der
christlichen Kirche grundsätzlich möglich, ja aus apologetisch-missionarischen
Gründen geboten. Doch erst die Renaissance, anfangend mit Italien, schuf die
Voraussetzungen dazu auf christlicher wie auf jüdischer Seite.

Aus dem humanistischen Aufbruch heraus ist denn auch das Werk des zweiten
christlichen Grammatikers der hebräischen Sprache, Reuchlins, zu begreifen.
Ausgangspunkt, Weg und Zielsetzung sind aber bei Pellican sehr viel anders gelagert
als bei Reuchlin. Reuchlin, der gebildete und hochgestellte Laie, der in Italien den
Unterricht eines in humanistischer Umgebung anerkannten jüdischen Lehrers8 ge-
noss, katholisch blieb, sah seine Bemühungen um die hebräische Sprache wesentlich

als Beitrag zur philosophischen Bildung des Zeitalters. So gewiss er sein Tun
als ein kirchliches verstand, sowenig war sein Anliegen ein theologisches im
engeren Sinne.

Ganz anders Pellican, der sich als Autodidakt9 jeden Schritt des Verständnisses
selbst erringen musste, der in franziskanischer Demut lieber andere förderte als

3 Dass diese Seite der Reformation von Pellican stark empfunden wurde, beweist das

Chronikon (A. 1), S. 43, wo im Zusammenhang mit dem nächtlichen Gespräch mit Capito
über die Messe von «conscientia, quam Papa tenebat captam» die Rede ist, sowie in dem im
Chronikon wiedergegebenen, Pellicans reformatorische Haltung erklärenden Brief an den

Mainzer Guardian Alexander (Aegidius) Müller: «qua fiducia integrae famae et syncerae
conscientiae vixerim» (S. 83).

* Wie sehr Pellican diesen Anspruch empfunden hat, zeigt seine bei C. S. Zürcher, Konrad
Pellikans Wirken in Zürich 1526-1556 (1975), S. 204 f., angeführte Äusserung im ersten
Antwortbrief auf die Expostulatio des Erasmus vom Oktober 1525: «Wie überzeugt (jemand,
der die herkömmliche Abendmahlsauffassung verteidigt,)... die zu taufenden jüdischen Kate-
chumenen dass sie solches glauben?»

6 L. Geiger, Zur Geschichte des Studiums der hebräischen Sprache in Deutschland:
Jahrbücher für deutsche Theologie 21 (1876), S. 204 Anm. 1: «Diese ganze Mittheilung ist
merkwürdig genug Mir ist... sonst kein Beispiel bekannt, dass ein Christ dem jüdischen Gegner
den Sieg zuschrieb.»

6 Dazu I. und T. Willi, Glaubensdolch und Messiasbeweis. Die Begegnung von Judentum,
Christentum und Islam im 13. Jahrhundert in Spanien, Forschungen zum jüdisch-christlichen
Dialog, 2 (im Druck).

7 T. Willi, Christliche Hebraisten der Renaissance und Reformation: Judaica 30 (1974),
S. 79 f.

s Obadja b. Jakob Sforno aus Cesena. Reuchlin hatte schon früher jüdischen Hebräischunterricht

genossen (Kaiman, Jakob Jechiel Loans), vgl. Willi (A. 7), S. 111-113.
9 Wolfgang Fabricius Capito, Hebraicarum institutionum libri duo (Basel 1518), fol. D4v,

über Pellican: «Ad haec hebraice adeoque paucis annis autodidaktos, non solum praeceptorum
praesidio, sed et chartarum prope subsidiis indigens ...»



T. Willi, Der Beitrag des Hebräischen zu der Reformation in Basel 141

mit eigenen Werken hervorzutreten, der sich aus Überzeugung des Glaubens der
Reformation anschloss und dort seine Kenntnisse hauptsächlich in der
Schriftauslegung der Erbauung der Kirche dienstbar machte.

Die Weise, in der sich Pellican das Hebräische aneignete,10 wirft bereits ein
Licht auf die Bedeutung, die es für die werdende Reformation erlangen sollte.
Pellican hatte Paul Pfedersheimer, mit dem er 1499 zwischen Dürckheim (Pfalz)
und Worms ein Stück gemeinsamen Weges machte, sein Erlebnis als Schulknabe
und den daraus erwachten Wunsch, Hebräisch zu lernen, geschildert. Daraufhin
stellte ihm Pfedersheimer einen Codex der prophetae posteriores aus der Bibliothek
seines Vaters in Aussicht, den er ihm - eine nicht geringe körperliche Leistung -
von Mainz nach Pforzheim auf der Schulter trug und überbrachte. Aus dem
Vergleich mit den in Petrus Nigri's «Stella Messiae» enthaltenen transkribierten Partien

aus Jesaja erschloss sich Pellican das Hebräische, als ob es sich um eine tote
und verschollene Sprache handelte.11 Erst Mitte Juli des folgenden Jahres konnte
er Reuchlin bei dessen Besuch in Tübingen seine Probleme mit den hebräischen
Verbformen unterbreiten. Reuchlin belehrte ihn lächelnd, die Nennform des Verbs
sei die 3. m. sg., nicht die 1. comm. sg. «Hoc unum contigit, me hominis oraculo
didicisse, caetera omnia muto magistro et collatione interpretum perpetuoque
labore sum assecutus.»12 Im August desselben Jahres 1500 kamen ihm bei dem

gelehrten Priester Johannes Böhm (Beheim) in Ulm zwei grammatische Fragmente
zu Gesicht,13 die sich dieser noch vor der im Vorjahr erfolgten Vertreibung der
Juden aus Ulm von einem armen Juden hatte abschreiben und von einem
ungebildeten Juden ins Deutsche hatte übersetzen lassen. Pellican durfte sich diese

Fragmente abschreiben. Noch im gleichen Jahr brachte ein Tübinger Buchhändler14

«nutu et Providentia Dei gratiosa», wie Pellican schreibt,15 eine in Pesaro
gedruckte ganze hebräische Bibel nach Hause, die Pellican zur Verfügung gestellt
wurde. «Statim ab exordio Biblia tota legi, et dictionarium mihi paravi hebrai-
cum.»16 Von diesen Arbeiten liess er auch Reuchlin für seine geplante Grammatik
profitieren, der ihm seinerseits eine deutsche Ubersetzung der Grammatik des

Mose Kimchi zur Verfügung stellte, die aus der Hand desselben Übersetzers

stammte, der auch Böhm seine Fragmente übertragen hatte.17

10 Geiger (A. 5), S. 203-211, nach Pellican (A. 1), S. 14-23.
11 In Analogie zu seinem eigenen Werdegang fasste Pellican die Geschichte der hebräischen

Sprache auf, vgl. sein Vorwort zu Proverbia Salomonis (Basel 1520), fol. a6 und unten
S. 148 f.

12 Pellican (A. 1), S. 19.
io Das erste beginnend mit «leson ha-qodäs», das zweite mit «sa'ar ha- mätäg».
14 Geiger (A. 5), S. 209, Anm. 3: «Wahrscheinlich Fr. Peypus.»
is Pellican (A. 1), S. 20. " Ebd.

i' Nur als Vermutung sei hier geäussert, dass es derselbe Jude Kaiman sein könnte, der
als Lehrer Reuchlins bezeugt ist durch den Eintrag in das Münchener Exemplar (Chm425)
des Lexikons von Menachem von Saruq, fol. 135a, zit. bei B. Walde, Christliche Hebraisten
Deutschlands am Ausgang des Mittelalters (1916), S. 36: «Caiman Iudeus, Elementarius
preceptor - Ioannis Reuchlin phorcensis In alphabetho hebraico hec Vocabula scripsit eidem suo
discipulo mercede conductus. Anno 1486.»



142 T. Willi, Der Beitrag des Hebräischen zu der Reformation in Basel

Auf diesen Grundlagen beruht die erste Grammatik eines Christen nichtjüdischer

Abstammung, Pellicans «De modo legendi. ,».18 Pellican hatte sie 1501 in
Tübingen verfasst, als Gregor Reisch, der Enzyklopädist aus der Freiburger Kar-
tause, seinen Helfer Martin Obermüller zu Pellican sandte, um von ihm in
Erfahrung zu bringen, was er über das Hebräische wisse. «Eodem.. anno 1501
confeci grammaticam hebraicam, quoad ea, quae in tribus fragmentis, quae per-
scripsi, continebantur.»19 Pellican wünschte ausdrücklich keine Veröffentlichung,
weil er die Grammatik Reuchlins abwarten wollte.20 Nur unter diesem Vorbehalt
schickte er seinen Aufriss zwei Jahre später, am 1. Mai 1503, aus dem Barfüsser-
kloster in Basel, wohin er 1502 als ordinierter lector theologiae für die Mönche
berufen worden war, an Jakob Gallus in Strassburg.21 Und doch kam dieses kleine
Werk, gegen den erklärten Willen Pellicans, an die Öffentlichkeit, und zwar in
dem Nachdruck, den Johannes Grüninger am 25. Februar 1504 von der bei
Johann Schott erschienenen «Margarita philosophica» des Gregor Reisch
veranstaltete. Um das mündliche Ubereinkommen mit Schott, die «Margarita» trotz
fehlenden Privilegs nicht zu drucken, nicht geradewegs zu brechen, fügte
Grüninger seiner Ausgabe die Schrift Pellicans bei.22

Als Titelblatt für diesen hinzugefügten Abriss findet sich unter der Aufschrift
«Sequitur grammatica hebraea» ein Holzschnitt, in je drei Gruppen den Begründer

der lateinischen, griechischen und hebräischen Schrift mit Begleitern
darstellend. Dabei nimmt Mose, der aus der Hand Gottes die Tafeln der 10 Gebote,
mit 6 hebräischen Buchstaben angedeutet, empfängt, insofern eine Sonderstellung
ein, als er auf dem Berg nicht bloss der lateinischen und griechischen, sondern auch
der jüdischen Gruppe entrückt ist.23 Dieser Darstellung entsprechend wird im Abriss

der Grammatik die Frage, wer der Erfinder der hebräischen Buchstaben sei, so
beantwortet: «Primum invenisse Mosen tradunt: legemque veteris testamenti di-
vinitus revelatam talibus scripsisse voluminibus (ea a volvendo denominasse) proprie

non libris» (fol. 8b).

18 K. Pellican, De modo legendi et intellegendi Hebraeum: G. Reisch, Margarita
philosophica (Strassburg 1504), durch Lichtdruck neu hrsg. von E. Nestle zur vierten Jubelfeier der
Universität Tübingen (1877).

i° Pellican (A. 1), S. 22.
so Zur allgemeinen Charakterisierung der Grammatik Pellicans Walde (A. 17), S. 151:

«Pellikans de modo legendi... bildet die Mittelstufe zwischen unserer (sc. spätmittelalterlichen)
Periode und der mit Reuchlins Rudimenta 1506 beginnenden folgenden. Pellikan hängt noch
zum Teil von Petrus Nigri ab, hat sich aber auf Grund schriftlicher jüdischer Quellen schon

zu einer wissenschaftlicheren und erschöpfenderen Darstellung durchgerungen.»
21 Vgl. das in De modo legendi (A. 18), fol. 18a enthaltene Begleitschreiben.
22 F. Ritter, Histoire de l'imprimerie alsacienne aux XVe et XVIe siècles (1955), S. 104;

G. E. Weil, Elie Lévita (1963), S. 252, Anm. 3.
23 Im Hauptteil der Margarita philosophica (A. 18) äussert sich Reisch selbst folgender-

massen zur Frage der Entstehung des hebräischen Alphabets, fol. a4a: «Hebraicas nanque
litteras ab Adam prothoplasto nostro parente posteris relictas facile accipimus: cum et omnibus

creatis nomine indiderit.»



T. Willi, Der Beitrag des Hebräischen zu der Reformation in Basel 143

Nach der Klage, «ut vix inhabitantem terras nostras Iudeum (quamvis doctum)
invenias» (fol. F9a),24 der nicht selber beim Lesen unsicher wäre, stellt der Schüler
die Frage: «Sed quid tanta rogo lectionis exacta diligentia christicolis (quibus non
est cordi pronuntiare Iudeorum legem) opus est?» Die Antwort des Lehrers lautet:
«Nulli quidem opus esse crediderim, sed cuicumque christiano ut competenti
lectionis nacta peritia: intelligendique adepto provinciam profundius rimaturus sanc-
tissimarum doctrinarum sylvam studeat intrare» (fol. F9a).

Das letzte Ziel des Hebräischstudiums besteht im vertieften Eindringen in die
allerheiligsten Lehren der Kirche, nicht in der Verlesung des Gesetzes der Juden.
In erstaunlich selbstverständlicher Weise bezeichnet Pellican hier die Bibel in der
hebräischen Grundform als Teil der heiligsten christlichen Überlieferung. Die
erste christliche Grammatik des Hebräischen stellt die Bewahrung der hebräischen
Uberlieferung und die Kenntnis ihrer Sprache als eine Aufgabe dar, die jeden
Christen angeht, der sich näher mit Theologie befasst. Pellican bezeichnet es
geradezu als einen Erweis von «dei Providentia», dass die Hebräer die zur Erlernung
der Sprache unentbehrliche Punktation nur in ihren heiligen Schriften anwendeten
und damit jeder, der diese Sprache lernen wolle, sich mit dieser gleichzeitig die
heilige Uberlieferung aneigne (fol. Fila). Ganz in diesem Sinne folgt dem
grammatischen Teil eine Zusammenstellung der Gottesbezeichnungen und die
Aufschrift des Kreuzes in den drei Sprachen (fol. F18a). Und nach einem weiteren,
Jesaja darstellenden, Holzschnitt (fol. F19a-F21a)25 werden als Leseproben
Exzerpte aus dem Buche Jesaja gegeben, die traditionellerweise als prophetische
Grundlage des Evangeliums empfunden werden: Jes. 1, 1-14; 7,10-17; 8, 23-9, 6;
11,1-2; 42,1-9; 45,1-5; 52,13-53,12; ausserdem Ps. 110,1-7; 113,1-9. Als
Abschluss folgt ein hebräisch-lateinisch-griechisches Wörterbuch in Auswahl (fol.
F19a-F28a).

Dieser grammatische Entwurf Pellicans geriet im Schatten von Reuchlins «Ru-
dimenta hebraica», die 1506 endlich erschienen, bald in Vergessenheit. Dennoch
hat er die lange Kette christlicher Bemühungen um die hebräische Sprache
eröffnet. 1505 schrieb Pellican für seine Basler Mitbrüder zu Unterrichtszwecken
eine sechssprachige Ausgabe der 7 Busspsalmen, nachdem er sich schon in Rufach
1501 eine dreisprachige angefertigt hatte.26 1508 verfasste er, der Basel inzwischen
nur kurz als Reisebegleiter des päpstlichen Legaten Kardinal Raimund von Pe-

trandi, Bischof von Gurk, verlassen hatte, für einen Ordensbruder einen weiteren

24 Vgl. das Vorwort zu Proverbia Salomonis (Basel 1520), fol. a7: «qui indocti gramma-
ticae, nostrates quam maxime», sowie den Bericht über den Besuch bei den Juden in Frankfurt

im Chronikon (A. 1), S. 49: «sed indoctos omnes inveni». Die Klage über die geringe
Bildung der Juden Deutschlands, der jüdischerseits seit alters sogenannten «Frommen von
Aschkenas», ist stereotyp, vgl. J. Reuchlin, De verbo mirifico (Basel 1494), S. 15: «Ac iccirco
Germania, quamquam religiosos, tarnen parum doctos Hebraeos nutrit»; ders., Rudimenta
hebraica (Pforzheim 1506), S. 325: «Judaei Alemanorum superstitiosi plus quam caeterarum
nationum»; Sebastian Münster, Vorwort zu Mose Kimchis Sefer diqduq (Basel 11531), fol. a2r:
«nostra Germania, ubi non facile Judaeum aliquem invenies, qui grammaticae peritus est».

25 Fälschlich 20 foliiert.
2« Chronikon (A. 1), S. 35.



144 T. Willi, Der Beitrag des Hebräischen zu der Reformation in Basel

kurzen grammatischen Abriss, mit der Auflage, «ut nemini unquam communicet,
nisi vel in sacris literis alioquin probe erudito et studioso, vel erga eum seu or-
dinem nostrum optime merito. Adiuratus mi deo et fide. Anno 1508 Basileae.»27
Mit dieser Schlussbemerkung wollte sich Pellican gegen eine unbeabsichtigte
Veröffentlichung besser schützen, als ihm dies bei jenem ersten Entwurf gelungen
war.28

2.

Mit den folgenden Jahren kam eine Zeit der Ruhe. Nur seinen Schüler Sebastian

Münster liess Pellican in Pforzheim eine Konjugationstabelle mit
hebräischem Vokabular anfertigen.29 Kurz danach handelte sich Reuchlin durch eine
Voreiligkeit seinen unglückseligen Streit mit den Kölner Dominikanern ein. Pellican

erwähnt die Angelegenheit nur in einem Satz, ohne Stellung zu nehmen.30 Im
selben Jahr 1514 veröffentlichte Johannes Böschenstein aus Esslingen31 sein
«Elementale introductorium in hebraeas literas» in Augsburg.

Pellican selbst hatte noch im Oktober 1512 in Bruchsal ein nächtliches
Gespräch über den Zeichencharakter der Messe, in dem er sich vollständig mit
seinem künftigen Weggenossen Wolfgang Fabritius Capito (Koepfel) aus Hagenau
traf.32 Capito liess sich eben von dem spanischen judenchristlichen Arzt Matthäus
Adrianus in die Anfangsgründe des Hebräischen einführen, freilich ohne grossen
Erfolg.33 Wesentliche Fortschritte sollte er erst in Basel machen, wohin er Anfang
März 1513 als Münsterprädikant berufen wurde. Eine gemeinsame Wirksamkeit
mit Pellican war freilich da noch nicht möglich, da dieser 1514 und 1515 seinen

Ordensprovinzial auf zwei ausgedehnten Visitationsreisen begleiten musste, die
ihm allerdings mehrere seinen hebraistischen Studien förderliche Besuche und
Funde ermöglichten.34

27 Manuskript in der UB Basel, Sig. G163, hrsg. von E. Silberstein, Conrad Pellicanus
(1900), S. 52-55.

28 Anders Silberstein (A. 27), S. 55 Anm. 37: «Diese Schlussbemerkung bringt uns die auch
sonst bekannte Thatsache in Erinnerung, dass zur Zeit P.s das Studium der hebräischen
Sprache mit einer gewissen Heimlichkeit betrieben werden musste.» Doch davon ist bei Pellican

nie etwas zu hören. Seine Hebräischstudien sind ihm nie, auch nicht in der kritischen
Osterzeit 1523, angekreidet worden.

2» Das auf den 11.11.1511 datierte Manuskript wird in der UB Genf aufbewahrt.
30 Pellican (A. 1), S. 46.

Seine Familie stammte ursprünglich aus Stein am Rhein.
32 Pellican (A. 1), S. 42 f.; vgl. den ausführlicheren Bericht von Johannes Fabricius bei

Riggenbach (A. 1), S. 185-187.
33 Capito (A. 1) beklagt sich zu wiederholten Malen über den teuren und nutzlosen Unterricht

(A6r, Dr). Adrianus, den er durch seine Gastfreundschaft und Pflege aus einer fast zum
Tode führenden Krankheit gerettet hat (Dv), beschreibt er in seiner Vita Oecolampadii, hrsg.
von E. Staehelin, Briefe und Akten zum Leben Oekolampads, 2 (1934), S. 745, als «praeceptor
(sowohl seiner wie Oekolampads) etsi infelix et invidens nobis cognitionem sanctae linguae».

34 Pellican (A. 1), S. 48-52.



T. Willi, Der Beitrag des Hebräischen zu der Reformation in Basel 145

Eine neue Phase im Bemühen um das Hebräische begann erst im Juni 1516.
Pellican war einst 1502 Johannes Amerbach bei der Drucklegung der Werke
Augustins behilflich gewesen. Seit damals datierte die Freundschaft mit Johann
Froben. Dieser bat nun den Provinzial um Pellicans Freistellung, damit er den
8. Band - die übrigen 7 waren schon erschienen - der Ausgabe der Werke des

Hieronymus betreue. Dieser sollte im Appendix einen vierfachen Psalter enthalten,
nämlich griechisch nach der Septuaginta mit beigegebener lateinischer Übersetzung,

und hebräisch mit der Übersetzung des Hieronymus iuxta Hebraeos.35 Dieser
Druck war, mit der gleich darauf folgenden separaten Psalterausgabe zusammen,
der erste eines ganzen Buches der hebräischen Bibel nördlich der Alpen.36 Dass
dem Gebetbuch Israels dieser Vorrang zukam, verstand sich aus der kirchlichen
Praxis, die nun durch den Rückgang auf das hebräische Original vertieft werden
sollte.

Welche Bedeutung man der Verbreitung des hebräischen Psalters beimass, zeigt
die im gleichen Jahr erfolgte separate Ausgabe «in pauperum favorem».37 Ausser
dem hebräischen Psalmentext enthält dieses Büchlein eine kleine Einführung in
die hebräische Sprache aus der Hand Capitos «quove nancisci valeas linguam
sanctam absque praeceptore», wie er in seiner zwei Jahre später erscheinenden

grossen Grammatik schreibt.38 Doch das Bemerkenswerteste an dieser Handausgabe

ist das von Pellican verfasste kurze hebräische Vorwort. Die ersten von ihm
selbst zur Veröffentlichung bestimmten Zeilen - sie sind nicht zufällig hebräisch -
tragen eine vom jüdischen Gebetbuch inspirierte prophetische und eschatologische
Note. Sie fassen in einfachsten Worten das zusammen, was sich später als ein
tragender Grundzug der Reformation, gerade in Basel, erweisen sollte. Die
«hebräischen Leser», denen das Grusswort gilt, können dem Sinne nach eigentlich
nur jüdische Menschen sein. Die Formulierungen erinnern stark an das am Ende
jedes jüdischen Gottesdienstes stehende Alenu-Gebet, so gewiss sie von Pellican
selbst stammen. Es lohnt sich, das Vorwort hier ganz wiederzugeben:

«Conradus Pelicanus Rubeaquensis, or.mi. Hebraeis lectoribus. Gepriesen seist du, o Herr,
Gott der Heerscharen, der in seiner Barmherzigkeit den Kreis der Erde und ihre Fülle mit
der Erkenntnis seiner Göttlichkeit erfüllt und allen Völkern kundgetan hat, dass der Herr
Einer ist und sein Name Einer, und über die Völkerstämme ausgegossen eine reine Sprache,
damit sie alle den Namen des Herrn anrufen, ihm mit einer Schulter zu dienen, und alle
Sippen der Nationen ihn in der heiligen Sprache preisen, denn gross und rühmlich ist sein
Name auf ewig.»36

In diesen Worten mag viel Persönliches mitschwingen, etwa der Besuch der
Synagoge in Worms 1512, die Begegnung mit zwei Rabbinern und Gliedern der

63 Weitere Basler Ausgaben dieses polyglotten Psalters als Teile der Opera des Hieronymus
erschienen 1525, 1537, 1553, 1565.

36 «Tarn arduum opus et in Germania non tentatum»: Pellican (A. 1), S. 55.
37 Pellican (A. 11), fol. a2.
38 Capito (A. 9), fol. Dv.
36 W. Capito, Hebraicum Psalterium (Basel 1516), fol. lav.



146 T. Willi, Der Beitrag des Hebräischen zu der Reformation in Basel

jüdischen Gemeinde in Frankfurt, die noch von der Konfiskation ihrer Bücher
aufgrund des Betreibens von Johannes Pfefferkorn erschüttert gewesen sein
mögen, das Gedenken, das Pellican auf derselben ersten Visitationsreise in Neustadt

an der Eisch dem dorther stammenden Elia Levita widmete, von dem er im
Chronikon schrieb, dass er in Italien «Hebreorum Grammaticam didicit primum;
deinde ibidem quoque expulsus, Romae eandem docuit Christianos, donec ibidem-
que expulsus est, non modico urbis et suo damno».40 Doch überwiegt das Bewusst-
sein von der gottesdienstlichen und endzeitbezogenen Bedeutung der Gegenwart.
In ihr zeichnet sich eine Rückbesinnung der Völkerkirche auf ihre gottgeschaffenen

Wurzeln ab, die von der hebräischen Sprache nicht zu trennen sind. Nicht
zufällig hat Pellican in demselben Jahr 1516 mit dem Studium des Talmud, von
dem er sich Teile mühsam von den trägen Regensburger Dominikanern verschafft
hatte, begonnen.41 Dieses Studium sollte in Zürich seine Früchte tragen, die in den
zahllosen Übersetzungen rabbinischer Texte aus der Hand Pellicans vorliegen.42

Wollte die Kirche sich und das, was sie tat, verstehen, so wurde sie unweigerlich
auf ihren biblischen und damit hebräischen Ursprung gewiesen. Im Vorwort zur
Ausgabe der Sprüche Salomos sagte Pellican: «Non enim ex hebraica lingua canon
bibliae, sed ex canone viginti et quatuor librorum, hebraeae linguae proprietas idio-
maque investigetur.»43 M. a. W.: das Hebräische ist die Sprache der Offenbarung
und hat als solche kanonischen Charakter. Auch das griechisch geschriebene Neue
Testament ist kein Gegenargument. So gewiss es, anders als das Alte Testament,
von seinem Ursprung her die Urkunde der «an alle Völker»44 gerichteten Predigt
ist, so gewiss gilt, dass die «Evangelistae et apostolus Paulus novum instru-
mentum totum Graece, sed ad Hebraicam consuetudinem descripserunt», wie
Capita in seiner hebräischen Grammatik festhält.45 Darin spricht sich die Einheit der
Offenbarung des einen Gottes aus, die nun freilich auch auf Seiten des Menschen
ihre Entsprechung finden muss. Der «Geist der Schrift»,46 «jene göttlich-majestätische

Sprechweise»,47 «die heilige Art des Sprechens»48 wird auch die Praxis der
Kirche beeinflussen. Wenn Pellican vom einmütigen Gottesdienst spricht, so ist das

keine traditionelle Floskel. Das zeigen die weit ins Mittelalter zurückgehenden

40 Pellican (A. 1), S. 49.
41 Vgl. den bei Riggenbach (A. 1), S. XV, zitierten Brief an Wolfgang Musculus vom

5. 2.1551, in dem Pellican sagt: «Jam a 35 annis commentaria Rabbinorum majori cum labore
intelligere didici.»

42 Vgl. dazu die Studie von Zürcher (A. 4).
43 Pellican (A. 11), S. *9.
44 Capito (A. 9), fol. A3v.
45 Capito (A. 9), fol. Gv; vgl. Erasmus, Vorwort zum N.T.: H. und A. Holborn, Ausgewählte

Werke (1933), S. 158: «Et cum Graece scribunt, multum referunt ex proprietate ser-
monis Hebraici.» Zur Betreuung dieser Sparte der Erasmischen Ausgabe des N.T. war Oeko-
lampad bekanntlich durch Johann Froben berufen worden und weilte er vom 21. 9.1515 -
März/April 1516 zum erstenmal in Basel.

4« Capito (A. 9), ebd.
47 Capito (A. 44), fol. aa3v.
48 Pellican (A. 11), S. *12.



T. Willi, Der Beitrag des Hebräischen zu der Reformation in Basel 147

Versuche, christliche Gebete in hebräischer Sprache zu formulieren.49 Doch erst
jetzt sei die Möglichkeit gegeben, im Verstand hebräisch zu beten: «Quis vero
credidisset, ut rudis et barbarae Hebraeae linguae, licet sanctissimae, idioma, post
tarn cultissimas ac inclytas Latinas atque Graecas literas, tarn delicatis ingeniis et
auribus arridere potuerit? Sed divini spiritus illapsu id perficitur corda rapientis
in obsequium pietatis et fidei.»60 Aus diesem Anliegen heraus sind die Ausgaben
der traditionellen Gebete der Kirche auf Hebräisch und die Übernahme biblischer
und jüdischer Gebete in hebräischer Sprache zu verstehen. So hat gerade in diesen
Jahren Johannes Froben die «Introductio utilissima» des Matthäus Adrianus, die
das erste Mal ca. 1501 bei Aldus in Venedig erschienen war und die grossteils aus
einer zweisprachigen, Wort für Wort wiedergebenden Gebetsfibel bestand, neu
herausgegeben (1518), und ebenso das Gebetbüchlein mit dem Titel «Tefillot weschir»
(spätestens 1520).51 Es enthält ausser dem Unservater, dem apostolischen
Glaubensbekenntnis, den Lobgesängen Marias, Simeons und des Zacharias, dem Ave
Maria, dem Veni creator auch das Gebet Jeremias, das «Gebet der Juden für ihren
Messias» und die jüdischen Segenssprüche vor und nach der Mahlzeit.

Selbstverständlich mussten auch Theologie und Ethik, sollten sie, wie es die
Verhältnisse der Zeit erforderten, neu begründet werden, auf die biblischen Wurzeln

zurückgeführt werden. So wie die Jurisprudenz ohne Latein unvorstellbar sei,
führt Capito im Vorwort zu seiner grossen Grammatik aus, so lasse sich eine

Theologie ohne die Beherrschung aller drei Sprachen, in denen die Dokumente
der christlichen Religion abgefasst sind, nicht denken.52 Besonderes Gewicht aber
kommt der Neubegründung der Ethik zu.

Im Vorwort zu den Sprüchen Salomos, die eigens zum Zweck «instituendis
sacris moribus» (fol. a3) herausgegeben werden, finden wir Pellicans Hand wieder.
Die Ausgabe selbst ist von Sebastian Münster besorgt. Auch hier, wie im Falle des

Vorworts zur kleinen Psalmenausgabe, sind die Zeilen aus der Hand Pellicans um
so wertvoller, als er nach wie vor äusserst zurückhaltend war und lieber die Werke
seiner Kollegen und Schüler förderte, als mit eigenen hervorzutreten.

Dies gilt für die grosse Grammatik des Wolfgang Fabritius Capito, die
«Hebraicarum Institutionum Libri Duo» (Mitte Januar 1518), als deren Mitverfasser
Pellican anzusehen ist.53 Die «Institutiones» erschienen bezeichnenderweise fast
zu der gleichen Zeit, da Capito im Rahmen eines spätmittelalterlichen Institutes,
das zur Fortbildung der Geistlichen eingerichtet worden war, mit einer neuen
Form von Predigten begann.54 Er predigte über den fortlaufenden Text des Römerbriefs

in Form einer Homilie und zugleich eines gelehrten Kommentars. Die
Auslegung der Grundschrift der paulinisch geprägten Kirche der Völker folgte so bei

40 Walde (A. 17).
so Pellican (A. 11), fol. a2f.
51 Zur Diskussion über das Erscheinungsdatum vgl. J. und B. Prijs, Die Basler hebräischen

Drucke (1964), S. 21.
so Capito (A. 9), fol. A3v.
53 Prijs (A. 51), S. 16; vgl. Capito (A. 9), fol. D4v; Rlv; Pellican (A. 11), fol. a2.
54 B. Stierle, Capito als Humanist (1974), S. 194.



148 T. Willi, Der Beitrag des Hebräischen zu der Reformation in Basel

Capito organisch der Darstellung der hebräischen Tradition Israels. Zwischen den
ersten Zyklus der Römerbriefvorlesung in der Fastenzeit und ihre Fortsetzung in
der Adventszeit 1518 fällt zudem Capitos Ausgabe der Schriften Luthers, der im
Vorwort mit dem Propheten der babylonischen Gefangenschaft, Daniel, verglichen
wird (Vorwort fol. F2).

Ebenso wie bei Capitos «Institutiones» hat Pellican nun aber auch bei der Ausgabe

der Sprüche Salomos mitgewirkt, der die erste selbständige Publikation
Sebastian Münsters, eine «Epitome Hebraicae Grammaticae», beigefügt ist. Im Vorwort

zu diesem Werk beschreibt Pellican seine Stellung folgendermassen: «Satis
egisse me credo pro ingenii mediocritate et stili penuria, quod hebraeas Basileam
literas invexi, quarum nunc in orbem terrae splendor pervaserit» (fol. *12).

Dieses Vorwort ist nun freilich auch in anderer Hinsicht von Belang. Pellican
legt darin nämlich nicht nur Rechenschaft ab über seine Rolle in der jungen christlichen

Hebraistik, sondern auch über deren Stellung im Verhältnis zur kirchlichen
Tradition. Zum erstenmal sieht sich Pellican zudem veranlasst, sich über die Juden
zu äussern, die er im hebräischen Vorwort der kleinen Psalmenausgabe noch
direkt angesprochen hatte. Wiederum geschieht es aus einem eschatologischen
Blickwinkel heraus. Pellican warnt davor, sich voreilig «eine über das bestimmte Mass
hinausgehende Kenntnis jener uns fremden Sprache anzumassen» (fol. *9r). Noch
wäre es verfrüht, die Autorität der Kirchenväter bei der Schriftauslegung zu
stürzen (fol. *5r). Freilich scheut Pellican nicht davor zurück, diese Möglichkeit
ins Auge zu fassen. Doch müsse dazu die Hebraistik erst den Stand erreichen, auf
dem sich die Kunde des Griechischen befinde. Insbesondere sei es derzeit noch
nicht möglich, ein sicheres Urteil über die Bedeutung und den Wert der jüdischen
Bemerkungen und Überlieferungen zu den Wortwurzeln und ihren oftmals leicht
hingeworfenen Konjekturen zu gewinnen. In Anwendung des Gleichnisses von den

Weingärtnern stellt Pellican fest, nachdem die Juden «Königtum, Priestertum,
Schriften und alle sonstigen bedeutenden Heiligtümer wegen der Verletzung
göttlicher Majestät verloren hätten», hätte zu erwarten gestanden, dass der Weinberg
des Herrn Zebaoth, die Heilige Schrift, besseren Gärtnern zur Pflege übergeben
würde, die den Ertrag zur gegebenen Zeit abliefern würden (fol. a3). Pellican
versteht das Gleichnis also nicht auf irgendeine zurückliegende Ablösung des
jüdischen Volkes durch die Kirche, sondern deutet es auf die aufbrechende Beschäftigung

des Christentums mit der Heiligen Schrift. Überhaupt entscheidet sich ihm
die Frage, wer denn nun die rechten Weingärtner seien, nicht durch irgendeine
dogmatische Festsetzung, sondern durch den Erweis aus den Früchten. Gewiss ist
es ihm nicht zweifelhaft, dass die Kirche zu diesem Werk berufen sei. Aber gerade
aus diesem neu aufbrechenden christlichen Selbstbewusstsein heraus ist er in der
Lage, das jüdische Volk gelten zu lassen. Praktisch hat er, wie aus seinem Lebensweg

und Studiengang erhellt, kaum Juden gekannt. Er war genötigt, sich aus
wenigen Begegnungen und vieler Lektüre, unter Berücksichtigung der traditionellen
kirchlichen Lehre, ein Bild von ihnen zu machen. Dieses Bild spiegelt in
merkwürdiger Weise seinen eigenen Weg zur hebräischen Sprache. «Wenn ich mich
nicht täusche, hörte, als nach den Zeiten der Apostel Staat und Volk untergingen,



T. Willi, Der Beitrag des Hebräischen zu der Reformation in Basel 149

Gebrauch und Studium der hebräischen Sprache praktisch auf» (fol. *a5r). Erst
durch die Bemühungen der Christen seien die Juden dazu gebracht worden, das
Verständnis ihrer eigenen Sprache wieder zu suchen, «non secus atque nobis
Studium nuper erat hebraea discere, summa penuria librorum et praeceptorum, im-
probo labore, sed iucundo certamine...» (fol. a6). Aus dieser jüdischen Renaissance

hebräischen Sprachstudiums sei die Punktation zu erklären, die darum
gegenüber den Auffassungen der Kirchenväter kein Gewicht hätte. Was die Jetztzeit
betreffe, so würden die Juden mit Neid hören, wie die Christen zur Ehre des

einigen Gottes und seines Christus die heiligen hebräischen Bücher handhabten,
deren Aussagekraft bislang durch pharisäische Traditionen und lächerliche Fabeln
zurückgehalten worden sei. Insofern sei jüdischerseits genau dasselbe geschehen
wie christlicherseits, wo philosophische Dogmen den heiligen Schriften vorgezogen
worden seien. Die Pharisäer treten so an die Seite der Scholastiker - eine
Auffassung der Dinge, die Pellican auch später zum Ausdruck brachte.55 Doch gerade
das Beispiel der überholten Scholastik lasse Hoffnung aufkommen, dass mit dem
Aufblühen der Kirche auch das Jerusalem der Propheten wieder erstehen werde,
über den ganzen Erdball anerkannt im Dienst an dem einen Gott. Was könnten, so
schliesst Pellican, die Juden Herrlicheres wünschen als eine Welt zu Füssen Jesu,
aus dem Samen Davids, in der Betrachtung der Seligkeit Marias? Was gäbe es für
sie Glücklicheres, als die Apostel Petrus und Paulus, Johannes, Jakobus, Andreas
als Fürsten des Erdkreises anerkannt zu wissen?

«Lasst uns darum... das Siegel der göttlichen Gnade, das Pfand für das den Kindern
vorbehaltene Erbteil, nämlich die heiligen Schriften, aufnehmen..., und die Furchtsamen mögen
erbleichen müssen, ob sie wollen oder nicht, da die einst (ihnen) übertragene Lade des Bundes
jetzt, durch die Barmherzigkeit des Herrn, bei uns zur Ruhe kommt» (fol. a8).

3.

Die Fastenzeit 1523 wurde zur kritischen Wende. Caspar Schatzgeyer, der
Ordensprovinzial, der Pellican, nunmehr Guardian in Basel, sehr schätzte, glaubte
bei seiner Visitation in Basel den Klagen aus Kreisen der Universität Gehör schenken

zu müssen. Doch der energische Einsatz des Rates der Stadt, die nicht zuletzt
Nutzniesserin des unter Pellicans Leitung im Jahr zuvor fast ganz neu erstellten
Spitals war, führte dazu, dass Schatzgeyer unverrichteter Dinge abzog, die
Scholastiker Mauricius Fininger OESA und Johannes Gebwiler sowie zwei weitere
Professoren von Rats wegen abgesetzt und an ihre Stelle Johannes Oekolampad
und Konrad Pellican zu ordentlichen Professoren ernannt wurden.56 Dies geschah
in der Woche nach Ostern 1523.

55 Pellican an Capito, 22. 6.1528 (UB Basel, sig. Ki.Ar. 25a Nr. 70). In dem Brief heisst
es, die mit den «magistri Parisienses» zu vergleichenden Rabbinen seien zwar nicht zu
vernachlässigen, «aber sie haben sich unserem Urteil zu unterziehen, da wir mit der Kenntnis
Christi schärfer sehen durch die Gnade des Glaubens als die Christus nachgeordneten Juden».

58 Sehr instruktiv ist das bei Riggenbach (A. 1), S. XX ff. abgedruckte Ratsprotokoll.



150 T. Willi, Der Beitrag des Hebräischen zu der Reformation in Basel

Mit Oekolampad, der am 17. November des Vorjahres als Flüchtling nach
Basel zurückgekehrt war, wurde der Kreis der Basler Hebraisten um einen
weiteren Mann bereichert. Oekolampad war ein Schüler Reuchlins. Er hatte in Stuttgart

bei ihm Griechisch, aber wohl auch Hebräisch, gelernt.57 Während seiner
Weinsberger Zeit liess er sich Capitos grosse Grammatik zuschicken.58 In Augsburg

vertiefte er sich weiter ins Hebräische. Er stand hier in Kontakt mit dem
ehemaligen Ordensprovinzial der Augustiner Kaspar Ammann in Lauingen und
befasste sich bereits mit dem «More Nebuchim» des Maimonides und anderen
jüdischen Schriften, erwartete aber ganz besonders die vierteilige Biblia Rabbinica
Bombergs: «Solas sacras (sc. scripturas) possideo nec magnopere alias euro.»59

Dass auch er nun in Basel den stillen Franziskaner hochschätzte, beweist die
von seiner Hand stammende Nachschrift der ersten Vorlesung,60 die Pellican nach
der Neuordnung des akademischen Lebens gehalten hat. Dieser war inzwischen
über die Grammatik hinaus zur Auslegung der Schrift fortgeschritten. Das zeigt
auch die in dieser Zeit in Arbeit stehende Konkordanz, die bereits bis zu 50 000
Einträgen gediehen war.61

Seiner Vorlesung legte Pellican die Genesis zugrunde. Sollte diese Wahl des

ersten Buches der Bibel einen Bezug haben zu dem Neuen, das sich Bahn brach?
In welcher Weise Pellican die Genesis gelesen und Oekolampad ihn gehört hat,
zeigt ein entzückendes, rasch hingeworfenes Händchen, das in Oekolampads
Nachschrift auf das zu Gen. 3,15 Ausgeführte weist: «Primum evangelium. Inimicitiam
ponam inter te et mulierem, et semen tuum et semen illius» (fol. 4r). Das Paradies,
so führt Pellican aus, ist die «iustitia originalis homini a deo data» (fol. 22v). Die
Ausführlichkeit der Liste der Söhne Esaus in Gen. 36 dient, unter Zugrundelegung
der jüdischen Gleichung von Esau/Edom Römer/Christen, nach Pellican dazu,
den «Hochmut der Juden zu demütigen», wenn sie solches läsen und sähen, dass

Gott spezielle Notiz gerade von jenen Nationen nehme, welchen sie am meisten aus
dem Weg zu gehen pflegten. Sodann würden sie sich davor fürchten, einst von dem
Gott Verstössen zu werden, der in dieser Weise bereits zur Zeit der Patriarchen
andere Stämme des Eintritts in die Gnade gewürdigt habe. Schliesslich sollten sie
daraus erkennen, dass die Verheissungen Gottes überschwänglich an der grossen
Zahl der von Abraham und Isaak abstammenden Völker in Erfüllung gehen

•" Vgl. Staehelin (A. 38), 1 (1927), Nr. 38, Anm. 3: «Oek. war... Reuchlins Schüler in
Stuttgart gewesen, .wohl auch im Hebräischen; das wird nicht nur wahrscheinlich gemacht
durch diese Empfehlung (für die Stelle in Wittenberg), sondern auch dadurch, dass Reuchlin
Oek. ein Bändchen hebräischer Psalmen in der Ausgabe des Gerschom ben Mose Soncino
(Brescia 1494) überlassen hat; es trägt den Eintrag: 'Dominus Johannes Reuchlin dedit Oeco-
lampadio ...' (heute Stadtbibliothek Frankfurt a. M., Sig. Vet. Test. Hebr. Psalmi 502).»

59 A. Hartmann (Hrsg.), Die Amerbach-Korrespondenz, 2 (1943), S. 106; Staehelin (A. 38),
1, S. 70 Anm. 4.

59 Oekolampad an Kaspar Ammann, Augsburg 11. 3.1519; abgedruckt bei Staehelin (A. 38),
1, Nr. 56 S. 87.

6» Handschrift in der UB Basel, Sig. AIX 51.
61 Brief an Thomas Blarer, Basel 12.12.1523, in der Vadiana St. Gallen, Autograph Bd. 2

Nr. 160, abgedruckt bei Geiger (A. 5), S. 216 f.



T. Willi, Der Beitrag des Hebräischen zu der Reformation in Basel 151

würden. Andererseits solle dieser Text auch die Christen zu Demut und zur
Bewunderung des Planes Gottes, die Stolzen zur Furcht und die Demütigen zum
Fortschreiten, bringen (fol. 139r). Pellican erblickt also schon hier in der Genesis
deutliche Hinweise auf die dereinst aus den Heidenvölkern zu erwählende Kirche.
Ähnlich bemerkt er zu Gen. 38, Gott hätte die Heirat Judas, wie jene des Boas,
mit einer fremdstämmigen Frau «in Typum ecclesiae de gentibus» angeordnet
(fol. 149v).

Seiner Genesisvorlesung (1523-1524) liess Pellican noch eine über die Sprüche
Salomos (1514) und eine weitere über den Prediger Salomos (1525 bis Ende
Februar 1526) folgen. Am Stephanstag 1525 bekam er das Schreiben Zwingiis, in
dem er als Nachfolger des eben verstorbenen Jakob Ceporinus (Wiesendanger)
nach Zürich berufen wurde. Da seine Stellung gegenüber der Universität und
innerhalb des Ordens, nicht zuletzt wegen der Förderung, die er durch Teile des

Rates und der Bürgerschaft der Stadt erhielt, sehr schwierig geworden war, folgte
er dem Ruf, nicht ohne in seiner Antwort seine Zweifel zu äussern, ob er der
Stellung werde genügen können: «Sum enim homo impeditionis tarn linguae quam
ingenii, ut nihil magni ausim de me unquam polliceri.»62 Am 1. März 1526 hielt
er in Zürich seine erste Vorlesung; es traf sich, dass er bei Ex. 15 weiterfahren
sollte, und so lautete sein erster Satz: «Gratia Deo meo, qui me ereptum ex Egypto
et ab egyptiaca et papistica captivitate fecit transire mare rubrum, ut nunc mihi
cum Sanctis liceat canere canticum illud Sororis Moysi, et dicere cum gaudio:
Cantemus Domino, gloriose enim honorificatus est et cetera.»63

Von nun ab lag es an Oekolampad, den neugewonnenen Blick auf die Schrift
gegen die gerade an der Jahreswende 1525-1526 bedrohlich ihr Haupt erhebende
Reaktion aufrechtzuerhalten. Dass ihm an der Pflege dieser hebraistischen Tradition,

wie sie in Basel nun schon recht fest verankert war, lag, lehrt ein flüchtiger
Blick auf seine Vorlesungen, die den Boden für die Reformation bereitet haben.
Von Ostern 1523 bis zum 1. April 1529 hat Oekolampad ausschliesslich über alt-
testamentliche Bücher gelesen, mit der einen Ausnahme des Römerbriefs, der ja
schon bei Capito auf die Arbeit an der hebräischen Sprachlehre, sozusagen als
der hermeneutische Schlüssel zu der hebräischen Tradition, gefolgt war.64 Nach
der 1529 durchgeführten Reformation hat Oekolampad bezeichnenderweise den
Hebräerbrief in Angriff genommen, dann das Johannesevangelium, um dann bis zu
der Reise nach Ulm in seinem Todesjahr 1531 nur noch prophetische Schriften
zu lesen.65

82 Pellican an Zwingli, 28.12.1525; die betreffende Stelle abgedruckt bei Riggenbach
(A. 1), S. 106 Anm. 3.

es Pellican (A. 1), S. 110.
64 Ostern 1523 - Sommer 1524: Jes.; 3. 8.1524 - Sommer 1525: Rom.; Sommer 1525 -

Herbst 1526: Hag.-Sach.-Mal.; 1527: Jer.; 1527-1528: Ez.; Sept. 1528: Dan.; Winter 1528-Herbst
1529: Hi.

65 Winter 1529-1530: Hebr.; Frühling 1530-Herbst 1530: Joh.; 11.10.-15.12.1530: Hos.;
Mitte Dez.-14.1.1531: Joel; Mitte Jan. 1531-Ende Febr./Anf. März 1531: Am.; März 1531:
Ob.; Apr. 1531: Jona; nach Osterferien 1531: Mi.



152 T. Willi, Der Beitrag des Hebräischen zu der Reformation in Basel

Den Anfang dieser ganzen Reihe machte, noch vor der offiziellen Bestallung
Oekolampads durch den Rat, Ostern 1523 der Prophet Jesaja. So gewiss der
Römerbrief auch in Basel seit Capito eine Rolle spielte: die hiesige Reformation hat
ihren Ausgang bei Jesaja genommen.

«Item Joannes Oecolampadius liest Esaiam Hebräisch, Latinsch und Tütsch; hörend zu an
(ohne) Studenten und priesteren wol IUI (vier) hundert bürgeren, ouch der suffraganius; dem
hebend die Sophisten von des willen verbotten zu bredigen in thum. Item die Sophisten hend
Oecolampadio mit gewalt und vor dem rat wellen, das er nit lese, verböten; hat der rat also
darin gesehen, das allen Sophisten ir lecturen abgeschlagen sind .»es

Jesaja hatte schon im Werdegang Pellicans eine Schlüsselrolle gespielt. Der
Kodex, den Paul Pfedersheimer ihm aus der Bücherei seines jüdischen Vaters
überliess, hatte mit Jesaja begonnen, da Jeremia, mit dem die prophetae posteriores

nach deutschem Brauch um seines leichteren Stils willen anzufangen pflegten,
geraubt gewesen war. Durch den Vergleich mit der lateinischen Transkription von
Jes. 1-2 am Anfang von Petrus Nigri's «Stella Messiae» hatte sich Pellican das

Alphabet und die Fähigkeit, hebräisch zu lesen, erarbeitet. Auch für das
Verstehen des Hebräischen hatte ihm Jesaja geholfen, sowohl in Kap. 1-2 wie in den

übrigen Kapiteln, die Pellican mit der Ubersetzung des Hieronymus verglich.67
Darum hatte Pellican seinem Abriss «De modo legendi et intelligendi hebraeum»
die erwähnten «Excerpta Ysaiae» folgen lassen, die mit lateinischen Marginalien
versehen sind. In zwei solchen Marginalien (zu Jes. 1,1-14 und Jes. 8, 23-9, 6),
«Terra vestra deserta», «Multip(l)icasti gentem in magnifie» (fol. F19a-b), kündigt
sich bereits das grosse Thema der Jesaja-Auslegung an, die den Grund zu dem
reformatorischen Kirchenverständnis legen sollte. Vor den Exzerpten findet sich
ein Holzschnitt: Jesaja in einem Schreibgemach vor seinem Buche sitzend, das

Ohr der Taube des Geistes geöffnet (Jes. 50, 4-5), dazu die Überschrift: «Opere
precium arbitror tibi (ne absque exercitatione dicta transeas) conducereque quam
plurimum filij Amoz ysaiae. s. aliqua excerpta cum annotationibus misteriorum
subiungere» (fol. F18a-b).

Oekolampads Vorlesung über Jesaja sei hier in aller Kürze als Modell für die

zur Reformation führende Beschäftigung mit den Propheten erörtert. Die anderen
alttestamentlichen Bücher haben zum Teil ähnlich durchschlagend gewirkt, wie
die tumultuarische Szene, die die Darlegung der Thesen zur Danielvorlesung im
September 1528 hervorrief, beweist.68 Doch im ganzen findet sich in der Jesaja-
vorlesung das grundlegende Thema bereits voll ausgeführt, wie es Oekolampad zu
Jes. 1,1 zusammenfasst: «Visio autem praeeipua et maxima, de qua in hoc libro,

66 Brief von Jakob Ceporin (eig. Wiesendanger, 1500-1525, aus Dinhard, Pellicans
Vorgänger in Zürich) an Probst Heinrich Brennwald in Embrach, abgedruckt bei Staehelin (A. 38),
1, Nr. 151; vgl. Pellican (A. 1), S. 81 f.

er Pellican (A. 1), S. 14-22.
«s Die Thesen im Staatsarchiv Basel, Sig. Ki.Act. B 1.



T. Willi, Der Beitrag des Hebräischen zu der Reformation in Basel 153

est excaecatio Iudaeorum et vocatio gentium.»09 Die Juden - denen in Basel seit
1397 keine Niederlassung mehr gewährt worden war - sind in den Ausführungen
Oekolampads als gedachte Adressaten so sehr gegenwärtig, dass er in Rücksicht
auf sie eine genaue Transkription der hebräischen Namen durchführt, «neque
enim tarn ridiculi illis erimus et, sicubi poscit usus, commodius cum illis conferre
licebit» (fol. 3). Freilich sind es gedachte Adressaten. Sie fallen nach Oekolampad
durch ihre Heimatlosigkeit und ihre Knechtschaft auf. Obwohl sie die Schriften
haben, sind sie blind dafür (fol. 300 zu Jes. 63, 19). Dieser Zustand weist aber
darauf hin, dass das Gericht über sie bereits geschehen ist: «Gravissima autem
ultio Iudaeorum fuit, quod excaecati sunt, et ablata est eis cognitio scripturae»
(fol. 296b zu Jes. 63, 4). Die «Blindheit und Undankbarkeit» (fol. 248b zu Jes.

49, 6) der Juden äussert sich in ihrer Weigerung, der Kirche anzugehören, «quem-
admodum et hodie nihil prohibit accedere ad religionem nostram Iudaeorum
quosdam» (fol. 183 zu Jes. 32, 15). Mit dieser Einschränkung «quosdam» deutet
Oekolampad freilich an, dass dies nicht der Weg des jüdischen Volkes als ganzen
sei. Wenn denn die Beendigung ihrer Erniedrigung überhaupt nicht in ihrer Hand
liegt, so erhebt sich die Frage, unter welchen Umständen es dazu kommen werde.
«Plerique theologorum opinantur sub finem mundi convertendos omnes Iudaeos...
At non ausim omni Iudaeorum populo salutem polliceri, sed residuo et semini
cuidam» (fol. 183 zu Jes. 32, 15). Damit grenzt sich Oekolampad gegen chiliasti-
sche Erwartungen von Christen ab, «ex veteribus nostris Iudaisantes quibus
non subscribimus» (fol. 260 zu Jes. 52, 3, vgl. fol. 285 zu Jes. 59, 19).70

Man wird an diese Argumentation keine heutigen Massstäbe anlegen dürfen.
Es ist zu deutlich, dass die Juden einfach als Folie für all das, was den Völkern
durch die Kirche geschenkt ist, erscheinen. Oekolampad übersieht nämlich keineswegs

die Differenz zwischen Judentum und Kirche, wie er sie im bezeichnenden
Unterschied des den Völkern in den Mund gelegten Ausdrucks von Jes. 2, 3 «geht,
lasst uns hinaufziehen» im Vergleich zur Anrede an das Haus Jakobs 2, 5 «geht,
lasst uns gehen» angedeutet findet: «Non dicit autem, Ascendamus: quia loquitur
ad eos, qui erant Hierosolymis. Neque dicit: Doceat nos vias. Gloriatur enim
Judaeus in lege, tenet in manibus Mosen, tenet et prophetas. Sed dicit, ambulemus
in lumine. Christus lex mundi est. Joan. 12 .» Und kurz davor lässt er die Juden

sagen: «Nonne pudet nos quod postremi iungimus Christo et ecclesiae? Nobis lex
est data, nobis futura praedixerunt prophetae, ex nobis natus est Christus, nostra
est haereditas» (fol. 266 zu Jes. 2, 5). Dieser potentielle Reichtum und das gleichzeitige

äussere Elend der Juden führt Oekolampad zu dem Schluss: Excaecatis
Iudaeis, notitia veritatis devenit ad gentes» (fol. 209 zu Jes. 39, 2). Genauso wie

09 Johannes Oekolampad, In Iesaiam prophetam hypomnematon, hoc est, commentario-
rum, Ioannis Oecolampadii Libri VI (Basel 1525), fol. 4.

ro Pellican verwahrt sich in dem bereits oben in Anm. 55 erwähnten Brief aus Zürich vom
22. 6.1528 (in Capitos Nachlass, UB Basel Sig. Ki.Ar. 25a Nr. 70) an Capito in Strassburg
gegen die von diesem vertretene Ansicht, als hätten die Juden eine Rückkehr in ihr Land und
eine Wiederherstellung ihres Staatswesens zu erwarten: «Gloriosiores et feliciores Judei esse

non poterunt quam ut Christum salvatorem agnoscant.»



154 T. Willi, Der Beitrag des Hebräischen zu der Reformation in Basel

die Offenbarung an die Juden dient auch ihre Verstockung zur Förderung der
Glaubenserkenntnis unter den Völkern: «Certum est in die pentecostes spiritu ab
excelsis dato apostolis, magnam rerum novationem factam, et desertum, hoc est

populum gentium, factum agrum cultum, Iudaeos autem ex agro culto desertum»
(fol. 183 zu Jes. 32,15).

Diese neue Ordnung der Dinge trete dort zutage, wo sich Menschen aus den
Völkern freiwillig den Heiligen unterwarfen. Die Heiligen, insbesondere die Apostel,

repräsentieren für Oekolampad Israel. Sich ihnen beugen heisst, sich den
Israeliten beugen und so die Verheissungen des Propheten über die künftige
Weltgeltung des Volkes Israel wahrmachen: «Prius dicebant (sc. die Heidenvölker)
Israelitis, Humiiiare (duck dich), ut transeamus super te: nunc se subiiciunt sponte
sanctis» (fol. 288b zu Jes. 60, 14). Mehr als einmal bringt Oekolampad diese
Unterwerfung mit dem Akt der Dämonenaustreibung durch Jesus in Verbindung
(fol. 298 zu Jes. 63,10; fol. 302 zu Jes. 65, 1). Wenn er, im Zusammenhang mit
der Berufung der Völker aus der Barmherzigkeit Gottes heraus, die Pharisäer
erwähnt, die in der Dämonenaustreibung Jesu nur Beelzebub am Werk sehen

können, so wird man daraus die Anfechtung hören, dass die Juden auch im
Geschehen der Kirche nicht die Hand Gottes zu erkennen vermöchten. In manchen
Abschnitten des Kommentars spürt man die staunende Entdeckung des Wunders
der die Kirche71 aus den Völkern erweckenden Predigt der Apostel: «Adiuti autem
primum sunt apostoli, et servati ab inimicis tanta potentia tantoque miraculo, ut
facti fuerint in foedus gentium, hoc est ut per eos confoederarentur deo: qui enim
illi iuncti deo, per eos et alii quosque sunt coniuncti» (fol. 249b zu Jes. 49, 8). Es
ist das Werk des Geistes, es sind die Kräfte des geistlichen Jerusalem (fol. 4b zu
Jes. 1,1), die im Rückgang auf den Ursprung der Heidenkirche neu erlebt werden.

Ein untrüglicher Beweis für die Echtheit dieses Geschehens aber ist, wie es

Pellican in seinem Vorwort zur kleinen Psalmenausgabe formuliert hatte, die neu
aufbrechende Liebe zu den Dokumenten und der Sprache des göttlichen Bundes
mit Israel. Dass Hebräisch aus einer inneren Notwendigkeit heraus, nicht aus

polemisch-apologetischen Motiven betrieben wurde,72 das ist und bleibt ein
Kriterium dafür, dass sich in der Reformation, wie sie sich im Falle Basels darstellt,
wirklich ein vertieftes Verständnis der Kirche angebahnt hat. «Apparet autem ex
his gentes divina misericordia vocatas» (fol. 302 zu Jes. 65, 1).

Thomas Willi, Basel

71 An sie richtet Oekolampad das Vorwort zu seinem Daniel-Kommentar (Basel 1530):
«Ecclesiae Christi Catholicae matri observandissimae, Ioannes Oecolampadius filius addictissi-
mus in Christo gaudere et regnare.»

72 Eine andere Auffassung im Falle Pellicans bei Zürcher (A. 4), S. 203: «Das ist also das
zweite Motiv: Hebräisch lernen, um den wahren Glauben gegen die Juden besser verteidigen
zu können und diese von ihrem Unglauben abzubringen. Von diesem Gedanken war Pellikan
zeitlebens erfüllt.» Dagegen nimmt K. H. Burmeister, Sebastian Münster (1963), S. 81. 83, an,
dass allfällige Äusserungen in dieser Richtung in erster Linie dem Selbstschutz der Hebraisten
und ihrer Wissenschaft gegolten hätten.


	Der Beitrag des Hebräischen zum Werden der Reformation in Basel

