Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 35 (1979)

Heft: 3

Artikel: Der Beitrag des Hebraischen zum Werden der Reformation in Basel
Autor: Willi, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878480

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Beitrag des Hebréischen
zum Werden der Reformation in Basel

Der erste als Christ geborene Verfasser einer gedruckten hebriischen Gramma-
tik war der in Basel tédtige Franziskaner Konrad Pellican (Kiirschner) aus Rufach
im Elsass (1478-1556),! dessen Abriss «De modo legendi et intelligendi Hebracum»
1504 veroffentlicht wurde. Pellican hat neben Johannes Reuchlin (1455-1522) die
angehende Hebraistik nordlich der Alpen am nachhaltigsten gefordert und damit
Entscheidendes zum Werden der Reformation, vorab in Basel, beigetragen.

Am Anfang seines Studiums der hebriischen Sprache und seiner Beschiftigung
mit den Dokumenten der jiidischen Tradition, denen Konrad Pellican sich bis
zum Ende seines langen Lebens mit einzigartigem Fleiss hingab, steht ein be-
zeichnender Vorfall. Pellican muss ihn tief in seinem Inneren bewahrt haben. Er
mag davon wohl nur zu seinem judenchristlichen Ordensbruder Paul Pfeders-
heimer gesprochen haben. In der fiir seinen Sohn Samuel und seine Neffen ver-
fassten Chronik seines Lebens schreibt Pellican zu Anlass der Begegnung mit
Paul Pfedersheimer, der ihm seine ersten Schritte im Hebridischen erst ermoglichte:

«Fidem confabulatur per iter, significabam habuisse me a puero et a triviali schola af-
fectum et desiderium sciendi Hebraeorum linguam. Cum enim puer, circiter undecim annorum
vel minus, inter pueros audissem, quendam Doctorem theologum disputantem cum Iudaeo de
christiana fide, confusum fuisse respondendo, non solum a Iudaeo, sed etiam a Iudaea. Id
ego audiens, puer, vehementer obstupui et indolui, non sine quodam conscientiae scandalo,
quod fides nostra christiana non solidioribus argumentis fulciretur, quam quae possent a
Tudaeis contra doctos Theologos convelli.»2

1 Sebastian Miinster, Epitome hebraicae grammaticae (Basel 1520), fol. A2r, iiber Pellican:
«Primus, quod sciam, in Germania legendi modum et intelligendi monstravit.» Auch Pellican
selbst sieht sich so, vgl. den Brief an Wolfgang Musculus vom 5. 2. 1551, zit. in Konrad Pelli-
kan, Chronikon, hrsg. von B.Riggenbach (1877), S.XV: «et grammaticam mihi scriberem
ante alios omnes. . .»

2 Pellican (A. 1), S. 14 f. Ein etwas ausfiihrlicherer Parallelbericht findet sich bei Johannes
Fabritius, Historica oratio, qua et vita reverendi in Christo patris Conradi Pellicani et brevis
temporis illius res continentur (Marburg 1608), zit. bei Riggenbach (A. 1), S. 15 Anm. 2: «Cum
enim Christianus Theologus et Judaeus inter se mutuo, tempore quodam de Religione dis-
ceptarent et Christianus a sententia sua dejectus, Judaeo in certamine concedere cogeretur,
propterea quod Judaeus causaretur, Hebraea Biblia a Christianis, interpretum nequitia cor-
rupta et depravata, Pellicanus autem ei concertationi casu supervenisset, hanc tam insignem
Christiani nominis contumeliam usque adeo indigne tulit, ut ex eo tempore animum ad He-
braeam linguam adjecerit, cuius quoque studium deinceps in omni vita nunquam deposuit.»



140 T. Willi, Der Beitrag des Hebrdischen zu der Reformation in Basel

Mit einem verletzten Gewissen hatte es angefangen. Der Weg Pellicans passt
vollig ins Bild der Reformation als der Befreiung des Gewissens.? Der Anstoss da-
zu kam bei Pellican freilich von seiten der Juden und ihrer Uberlieferung, deren
Anspruch die kirchliche Tradition in keiner Weise zu geniigen vermochte.* Schon
beim Bericht iiber jene Begebenheit aus seiner Rufacher Schulzeit gesteht Pellican
in bemerkenswerter Weise der jiidischen Seite den Sieg zu, und in dieser Offen-
heit diirfte auch der Schliissel zu seiner Leistung liegen.5

Das Hebriischstudium war freilich seit den Tagen Raymund Martinis,® be-
sonders seit seiner Empfehlung durch das Konzil von Vienne 1311,7 im Raum der
christlichen Kirche grundsdtzlich mdglich, ja aus apologetisch-missionarischen
Griinden geboten. Doch erst die Renaissance, anfangend mit Italien, schuf die
Voraussetzungen dazu auf christlicher wie auf jiidischer Seite.

Aus dem humanistischen Aufbruch heraus ist denn auch das Werk des zweiten
christlichen Grammatikers der hebridischen Sprache, Reuchlins, zu begreifen. Aus-
gangspunkt, Weg und Zielsetzung sind aber bei Pellican sehr viel anders gelagert
als bei Reuchlin. Reuchlin, der gebildete und hochgestellte Laie, der in Italien den
Unterricht eines in humanistischer Umgebung anerkannten jiidischen Lehrers® ge-
noss, katholisch blieb, sah seine Bemiihungen um die hebrdische Sprache wesent-
lich als Beitrag zur philosophischen Bildung des Zeitalters. So gewiss er sein Tun
als ein kirchliches verstand, sowenig war sein Anliegen ein theologisches im en-

geren Sinne.
Ganz anders Pellican, der sich als Autodidakt® jeden Schritt des Verstdndnisses
selbst erringen musste, der in franziskanischer Demut lieber andere forderte als

3 Dass diese Seite der Reformation von Pellican stark empfunden wurde, beweist das
Chronikon (A.1), S.43, wo im Zusammenhang mit dem nichtlichen Gesprich mit Capito
iiber die Messe von «conscientia, quam Papa tenebat captam» die Rede ist, sowie in dem im
Chronikon wiedergegebenen, Pellicans reformatorische Haltung erklarenden Brief an den
Mainzer Guardian Alexander (Aegidius) Miiller: «qua fiducia integrae famae et syncerae
conscientiae vixerim» (S. 83).

4 Wie sehr Pellican diesen Anspruch empfunden hat, zeigt seine bei C. S. Ziircher, Konrad
Pellikans Wirken in Ziirich 1526-1556 (1975), S.204 f., angefiihrte Ausserung im ersten Ant-
wortbrief auf die Expostulatio des Erasmus vom Oktober 1525: «Wie iiberzeugt (jemand,
der die herkdmmliche Abendmahlsauffassung verteidigt,) ... die zu taufenden jiidischen Kate-
chumenen . . ., dass sie solches glauben?»

5 L. Geiger, Zur Geschichte des Studiums der hebrdischen Sprache in Deutschland: Jahr-
biicher fiir deutsche Theologie 21 (1876), S.204 Anm. 1: «Diese ganze Mittheilung ist merk-
wiirdig genug ... Mir ist. .. sonst kein Beispiel bekannt, dass ein Christ dem jiidischen Gegner
den Sieg zuschrieb.»

6 Dazu I. und T. Willi, Glaubensdolch und Messiasbeweis. Die Begegnung von Judentum,
Christentum und Islam im 13. Jahrhundert in Spanien, = Forschungen zum jiidisch-christlichen
Dialog, 2 (im Druck).

7 T.Willi, Christliche Hebraisten der Renaissance und Reformation: Judaica 30 (1974),
S.791.

8 Obadja b. Jakob Sforno aus Cesena. Reuchlin hatte schon friiher jiidischen Hebriisch-
unterricht genossen (Kalman, Jakob Jechiel Loans), vgl. Willi (A. 7), S. 111-113.

9 Wolfgang Fabricius Capito, Hebraicarum institutionum libri duo (Basel 1518), fol. D4v,
iiber Pellican: «Ad haec hebraice adeoque paucis annis autodidaktos, non solum praeceptorum
praesidio, sed et chartarum prope subsidiis indigens . . .»



T. Willi, Der Beitrag des Hebrdischen zu der Reformation in Basel 141

mit eigenen Werken hervorzutreten, der sich aus Uberzeugung des Glaubens der
Reformation anschloss und dort seine Kenntnisse hauptsdchlich in der Schrift-
auslegung der Erbauung der Kirche dienstbar machte.

Die Weise, in der sich Pellican das Hebrdische aneignete,!® wirft bereits ein
Licht auf die Bedeutung, die es fiir dic werdende Reformation erlangen sollte.
Pellican hatte Paul Pfedersheimer, mit dem er 1499 zwischen Diirckheim (Pfalz)
und Worms ein Stiick gemeinsamen Weges machte, sein Erlebnis als Schulknabe
und den daraus erwachten Wunsch, Hebriisch zu lernen, geschildert. Daraufhin
stellte ihm Pfedersheimer einen Codex der prophetae posteriores aus der Bibliothek
seines Vaters in Aussicht, den er ihm — eine nicht geringe korperliche Leistung —
von Mainz nach Pforzheim auf der Schulter trug und iiberbrachte. Aus dem Ver-
gleich mit den in Petrus Nigri’s «Stella Messiae» enthaltenen transkribierten Par-
tien aus Jesaja erschloss sich Pellican das Hebrdische, als ob es sich um eine tote
und verschollene Sprache handelte.!? Erst Mitte Juli des folgenden Jahres konnte
er Reuchlin bei dessen Besuch in Tiibingen seine Probleme mit den hebridischen
Verbformen unterbreiten. Reuchlin belehrte ihn ldchelnd, die Nennform des Verbs
sei die 3. m. sg., nicht die 1. comm. sg. «<Hoc unum contigit, me hominis oraculo
didicisse, caetera omnia muto magistro et collatione interpretum perpetuoque
labore sum assecutus.»'? Im August desselben Jahres 1500 kamen ihm bei dem
gelehrten Priester Johannes Bohm (Beheim) in Ulm zwei grammatische Fragmente
zu Gesicht,!® die sich dieser noch vor der im Vorjahr erfolgten Vertreibung der
Juden aus Ulm von einem armen Juden hatte abschreiben und von einem un-
gebildeten Juden ins Deutsche hatte iibersetzen lassen. Pellican durfte sich diese
Fragmente abschreiben. Noch im gleichen Jahr brachte ein Tiibinger Buchhind-
ler'4 «nutu et providentia Dei gratiosa», wie Pellican schreibt,!® eine in Pesaro ge-
druckte ganze hebrdische Bibel nach Hause, die Pellican zur Verfiigung gestellt
wurde. «Statim ab exordio Biblia tota legi, et dictionarium mihi paravi hebrai-
cum.»1® Von diesen Arbeiten liess er auch Reuchlin fiir seine geplante Grammatik
profitieren, der ihm seinerseits eine deutsche Ubersetzung der Grammatik des
Mose Kimchi zur Verfiigung stellte, die aus der Hand desselben Ubersetzers
stammte, der auch Bohm seine Fragmente iibertragen hatte.!?

10 Geiger (A. 5), S. 203-211, nach Pellican (A. 1), S. 14-23.

11 In Analogie zu seinem eigenen Werdegang fasste Pellican die Geschichte der hebri-
ischen Sprache auf, vgl. sein Vorwort zu Proverbia Salomonis (Basel 1520), fol. a6 und unten
S.148f.

12 Pellican (A. 1), S. 19.

13 Das erste beginnend mit «le§on ha-qodas», das zweite mit «$a‘ar ha- matag».

14 Geiger (A. 5), S. 209, Anm. 3: «Wahrscheinlich Fr. Peypus.»

15 Pellican (A. 1), S. 20. 16 Ebd.

17 Nur als Vermutung sei hier gedussert, dass es derselbe Jude Kalman sein konnte, der
als Lehrer Reuchlins bezeugt ist durch den Eintrag in das Miinchener Exemplar (Chm 425)
des Lexikons von Menachem von Saruq, fol. 135a, zit. bei B. Walde, Christliche Hebraisten
Deutschlands am Ausgang des Mittelalters (1916), S.36: «Calman Iudeus, Elementarius pre-
ceptor — Ioannis Reuchlin phorcensis In alphabetho hebraico hec Vocabula scripsit eidem suo
discipulo mercede conductus. Anno 1486.»



142 T. Willi, Der Beitrag des Hebriiischen zu der Reformation in Basel

Auf diesen Grundlagen beruht die erste Grammatik eines Christen nichtjiidi-
scher Abstammung, Pellicans «De modo legendi . . .».18 Pellican hatte sie 1501 in
Tiibingen verfasst, als Gregor Reisch, der Enzyklopidist aus der Freiburger Kar-
tause, seinen Helfer Martin Obermiiller zu Pellican sandte, um von ihm in Er-
fahrung zu bringen, was er iiber das Hebrdische wisse. «<Eodem ... anno 1501
confeci grammaticam hebraicam, quoad ea, quae in tribus fragmentis, quae per-
scripsi, continebantur.»!® Pellican wiinschte ausdriicklich keine Veroffentlichung,
weil er die Grammatik Reuchlins abwarten wollte.20 Nur unter diesem Vorbehalt
schickte er seinen Aufriss zwei Jahre spater, am 1. Mai 1503, aus dem Barfiisser-
kloster in Basel, wohin er 1502 als ordinierter lector theologiae fiir die Monche
berufen worden war, an Jakob Gallus in Strassburg.2! Und doch kam dieses kleine
Werk, gegen den erklirten Willen Pellicans, an die Offentlichkeit, und zwar in
dem Nachdruck, den Johannes Griininger am 25. Februar 1504 von der bei Jo-
hann Schott erschienenen «Margarita philosophica» des Gregor Reisch veran-
staltete. Um das miindliche Ubereinkommen mit Schott, die «Margarita» trotz
fehlenden Privilegs nicht zu drucken, nicht geradewegs zu brechen, fiigte Grii-
ninger seiner Ausgabe die Schrift Pellicans bei.??

Als Titelblatt fiir diesen hinzugefiigten Abriss findet sich unter der Aufschrift
«Sequitur grammatica hebraea» ein Holzschnitt, in je drei Gruppen den Begriin-
der der lateinischen, griechischen und hebrdischen Schrift mit Begleitern dar-
stellend. Dabei nimmt Mose, der aus der Hand Gottes die Tafeln der 10 Gebote,
mit 6 hebrdischen Buchstaben angedeutet, empfangt, insofern eine Sonderstellung
ein, als er auf dem Berg nicht bloss der lateinischen und griechischen, sondern auch
der jiidischen Gruppe entriickt ist.23 Dieser Darstellung entsprechend wird im Ab-
riss der Grammatik die Frage, wer der Erfinder der hebrdischen Buchstaben sei, so
beantwortet: «Primum invenisse Mosen tradunt: legemque veteris testamenti di-
vinitus revelatam talibus scripsisse voluminibus (ea a volvendo denominasse) pro-
prie non libris» (fol. 8b).

18 K. Pellican, De modo legendi et intellegendi Hebraeum: G. Reisch, Margarita philo-
sophica (Strassburg 1504), durch Lichtdruck neu hrsg. von E. Nestle zur vierten Jubelfeier der
Universitit Tiibingen (1877).

19 Pellican (A. 1), S. 22.

20 Zur allgemeinen Charakterisierung der Grammatik Pellicans Walde (A.17), S.151:
«Pellikans de modo legendi . .. bildet die Mittelstufe zwischen unserer (sc. spitmittelalterlichen)
Periode und der mit Reuchlins Rudimenta 1506 beginnenden folgenden. Pellikan hingt noch
zum Teil von Petrus Nigri ab, hat sich aber auf Grund schriftlicher jiidischer Quellen schon
zu einer wissenschaftlicheren und erschopfenderen Darstellung durchgerungen.»

21 Vgl. das in De modo legendi (A. 18), fol. 18a enthaltene Begleitschreiben.

22 F, Ritter, Histoire de I'imprimerie alsacienne aux XVe et XVIe siécles (1955), S.104;
G. E. Weil, Elie Lévita (1963), S. 252, Anm. 3.

23 Im Hauptteil der Margarita philosophica (A. 18) #dussert sich Reisch selbst folgender-
massen zur Frage der Entstehung des hebridischen Alphabets, fol.ada: «Hebraicas nanque
litteras ab Adam prothoplasto nostro parente posteris relictas facile accipimus: cum et omni-
bus creatis nomine indiderit.»



T. Willi, Der Beitrag des Hebrdiischen zu der Reformation in Basel 143

Nach der Klage, «ut vix inhabitantem terras nostras Iudeum (quamvis doctum)
invenias» (fol. F9a),2* der nicht selber beim Lesen unsicher wire, stellt der Schiiler
die Frage: «Sed quid tanta rogo lectionis exacta diligentia christicolis (quibus non
est cordi pronuntiare Tudeorum legem) opus est?» Die Antwort des Lehrers lautet:
«Nulli quidem opus esse crediderim, sed cuicumque christiano ut competenti lec-
tionis nacta peritia: intelligendique adepto provinciam profundius rimaturus sanc-
tissimarum doctrinarum sylvam studeat intrare» (fol. F9a).

Das letzte Ziel des Hebriischstudiums besteht im vertieften Eindringen in die
allerheiligsten Lehren der Kirche, nicht in der Verlesung des Gesetzes der Juden.
In erstaunlich selbstverstandlicher Weise bezeichnet Pellican hier die Bibel in der
hebridischen Grundform als Teil der heiligsten christlichen Uberlieferung. Die
erste christliche Grammatik des Hebriischen stellt die Bewahrung der hebriischen
Uberlieferung und die Kenntnis ihrer Sprache als eine Aufgabe dar, die jeden
Christen angeht, der sich ndher mit Theologie befasst. Pellican bezeichnet es ge-
radezu als einen Erweis von «dei providentia», dass die Hebréer die zur Erlernung
der Sprache unentbehrliche Punktation nur in ihren heiligen Schriften anwendeten
und damit jeder, der diese Sprache lernen wolle, sich mit dieser gleichzeitig die
heilige Uberlieferung aneigne (fol. F11a). Ganz in diesem Sinne folgt dem gram-
matischen Teil eine Zusammenstellung der Gottesbezeichnungen und die Auf-
schrift des Kreuzes in den drei Sprachen (fol. F18a). Und nach einem weiteren,
Jesaja darstellenden, Holzschnitt (fol. F19a-F21a)? werden als Leseproben Ex-
zerpte aus dem Buche Jesaja gegeben, die traditionellerweise als prophetische
Grundlage des Evangeliums empfunden werden: Jes. 1, 1-14; 7, 10-17; 8, 23-9, 6;
11, 1-2; 42, 1-9; 45, 1-5; 52, 13-53, 12; ausserdem Ps. 110, 1-7; 113, 1-9. Als
Abschluss folgt ein hebriisch-lateinisch-griechisches Worterbuch in Auswahl (fol.
F19a-F28a).

Dieser grammatische Entwurf Pellicans geriet im Schatten von Reuchlins «Ru-
dimenta hebraica», die 1506 endlich erschienen, bald in Vergessenheit. Dennoch
hat er die lange Kette christlicher Bemiihungen um die hebrédische Sprache er-
Offnet. 1505 schrieb Pellican fiir seine Basler Mitbriider zu Unterrichtszwecken
eine sechssprachige Ausgabe der 7 Busspsalmen, nachdem er sich schon in Rufach
1501 eine dreisprachige angefertigt hatte.2¢ 1508 verfasste er, der Basel inzwischen
nur kurz als Reisebegleiter des pépstlichen Legaten Kardinal Raimund von Pe-
trandi, Bischof von Gurk, verlassen hatte, fiir einen Ordensbruder einen weiteren

24 Vgl. das Vorwort zu Proverbia Salomonis (Basel 1520), fol. a7: «qui indocti gramma-
ticae, nostrates quam maxime», sowie den Bericht iiber den Besuch bei den Juden in Frank-
furt im Chronikon (A. 1), S.49: «sed indoctos omnes inveni». Die Klage iiber die geringe
Bildung der Juden Deutschlands, der jiidischerseits seit alters sogenannten «Frommen von
Aschkenas», ist stereotyp, vgl. J. Reuchlin, De verbo mirifico (Basel 1494), S. 15: «Ac iccirco
Germania, quamquam religiosos, tamen parum doctos Hebraeos nutrit»; ders., Rudimenta
hebraica (Pforzheim 1506), S.325: «Judaei Alemanorum superstitiosi plus quam caeterarum
nationum»; Sebastian Miinster, Vorwort zu Mose Kimchis Sefer digduq (Basel 11531), fol. a2r:
«nostra Germania, ubi non facile Judaeum aliquem invenies, qui grammaticae peritus est»,

25 Filschlich 20 foliiert.

26 Chronikon (A. 1), S. 35.



144 T.Willi, Der Beitrag des Hebrdiischen zu der Reformation in Basel

kurzen grammatischen Abriss, mit der Auflage, «ut nemini unquam communicet,
nisi vel in sacris literis alioquin probe erudito et studioso, vel erga eum seu or-
dinem nostrum optime merito. Adiuratus mi deo et fide. Anno 1508 Basileae.»27
Mit dieser Schlussbemerkung wollte sich Pellican gegen eine unbeabsichtigte Ver-
offentlichung besser schiitzen, als ihm dies bei jenem ersten Entwurf gelungen
war.28

2.

Mit den folgenden Jahren kam eine Zeit der Ruhe. Nur seinen Schiiler Seba-
stian Miinster liess Pellican in Pforzheim eine Konjugationstabelle mit hebri-
ischem Vokabular anfertigen.?? Kurz danach handelte sich Reuchlin durch eine
Voreiligkeit seinen ungliickseligen Streit mit den K&lner Dominikanern ein. Pelli-
can erwidhnt die Angelegenheit nur in einem Satz, ohne Stellung zu nehmen.3? Im
selben Jahr 1514 veroffentlichte Johannes Boschenstein aus Esslingen3! sein «Ele-
mentale introductorium in hebraeas literas» in Augsburg.

Pellican selbst hatte noch im Oktober 1512 in Bruchsal ein néchtliches Ge-
sprach iiber den Zeichencharakter der Messe, in dem er sich vollstindig mit
seinem kiinftigen Weggenossen Wolfgang Fabritius Capito (Koepfel) aus Hagenau
traf.32 Capito liess sich eben von dem spanischen judenchristlichen Arzt Matthédus
Adrianus in die Anfangsgriinde des Hebridischen einfiihren, freilich ohne grossen
Erfolg.?® Wesentliche Fortschritte sollte er erst in Basel machen, wohin er Anfang
Mirz 1513 als Miinsterpriadikant berufen wurde. Eine gemeinsame Wirksamkeit
mit Pellican war freilich da noch nicht moglich, da dieser 1514 und 1515 seinen
Ordensprovinzial auf zwei ausgedehnten Visitationsreisen begleiten musste, die
ihm allerdings mehrere seinen hebraistischen Studien forderliche Besuche und
Funde ermoglichten.34

27 Manuskript in der UB Basel, Sig. GI63, hrsg. von E. Silberstein, Conrad Pellicanus
(1900), S. 52-55.

28 Anders Silberstein (A.27), S.55 Anm. 37: «Diese Schlussbemerkung bringt uns die auch
sonst bekannte Thatsache in Erinnerung, dass zur Zeit P.s das Studium der hebrdischen
Sprache mit einer gewissen Heimlichkeit betrieben werden musste.» Doch davon ist bei Pelli-
can nie etwas zu horen. Seine Hebriischstudien sind ihm nie, auch nicht in der kritischen
Osterzeit 1523, angekreidet worden.

29 Das auf den 11. 11. 1511 datierte Manuskript wird in der UB Genf aufbewabhrt.

30 Pellican (A. 1), S. 46.

31 Seine Familie stammte urspriinglich aus Stein am Rhein.

32 Pellican (A.1), S.42f.; vgl. den ausfiihrlicheren Bericht von Johannes Fabricius bei
Riggenbach (A. 1), S. 185-187.

33 Capito (A. 1) beklagt sich zu wiederholten Malen iiber den teuren und nutzlosen Unter-
richt (A6r, Dr). Adrianus, den er durch seine Gastfreundschaft und Pflege aus einer fast zum
Tode fiihrenden Krankheit gerettet hat (Dv), beschreibt er in seiner Vita Oecolampadii, hrsg.
von E. Staehelin, Briefe und Akten zum Leben Oekolampads, 2 (1934), S. 745, als «praeceptor
(sowohl seiner wie Oekolampads) etsi infelix et invidens nobis cognitionem sanctae linguae».

34 Pellican (A. 1), S. 48-52.



T.Willi, Der Beitrag des Hebrdischen zu der Reformation in Basel 145

Eine neue Phase im Bemiihen um das Hebrdische begann erst im Juni 1516.
Pellican war einst 1502 Johannes Amerbach bei der Drucklegung der Werke
Augustins behilflich gewesen. Seit damals datierte die Freundschaft mit Johann
Froben. Dieser bat nun den Provinzial um Pellicans Freistellung, damit er den
8.Band — die iibrigen 7 waren schon erschienen — der Ausgabe der Werke des
Hieronymus betreue. Dieser sollte im Appendix einen vierfachen Psalter enthalten,
ndmlich griechisch nach der Septuaginta mit beigegebener lateinischer Uberset-
zung, und hebrdisch mit der Ubersetzung des Hieronymus iuxta Hebraeos.3’ Dieser
Druck war, mit der gleich darauf folgenden separaten Psalterausgabe zusammen,
der erste eines ganzen Buches der hebriischen Bibel nordlich der Alpen.*¢ Dass
dem Gebetbuch Israels dieser Vorrang zukam, verstand sich aus der kirchlichen
Praxis, die nun durch den Riickgang auf das hebriische Original vertieft werden
sollte.

Welche Bedeutung man der Verbreitung des hebréischen Psalters beimass, zeigt
die im gleichen Jahr erfolgte separate Ausgabe «in pauperum favorem».3? Ausser
dem hebrdischen Psalmentext enthilt dieses Biichlein eine kleine Einfiihrung in
die hebrdische Sprache aus der Hand Capitos «quove nancisci valeas linguam
sanctam absque praeceptore», wie er in seiner zwei Jahre spéter erscheinenden
grossen Grammatik schreibt.’® Doch das Bemerkenswerteste an dieser Handaus-
gabe ist das von Pellican verfasste kurze hebridische Vorwort. Die ersten von ihm
selbst zur Veroffentlichung bestimmten Zeilen — sie sind nicht zuféllig hebréisch —
tragen eine vom jiidischen Gebetbuch inspirierte prophetische und eschatologische
Note. Sie fassen in einfachsten Worten das zusammen, was sich spidter als ein
tragender Grundzug der Reformation, gerade in Basel, erweisen sollte. Die «he-
brdischen Leser», denen das Grusswort gilt, konnen dem Sinne nach eigentlich
nur jiidische Menschen sein. Die Formulierungen erinnern stark an das am Ende
jedes jiidischen Gottesdienstes stehende Alenu-Gebet, so gewiss sie von Pellican
selbst stammen. Es lohnt sich, das Vorwort hier ganz wiederzugeben:

«Conradus Pelicanus Rubeaquensis, or.mi. Hebraeis lectoribus. Gepriesen seist du, o Herr,
Gott der Heerscharen, der in seiner Barmherzigkeit den Kreis der Erde und ihre Fiille mit
der Erkenntnis seiner Gottlichkeit erfiillt und allen Volkern kundgetan hat, dass der Herr
Einer ist und sein Name Einer, und iiber die Vdlkerstimme ausgegossen eine reine Sprache,
damit sie alle den Namen des Herrn anrufen, ihm mit einer Schulter zu dienen, und alle
Sippen der Nationen ihn in der heiligen Sprache preisen, denn gross und riihmlich ist sein
Name auf ewig.»39

In diesen Worten mag viel Personliches mitschwingen, etwa der Besuch der
Synagoge in Worms 1512, die Begegnung mit zwei Rabbinern und Gliedern der

35 Weitere Basler Ausgaben dieses polyglotten Psalters als Teile der Opera des Hieronymus
erschienen 1525, 1537, 1553, 1565.

36 «Tam arduum opus et in Germania non tentatums»: Pellican (A. 1), S. 55.

37 Pellican (A. 11), fol. a2.

38 Capito (A.9), fol. Dv.

39 'W. Capito, Hebraicum Psalterium (Basel 1516), fol. lav.



146 T.Willi, Der Beitrag des Hebrdiischen zu der Reformation in Basel

jiidischen Gemeinde in Frankfurt, die noch von der Konfiskation ihrer Biicher
aufgrund des Betreibens von Johannes Pfefferkorn erschiittert gewesen sein
mogen, das Gedenken, das Pellican auf derselben ersten Visitationsreise in Neu-
stadt an der Eisch dem dorther stammenden Elia Levita widmete, von dem er im
Chronikon schrieb, dass er in Italien «Hebreorum Grammaticam didicit primum;
deinde ibidem quoque expulsus, Romae eandem docuit Christianos, donec ibidem-
que expulsus est, non modico urbis et suo damno».4 Doch iiberwiegt das Bewusst-
sein von der gottesdienstlichen und endzeitbezogenen Bedeutung der Gegenwart.
In ihr zeichnet sich eine Riickbesinnung der Volkerkirche auf ihre gottgeschaf-
fenen Wurzeln ab, die von der hebrdischen Sprache nicht zu trennen sind. Nicht
zuféllig hat Pellican in demselben Jahr 1516 mit dem Studium des Talmud, von
dem er sich Teile mithsam von den trigen Regensburger Dominikanern verschafft
hatte, begonnen.*! Dieses Studium sollte in Ziirich seine Friichte tragen, die in den
zahllosen Ubersetzungen rabbinischer Texte aus der Hand Pellicans vorliegen.
Wollte die Kirche sich und das, was sie tat, verstehen, so wurde sie unweigerlich
auf ihren biblischen und damit hebrdischen Ursprung gewiesen. Im Vorwort zur
Ausgabe der Spriiche Salomos sagte Pellican: «Non enim ex hebraica lingua canon
bibliae, sed ex canone viginti et quatuor librorum, hebraeae linguae proprietas idio-
maque investigetur.»*® M. a. W.: das Hebrdische ist die Sprache der Offenbarung
und hat als solche kanonischen Charakter. Auch das griechisch geschriebene Neue
Testament ist kein Gegenargument. So gewiss es, anders als das Alte Testament,
von seinem Ursprung her die Urkunde der «an alle Vilker»44 gerichteten Predigt
ist, so gewiss gilt, dass die «Evangelistae . . . et apostolus Paulus . . . novum instru-
mentum totum Graece, sed ad Hebraicam consuetudinem descripserunt», wie Ca-
pito in seiner hebrdischen Grammatik festhélt.#* Darin spricht sich die Einheit der
Offenbarung des einen Gottes aus, die nun freilich auch auf seiten des Menschen
ihre Entsprechung finden muss. Der «Geist der Schrift»,% «jene gottlich-majestiti-
sche Sprechweise»,*” «die heilige Art des Sprechens»*® wird auch die Praxis der
Kirche beeinflussen. Wenn Pellican vom einmiitigen Gottesdienst spricht, so ist das
keine traditionelle Floskel. Das zeigen die weit ins Mittelalter zuriickgehenden

40 Pellican (A. 1), S. 49.

41 Vgl. den bei Riggenbach (A.1), S.XV, zitierten Brief an Wolfgang Musculus vom
5.2.1551, in dem Pellican sagt: «Jam a 35 annis commentaria Rabbinorum majori cum labore
intelligere didici.»

42 Vgl. dazu die Studie von Ziircher (A. 4).

43 Pellican (A. 11), S. *9.

44 Capito (A.9), fol. A3v.

45 Capito (A.9), fol. Gv; vgl. Erasmus, Vorwort zum N.T.: H. und A. Holborn, Ausge-
wihlte Werke (1933), S.158: «Et cum Graece scribunt, multum referunt ex proprietate ser-
monis Hebraici.» Zur Betreuung dieser Sparte der Erasmischen Ausgabe des N.T. war Oeko-
lampad bekanntlich durch Johann Froben berufen worden und weilte er vom 21.9.1515 -
Mirz/April 1516 zum erstenmal in Basel.

46 Capito (A. 9), ebd.

47 Capito (A. 44), fol. aa3v.

48 Pellican (A. 11), S. *12.



T.Willi, Der Beitrag des Hebrdischen zu der Reformation in Basel 147

Versuche, christliche Gebete in hebriischer Sprache zu formulieren.#® Doch erst
jetzt sei die Moglichkeit gegeben, im Verstand hebriisch zu beten: «Quis vero
credidisset, ut rudis et barbarac Hebraeae linguae, licet sanctissimae, idioma, post
tam cultissimas ac inclytas Latinas atque Graecas literas, tam delicatis ingeniis et
auribus arridere potuerit? Sed divini spiritus illapsu id perficitur corda rapientis
in obsequium pietatis et fidei.»®® Aus diesem Anliegen heraus sind die Ausgaben
der traditionellen Gebete der Kirche auf Hebrdisch und die Ubernahme biblischer
und jiidischer Gebete in hebridischer Sprache zu verstehen. So hat gerade in diesen
Jahren Johannes Froben die «Introductio utilissima» des Matthdus Adrianus, die
das erste Mal ca. 1501 bei Aldus in Venedig erschienen war und die grossteils aus
einer zweisprachigen, Wort fiir Wort wiedergebenden Gebetsfibel bestand, neu her-
ausgegeben (1518), und ebenso das Gebetbiichlein mit dem Titel «Tefillot weschir»
(spdtestens 1520).51 Es enthilt ausser dem Unservater, dem apostolischen Glau-
bensbekenntnis, den Lobgesingen Marias, Simeons und des Zacharias, dem Ave
Maria, dem Veni creator auch das Gebet Jeremias, das «Gebet der Juden fiir ihren
Messias» und die jiidischen Segensspriiche vor und nach der Mahlzeit.

Selbstverstdandlich mussten auch Theologie und Ethik, sollten sie, wie es die
Verhiltnisse der Zeit erforderten, neu begriindet werden, auf die biblischen Wur-
zeln zuriickgefiihrt werden. So wie die Jurisprudenz ohne Latein unvorstellbar sei,
fiihrt Capito im Vorwort zu seiner grossen Grammatik aus, so lasse sich eine
Theologie ohne die Beherrschung aller drei Sprachen, in denen die Dokumente
der christlichen Religion abgefasst sind, nicht denken.?® Besonderes Gewicht aber
kommt der Neubegriindung der Ethik zu.

Im Vorwort zu den Spriichen Salomos, die eigens zum Zweck «instituendis
sacris moribus» (fol. a3) herausgegeben werden, finden wir Pellicans Hand wieder.
Die Ausgabe selbst ist von Sebastian Miinster besorgt. Auch hier, wie im Falle des
Vorworts zur kleinen Psalmenausgabe, sind die Zeilen aus der Hand Pellicans um
so wertvoller, als er nach wie vor dusserst zuriickhaltend war und lieber die Werke
seiner Kollegen und Schiiler forderte, als mit eigenen hervorzutreten.

Dies gilt fiir die grosse Grammatik des Wolfgang Fabritius Capito, die «He-
braicarum Institutionum Libri Duo» (Mitte Januar 1518), als deren Mitverfasser
Pellican anzusehen ist.33 Die «Institutiones» erschienen bezeichnenderweise fast
zu der gleichen Zeit, da Capito im Rahmen eines spatmittelalterlichen Institutes,
das zur Fortbildung der Geistlichen eingerichtet worden war, mit einer neuen
Form von Predigten begann.’* Er predigte iiber den fortlaufenden Text des Romer-
briefs in Form einer Homilie und zugleich eines gelehrten Kommentars. Die Aus-
legung der Grundschrift der paulinisch geprigten Kirche der Volker folgte so bei

489 Walde (A. 17).

50 Pellican (A. 11), fol. a2f.

51 Zur Diskussion iiber das Erscheinungsdatum vgl. J. und B. Prijs, Die Basler hebriischen
Drucke (1964), S. 21.

52 Capito (A. 9), fol. A3v.

53 Prijs (A. 51), S. 16; vgl. Capito (A.9), fol. D4v; R1v; Pellican (A. 11), fol. a2.

54 B, Stierle, Capito als Humanist (1974), S. 194.



148 T. Willi, Der Beitrag des Hebrdischen zu der Reformation in Basel

Capito organisch der Darstellung der hebriischen Tradition Israels. Zwischen den
ersten Zyklus der Romerbriefvorlesung in der Fastenzeit und ihre Fortsetzung in
der Adventszeit 1518 fillt zudem Capitos Ausgabe der Schriften Luthers, der im
Vorwort mit dem Propheten der babylonischen Gefangenschaft, Daniel, verglichen
wird (Vorwort fol. F2).

Ebenso wie bei Capitos «Institutiones» hat Pellican nun aber auch bei der Aus-
gabe der Spriiche Salomos mitgewirkt, der die erste selbstdndige Publikation Se-
bastian Miinsters, eine «Epitome Hebraicae Grammaticae», beigefiigt ist. Im Vor-
wort zu diesem Werk beschreibt Pellican seine Stellung folgendermassen: «Satis
egisse me credo pro ingenii mediocritate et stili penuria, quod hebraeas Basileam
literas invexi, quarum nunc in orbem terrae splendor pervaserit» (fol. *12).

Dieses Vorwort ist nun freilich auch in anderer Hinsicht von Belang. Pellican
legt darin ndmlich nicht nur Rechenschaft ab iiber seine Rolle in der jungen christ-
lichen Hebraistik, sondern auch iiber deren Stellung im Verhiltnis zur kirchlichen
Tradition. Zum erstenmal sieht sich Pellican zudem veranlasst, sich iiber die Juden
zu dussern, die er im hebrdischen Vorwort der kleinen Psalmenausgabe noch di-
rekt angesprochen hatte. Wiederum geschieht es aus einem eschatologischen Blick-
winkel heraus. Pellican warnt davor, sich voreilig «eine iiber das bestimmte Mass
hinausgehende Kenntnis jener uns fremden Sprache anzumassen» (fol. *9r). Noch
wire es verfriiht, die Autoritdt der Kirchenviter bei der Schriftauslegung zu
stiirzen (fol. *5r). Freilich scheut Pellican nicht davor zuriick, diese Moglichkeit
ins Auge zu fassen. Doch miisse dazu die Hebraistik erst den Stand erreichen, auf
dem sich die Kunde des Griechischen befinde. Insbesondere sei es derzeit noch
nicht moglich, ein sicheres Urteil iiber die Bedeutung und den Wert der jiidischen
Bemerkungen und Uberlieferungen zu den Wortwurzeln und ihren oftmals leicht
hingeworfenen Konjekturen zu gewinnen. In Anwendung des Gleichnisses von den
Weingidrtnern stellt Pellican fest, nachdem die Juden «Konigtum, Priestertum,
Schriften und alle sonstigen bedeutenden Heiligtiimer wegen der Verletzung gott-
licher Majestit verloren hitten», hétte zu erwarten gestanden, dass der Weinberg
des Herrn Zebaoth, die Heilige Schrift, besseren Gértnern zur Pflege iibergeben
wiirde, die den Ertrag zur gegebenen Zeit abliefern wiirden (fol. a3). Pellican ver-
steht das Gleichnis also nicht auf irgendeine zuriickliegende Abldsung des jiidi-
schen Volkes durch die Kirche, sondern deutet es auf die aufbrechende Beschifti-
gung des Christentums mit der Heiligen Schrift. Uberhaupt entscheidet sich ihm
die Frage, wer denn nun die rechten Weingirtner seien, nicht durch irgendeine
dogmatische Festsetzung, sondern durch den Erweis aus den Friichten. Gewiss ist
es ihm nicht zweifelhaft, dass die Kirche zu diesem Werk berufen sei. Aber gerade
aus diesem neu aufbrechenden christlichen Selbstbewusstsein heraus ist er in der
Lage, das jiidische Volk gelten zu lassen. Praktisch hat er, wie aus seinem Lebens-
weg und Studiengang erhellt, kaum Juden gekannt. Er war gendtigt, sich aus we-
nigen Begegnungen und vieler Lektiire, unter Beriicksichtigung der traditionellen
kirchlichen Lehre, ein Bild von ihnen zu machen. Dieses Bild spiegelt in merk-
wiirdiger Weise seinen eigenen Weg zur hebrédischen Sprache. «Wenn ich mich
nicht tdusche, horte, als nach den Zeiten der Apostel Staat und Volk untergingen,



T. Willi, Der Beitrag des Hebrdischen zu der Reformation in Basel 149

Gebrauch und Studium der hebrdischen Sprache praktisch auf» (fol. *a5r). Erst
durch die Bemiihungen der Christen seien die Juden dazu gebracht worden, das
Verstindnis ihrer eigenen Sprache wieder zu suchen, «non secus atque nobis stu-
dium nuper erat hebraea discere, summa penuria librorum et praeceptorum, im-
probo labore, sed iucundo certamine . ..» (fol. a6). Aus dieser jiidischen Renais-
sance hebriischen Sprachstudiums sei die Punktation zu erklédren, die darum ge-
geniiber den Auffassungen der Kirchenviter kein Gewicht hitte. Was die Jetztzeit
betreffe, so wiirden die Juden mit Neid horen, wie die Christen zur Ehre des ei-
nigen Gottes und seines Christus die heiligen hebriischen Biicher handhabten,
deren Aussagekraft bislang durch pharisdische Traditionen und lidcherliche Fabeln
zuriickgehalten worden sei. Insofern sei jiidischerseits genau dasselbe geschehen
wie christlicherseits, wo philosophische Dogmen den heiligen Schriften vorgezogen
worden seien. Die Pharisder treten so an die Seite der Scholastiker — eine Auf-
fassung der Dinge, die Pellican auch spiter zum Ausdruck brachte.’® Doch gerade
das Beispiel der iiberholten Scholastik lasse Hoffnung aufkommen, dass mit dem
Aufblithen der Kirche auch das Jerusalem der Propheten wieder erstehen werde,
iiber den ganzen Erdball anerkannt im Dienst an dem einen Gott. Was konnten, so
schliesst Pellican, die Juden Herrlicheres wiinschen als eine Welt zu Fiissen Jesu,
aus dem Samen Davids, in der Betrachtung der Seligkeit Marias? Was gibe es fiir
sie Gliicklicheres, als die Apostel Petrus und Paulus, Johannes, Jakobus, Andreas
als Fiirsten des Erdkreises anerkannt zu wissen?

«Lasst uns darum . .. das Siegel der gottlichen Gnade, das Pfand fiir das den Kindern vor-
behaltene Erbteil, nimlich die heiligen Schriften, aufnehmen. .., und die Furchtsamen mdgen
erbleichen miissen, ob sie wollen oder nicht, da die einst (ihnen) iibertragene Lade des Bundes
jetzt, durch die Barmherzigkeit des Herrn, bei uns zur Ruhe kommt» (fol. a8).

3.

Die Fastenzeit 1523 wurde zur kritischen Wende. Caspar Schatzgeyer, der
Ordensprovinzial, der Pellican, nunmehr Guardian in Basel, sehr schiétzte, glaubte
bei seiner Visitation in Basel den Klagen aus Kreisen der Universitdt Gehor schen-
ken zu miissen. Doch der energische Einsatz des Rates der Stadt, die nicht zuletzt
Nutzniesserin des unter Pellicans Leitung im Jahr zuvor fast ganz neu erstellten
Spitals war, fiihrte dazu, dass Schatzgeyer unverrichteter Dinge abzog, die Scho-
lastiker Mauricius Fininger OESA und Johannes Gebwiler sowie zwei weitere
Professoren von Rats wegen abgesetzt und an ihre Stelle Johannes Oekolampad
und Konrad Pellican zu ordentlichen Professoren ernannt wurden.5¢ Dies geschah
in der Woche nach Ostern 1523.

55 Pellican an Capito, 22. 6. 1528 (UB Basel, sig. Ki.Ar. 25a Nr. 70). In dem Brief heisst
es, die mit den «magistri Parisienses» zu vergleichenden Rabbinen seien zwar nicht zu ver-
nachlidssigen, «aber sie haben sich unserem Urteil zu unterziehen, da wir mit der Kenntnis
Christi schirfer sehen durch die Gnade des Glaubens als die Christus nachgeordneten Juden».

56 Sehr instruktiv ist das bei Riggenbach (A. 1), S. XX ff. abgedruckte Ratsprotokoll.



150 T. Willi, Der Beitrag des Hebrdischen zu der Reformation in Basel

Mit Oekolampad, der am 17. November des Vorjahres als Fliichtling nach
Basel zuriickgekehrt war, wurde der Kreis der Basler Hebraisten um einen wei-
teren Mann bereichert. Oekolampad war ein Schiiler Reuchlins. Er hatte in Stutt-
gart bei ihm Griechisch, aber wohl auch Hebrdisch, gelernt.s” Wihrend seiner
Weinsberger Zeit liess er sich Capitos grosse Grammatik zuschicken.’® In Augs-
burg vertiefte er sich weiter ins Hebrdische. Er stand hier in Kontakt mit dem
ehemaligen Ordensprovinzial der Augustiner Kaspar Ammann in Lauingen und
befasste sich bereits mit dem «More Nebuchim» des Maimonides und anderen
juidischen Schriften, erwartete aber ganz besonders die vierteilige Biblia Rabbinica
Bombergs: «Solas sacras (sc. scripturas) possideo nec magnopere alias curo.»%

Dass auch er nun in Basel den stillen Franziskaner hochschétzte, beweist die
von seiner Hand stammende Nachschrift der ersten Vorlesung,® die Pellican nach
der Neuordnung des akademischen Lebens gehalten hat. Dieser war inzwischen
iiber die Grammatik hinaus zur Auslegung der Schrift fortgeschritten. Das zeigt
auch die in dieser Zeit in Arbeit stehende Konkordanz, die bereits bis zu 50 000
FEintréigen gediehen war.5!

Seiner Vorlesung legte Pellican die Genesis zugrunde. Sollte diese Wahl des
ersten Buches der Bibel einen Bezug haben zu dem Neuen, das sich Bahn brach?
In welcher Weise Pellican die Genesis gelesen und Oekolampad ihn gehort hat,
zeigt ein entziickendes, rasch hingeworfenes Hindchen, das in Oekolampads Nach-
schrift auf das zu Gen. 3, 15 Ausgefiihrte weist: «Primum evangelium. Inimicitiam
ponam inter te et mulierem, et semen tuum et semen illius» (fol. 4r). Das Paradies,
so fiihrt Pellican aus, ist die «iustitia originalis homini a deo data» (fol. 22v). Die
Ausfiihrlichkeit der Liste der S6hne Esaus in Gen. 36 dient, unter Zugrundelegung
der jiidischen Gleichung von Esau/Edom = Romer/Christen, nach Pellican dazu,
den «Hochmut der Juden zu demiitigen», wenn sie solches ldsen und sdhen, dass
Gott spezielle Notiz gerade von jenen Nationen nehme, welchen sie am meisten aus
dem Weg zu gehen pflegten. Sodann wiirden sie sich davor fiirchten, einst von dem
Gott verstossen zu werden, der in dieser Weise bereits zur Zeit der Patriarchen
andere Stimme des Eintritts in die Gnade gewiirdigt habe. Schliesslich sollten sie
daraus erkennen, dass die Verheissungen Gottes iiberschwinglich an der grossen
Zahl der von Abraham und Isaak abstammenden Volker in Erfiillung gehen

57 Vgl. Staehelin (A.38), 1 (1927), Nr.38, Anm. 3: «Oek. war... Reuchlins Schiiler in
Stuttgart gewesen, ...wohl auch im Hebriischen; das wird nicht nur wahrscheinlich gemacht
durch diese Empfehlung (fiir die Stelle in Wittenberg), sondern auch dadurch, dass Reuchlin
Oeck. ein Biandchen hebriischer Psalmen in der Ausgabe des Gerschom ben Mose Soncino
(Brescia 1494) iiberlassen hat; es trigt den Eintrag: ‘Dominus Johannes Reuchlin dedit Oeco-
lampadio ...’ (heute Stadtbibliothek Frankfurt a. M., Sig. Vet. Test. Hebr. Psalmi 502).»

58 A.Hartmann (Hrsg.), Die Amerbach-Korrespondenz, 2 (1943), S. 106; Stachelin (A. 38),
1, S. 70 Anm. 4.

59 QOekolampad an Kaspar Ammann, Augsburg 11. 3. 1519; abgedruckt bei Staehelin (A. 38),
1, Nr. 56 S. 87.

60 Handschrift in der UB Basel, Sig. A IX 51.

61 Brief an Thomas Blarer, Basel 12. 12. 1523, in der Vadiana St. Gallen, Autograph Bd. 2
Nr. 160, abgedruckt bei Geiger (A. 5), S. 216 f.



T. Willi, Der Beitrag des Hebrdischen zu der Reformation in Basel 151

wiirden. Andererseits solle dieser Text auch die Christen zu Demut und zur Be-
wunderung des Planes Gottes, die Stolzen zur Furcht und die Demiitigen zum
Fortschreiten, bringen (fol. 139r). Pellican erblickt also schon hier in der Genesis
deutliche Hinweise auf die dereinst aus den Heidenvolkern zu erwihlende Kirche.
Ahnlich bemerkt er zu Gen. 38, Gott hitte die Heirat Judas, wie jene des Boas,
mit einer fremdstdmmigen Frau «in Typum ecclesiae de gentibus» angeordnet
(fol. 149v).

Seiner Genesisvorlesung (1523-1524) liess Pellican noch eine iiber die Spriiche
Salomos (1514) und eine weitere iiber den Prediger Salomos (1525 bis Ende Fe-
bruar 1526) folgen. Am Stephanstag 1525 bekam er das Schreiben Zwinglis, in
dem er als Nachfolger des eben verstorbenen Jakob Ceporinus (Wiesendanger)
nach Ziirich berufen wurde. Da seine Stellung gegeniiber der Universitdt und in-
nerhalb des Ordens, nicht zuletzt wegen der Forderung, die er durch Teile des
Rates und der Biirgerschaft der Stadt erhielt, sehr schwierig geworden war, folgte
er dem Ruf, nicht ohne in seiner Antwort seine Zweifel zu dussern, ob er der
Stellung werde geniigen konnen: «Sum enim homo impeditionis tam linguae quam
ingenii, ut nihil magni ausim de me unquam polliceri.»®® Am 1. Mirz 1526 hielt
er in Ziirich seine erste Vorlesung; es traf sich, dass er bei Ex. 15 weiterfahren
sollte, und so lautete sein erster Satz: «Gratia Deo meo, qui me ereptum ex Egypto
et ab egyptiaca et papistica captivitate fecit transire mare rubrum, ut nunc mihi
cum sanctis liceat canere canticum illud Sororis Moysi, et dicere cum gaudio:
Cantemus Domino, gloriose enim honorificatus est et cetera.»%

Von nun ab lag es an Oekolampad, den neugewonnenen Blick auf die Schrift
gegen die gerade an der Jahreswende 1525-1526 bedrohlich ihr Haupt erhebende
Reaktion aufrechtzuerhalten. Dass ihm an der Pflege dieser hebraistischen Tradi-
tion, wie sie in Basel nun schon recht fest verankert war, lag, lehrt ein fliichtiger
Blick auf seine Vorlesungen, die den Boden fiir die Reformation bereitet haben.
Von Ostern 1523 bis zum 1. April 1529 hat Oekolampad ausschliesslich iiber alt-
testamentliche Biicher gelesen, mit der einen Ausnahme des ROmerbriefs, der ja
schon bei Capito auf die Arbeit an der hebrdischen Sprachlehre, sozusagen als
der hermeneutische Schliissel zu der hebridischen Tradition, gefolgt war.4¢ Nach
der 1529 durchgefiihrten Reformation hat Oekolampad bezeichnenderweise den
Hebrierbrief in Angriff genommen, dann das Johannesevangelium, um dann bis zu
der Reise nach Ulm in seinem Todesjahr 1531 nur noch prophetische Schriften
zu lesen.%s

62 Pellican an Zwingli, 28.12.1525; die betreffende Stelle abgedruckt bei Riggenbach
(A.1), S. 106 Anm. 3.

63 Pellican (A. 1), S. 110.

64 Ostern 1523 — Sommer 1524: Jes.; 3. 8.1524 — Sommer 1525: ROm.; Sommer 1525 -
Herbst 1526: Hag.-Sach.-Mal.; 1527: Jer.; 1527-1528: Ez.; Sept. 1528: Dan.; Winter 1528—Herbst
1529: Hi.

65 Winter 1529-1530: Hebr.; Friihling 1530-Herbst 1530: Joh.; 11.10.-15. 12. 1530: Hos.;
Mitte Dez.—14. 1. 1531: Joel; Mitte Jan. 1531-Ende Febr./Anf. Mirz 1531: Am.; Mirz 1531:
Ob.; Apr. 1531: Jona; nach Osterferien 1531: Mi.



152 T. Willi, Der Beitrag des Hebrdischen zu der Reformation in Basel

Den Anfang dieser ganzen Reihe machte, noch vor der offiziellen Bestallung
Oekolampads durch den Rat, Ostern 1523 der Prophet Jesaja. So gewiss der Ro-
merbrief auch in Basel seit Capito eine Rolle spielte: die hiesige Reformation hat
ihren Ausgang bei Jesaja genommen.

«Item Joannes Oecolampadius liest Esaiam Hebraisch, Latinsch und Tiitsch; horend z an
(ohne) studenten und priesteren wol IIII (vier) hundert burgeren, ouch der suffraganius; dem
hebend die sophisten von des willen verbotten zu bredigen in thiim. Item die sophisten hend
Oecolampadio mit gewalt und vor dem rat wellen, das er nit lese, verbiiten; hat der rat also
darin gesehen, das allen sophisten ir lecturen abgeschlagen sind . . .»66

Jesaja hatte schon im Werdegang Pellicans eine Schliisselrolle gespielt. Der
Kodex, den Paul Pfedersheimer ihm aus der Biicherei seines jiidischen Vaters
iiberliess, hatte mit Jesaja begonnen, da Jeremia, mit dem die prophetae posterio-
res nach deutschem Brauch um seines leichteren Stils willen anzufangen pflegten,
geraubt gewesen war. Durch den Vergleich mit der lateinischen Transkription von
Jes. 1-2 am Anfang von Petrus Nigri’s «Stella Messiae» hatte sich Pellican das
Alphabet und die Fahigkeit, hebrdisch zu lesen, erarbeitet. Auch fiir das Ver-
stehen des Hebrdischen hatte ihm Jesaja geholfen, sowohl in Kap. 1-2 wie in den
iibrigen Kapiteln, die Pellican mit der Ubersetzung des Hieronymus verglich.¢?
Darum hatte Pellican seinem Abriss «De modo legendi et intelligendi hebracum»
die erwihnten «Excerpta Ysaiae» folgen lassen, die mit lateinischen Marginalien
versehen sind. In zwei solchen Marginalien (zu Jes. 1, 1-14 und Jes. 8, 23-9, 6),
«Terra vestra deserta», «Multip(l)icasti gentem in magnific» (fol. F19a-b), kiindigt
sich bereits das grosse Thema der Jesaja-Auslegung an, die den Grund zu dem
reformatorischen Kirchenverstidndnis legen sollte. Vor den Exzerpten findet sich
ein Holzschnitt: Jesaja in einem Schreibgemach vor seinem Buche sitzend, das
Ohr der Taube des Geistes gedffnet (Jes. 50, 4-5), dazu die Uberschrift: «Opere
precium arbitror tibi (ne absque exercitatione dicta transeas) conducereque quam
plurimum filij Amoz ysaiae. s. aliqua excerpta cum annotationibus misteriorum
subiungere» (fol. F18a-b).

Oekolampads Vorlesung iiber Jesaja sei hier in aller Kiirze als Modell fiir die
zur Reformation fiihrende Beschiftigung mit den Propheten erdrtert. Die anderen
alttestamentlichen Biicher haben zum Teil #hnlich durchschlagend gewirkt, wie
die tumultuarische Szene, die die Darlegung der Thesen zur Danielvorlesung im
September 1528 hervorrief, beweist.® Doch im ganzen findet sich in der Jesaja-
vorlesung das grundlegende Thema bereits voll ausgefiihrt, wie es Oekolampad zu
Jes. 1, 1 zusammenfasst: «Visio autem praecipua et maxima, de qua in hoc libro,

66 Brief von Jakob Ceporin (eig. Wiesendanger, 1500-1525, aus Dinhard, Pellicans Vor-
ginger in Ziirich) an Probst Heinrich Brennwald in Embrach, abgedruckt bei Stachelin (A. 38),
1, Nr. 151; vgl. Pellican (A. 1), S. 81 f.

67 Pellican (A. 1), S. 14-22.

68 Die Thesen im Staatsarchiv Basel, Sig. Ki.Act. B 1.



T.Willi, Der Beitrag des Hebrdischen zu der Reformation in Basel 153

est excaecatio ITudacorum et vocatio gentium.»% Die Juden — denen in Basel seit
1397 keine Niederlassung mehr gewidhrt worden war — sind in den Ausfiihrungen
Oekolampads als gedachte Adressaten so sehr gegenwirtig, dass er in Riicksicht
auf sie eine genaue Transkription der hebrdischen Namen durchfiihrt, «neque
enim tam ridiculi illis erimus et, sicubi poscit usus, commodius cum illis conferre
licebit» (fol. 3). Freilich sind es gedachte Adressaten. Sie fallen nach Oekolampad
durch ihre Heimatlosigkeit und ihre Knechtschaft auf. Obwohl sie die Schriften
haben, sind sie blind dafiir (fol. 300 zu Jes. 63, 19). Dieser Zustand weist aber
darauf hin, dass das Gericht iiber sie bereits geschehen ist: «Gravissima autem
ultio Tudaeorum fuit, quod excaecati sunt, et ablata est eis cognitio scripturae»
(fol. 296b zu Jes. 63, 4). Die «Blindheit und Undankbarkeit» (fol. 248b zu Jes.
49, 6) der Juden dussert sich in ihrer Weigerung, der Kirche anzugehoren, «quem-
admodum et hodie nihil prohibit accedere ad religionem nostram Iudaeorum
quosdam» (fol. 183 zu Jes. 32, 15). Mit dieser Einschrankung «quosdam» deutet
Oekolampad freilich an, dass dies nicht der Weg des jiidischen Volkes als ganzen
sei. Wenn denn die Beendigung ihrer Erniedrigung iiberhaupt nicht in ihrer Hand
liegt, so erhebt sich die Frage, unter welchen Umstidnden es dazu kommen werde.
«Plerique theologorum opinantur sub finem mundi convertendos omnes Iudaeos...
At non ausim omni Iudaeorum populo salutem polliceri, sed residuo et semini
cuidam» (fol. 183 zu Jes. 32, 15). Damit grenzt sich Oekolampad gegen chiliasti-
sche Erwartungen von Christen ab, «ex veteribus nostris Iudaisantes . . ., quibus
non subscribimus» (fol. 260 zu Jes. 52, 3, vgl. fol. 285 zu Jes. 59, 19).7

Man wird an diese Argumentation keine heutigen Massstdbe anlegen diirfen.
Es ist zu deutlich, dass die Juden einfach als Folie fiir all das, was den Vdlkern
durch die Kirche geschenkt ist, erscheinen. Oekolampad iibersieht ndmlich keines-
wegs die Differenz zwischen Judentum und Kirche, wie er sie im bezeichnenden
Unterschied des den Volkern in den Mund gelegten Ausdrucks von Jes. 2, 3 «geht,
lasst uns hinaufziehen» im Vergleich zur Anrede an das Haus Jakobs 2, 5 «geht,
lasst uns gehen» angedeutet findet: «Non dicit autem, Ascendamus: quia loquitur
ad eos, qui erant Hierosolymis. Neque dicit: Doceat nos vias. Gloriatur enim
Judaeus in lege, tenet in manibus Mosen, tenet et prophetas. Sed dicit, ambulemus
in lumine. Christus lex mundi est. Joan. 12 .. .» Und kurz davor lésst er die Juden
sagen: «Nonne pudet nos quod postremi iungimus Christo et ecclesiae? Nobis lex
est data, nobis futura praedixerunt prophetae, ex nobis natus est Christus, nostra
est haereditas» (fol. 266 zu Jes. 2, 5). Dieser potentielle Reichtum und das gleich-
zeitige dussere Elend der Juden fiihrt Oekolampad zu dem Schluss: Excaecatis
Iudaeis, notitia veritatis devenit ad gentes» (fol. 209 zu Jes. 39, 2). Genauso wie

69 Johannes Oekolampad, In Iesaiam prophetam hypomnematon, hoc est, commentario-
rum, Ioannis Oecolampadii Libri VI (Basel 1525), fol. 4.

70 Pellican verwahrt sich in dem bereits oben in Anm. 55 erwéhnten Brief aus Ziirich vom
22.6.1528 (in Capitos Nachlass, UB Basel Sig. Ki.Ar. 25a Nr.70) an Capito in Strassburg
gegen die von diesem vertretene Ansicht, als hitten die Juden eine Riickkehr in ihr Land und
eine Wiederherstellung ihres Staatswesens zu erwarten: «Gloriosiores et feliciores Judei esse
non poterunt quam ut Christum salvatorem agnoscant.»



154 T.Willi, Der Beitrag des Hebrdischen zu der Reformation in Basel

die Offenbarung an die Juden dient auch ihre Verstockung zur Forderung der
Glaubenserkenntnis unter den Volkern: «Certum est in die pentecostes spiritu ab
excelsis dato apostolis, magnam rerum novationem factam, et desertum, hoc est
populum gentium, factum agrum cultum, Iudaeos autem ex agro culto desertum»
(fol. 183 zu Jes. 32, 15).

Diese neue Ordnung der Dinge trete dort zutage, wo sich Menschen aus den
Volkern freiwillig den Heiligen unterwarfen. Die Heiligen, insbesondere die Apo-
stel, reprasentieren fiir Oekolampad Israel. Sich ihnen beugen heisst, sich den
Israeliten beugen und so die Verheissungen des Propheten iiber die kiinftige Welt-
geltung des Volkes Israel wahrmachen: «Prius dicebant (sc. die Heidenvolker)
Israelitis, Humiliare (duck dich), ut transeamus super te: nunc se subiiciunt sponte
sanctis» (fol. 288b zu Jes. 60, 14). Mehr als einmal bringt Oekolampad diese Un-
terwerfung mit dem Akt der Damonenaustreibung durch Jesus in Verbindung
(fol. 298 zu Jes. 63, 10; fol. 302 zu Jes. 65, 1). Wenn er, im Zusammenhang mit
der Berufung der Volker aus der Barmherzigkeit Gottes heraus, die Pharisder
erwdhnt, die in der Didmonenaustreibung Jesu nur Beelzebub am Werk sehen
konnen, so wird man daraus die Anfechtung horen, dass die Juden auch im Ge-
schehen der Kirche nicht die Hand Gottes zu erkennen vermochten. In manchen
Abschnitten des Kommentars spiirt man die staunende Entdeckung des Wunders
der die Kirche’ aus den Volkern erweckenden Predigt der Apostel: «Adiuti autem
primum sunt apostoli, et servati ab inimicis tanta potentia tantoque miraculo, ut
facti fuerint in foedus gentium, hoc est ut per eos confoederarentur deo: qui enim
illi iuncti deo, per eos et alii quosque sunt coniuncti» (fol. 249b zu Jes. 49, 8). Es
ist das Werk des Geistes, es sind die Kréfte des geistlichen Jerusalem (fol. 4b zu
Jes. 1, 1), die im Riickgang auf den Ursprung der Heidenkirche neu erlebt werden.

Ein untriiglicher Beweis fiir die Echtheit dieses Geschehens aber ist, wie es
Pellican in seinem Vorwort zur kleinen Psalmenausgabe formuliert hatte, die neu
aufbrechende Liebe zu den Dokumenten und der Sprache des gottlichen Bundes
mit Israel. Dass Hebrdisch aus einer inneren Notwendigkeit heraus, nicht aus
polemisch-apologetischen Motiven betrieben wurde,’? das ist und bleibt ein Kri-
terium dafiir, dass sich in der Reformation, wie sie sich im Falle Basels darstellt,
wirklich ein vertieftes Verstindnis der Kirche angebahnt hat. «Apparet autem ex
his gentes divina misericordia vocatas» (fol. 302 zu Jes. 65, 1).

Thomas Willi, Basel

71 An sie richtet Oekolampad das Vorwort zu seinem Daniel-Kommentar (Basel 1530):
«Ecclesiae Christi Catholicae matri observandissimae, Ioannes Oecolampadius filius addictissi-
mus in Christo gaudere et regnare.»

72 Eine andere Auffassung im Falle Pellicans bei Ziircher (A. 4), S.203: «Das ist also das
zweite Motiv: Hebriisch lernen, um den wahren Glauben gegen die Juden besser verteidigen
zu konnen und diese von ihrem Unglauben abzubringen. Von diesem Gedanken war Pellikan
zeitlebens erfiillt.» Dagegen nimmt K. H. Burmeister, Sebastian Miinster (1963), S. 81. 83, an,
dass allfillige Ausserungen in dieser Richtung in erster Linie dem Selbstschutz der Hebraisten
und ihrer Wissenschaft gegolten hatten.



	Der Beitrag des Hebräischen zum Werden der Reformation in Basel

