Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 35 (1979)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

E. Earle Ellis, Prophecy and Hermeneutics in Early Christianity. New Testament Essays.

= Wiss. Untersuchungen zum N.T., 18. Tiibingen, Mohr, 1978. XVII + 289 S. DM 83.—.

Die Oscar Cullmann, dem «Diener Christi und Verwalter der Geheimnisse Gottes», gewidmete
Schrift enthilt siebzehn Aufsidtze, die mit einer Ausnahme an verschiedenen Orten bereits
veroffentlicht wurden. Es geht dem Verfasser vor allem darum zu zeigen, dass das Neue
Testament nicht nur «Meinungen christlicher Schriftsteller» enthdlt, sondern «die Botschaft
Gottes, wie sie durch gldaubige Propheten vermittelt wird» (S.V £.). In dieser Haltung ist der
Verfasser wohl in seinem Deutschlandaufenthalt durch O. Michel und J. Jeremias bestiarkt wor-
den, die ihn beide «in die fremde neue Welt deutscher Theologie» eingefiihrt haben.

Aus den ersten acht Aufsitzen erhilt man den Eindruck, dass der Verfasser einer Demo-
kratisierungstendenz der neutestamentlichen Zeugnisse damit zu wehren sucht, dass er Paulus
mit seinen Mitarbeitern in ihren besonderen Beauftragungen von der christlichen Gemeinde
abhebt. In der Nachfolge der alttestamentlichen Propheten amten die neutestamentlichen
Propheten in der Interpretation alttestamentlicher Texte und machen so den Charakter ihres
Herrn offenbar, der der Prophet der Endzeit ist (S. 144). Paulus stand mitten drin im «Kampf
der Propheten» (S. 115), die sich alle auf die Stimme Jesu zu berufen pflegten.

Der zweite Teil der Schrift legt dar, wie in der frithchristlichen Hermeneutik Prophetie
als Exegese praktiziert wurde. Besonders einleuchtend war es fiir den Rezensenten zu sehen,
wie die neutestamentlichen Schriftsteller dem alttestamentlichen Text und den diesen Text
beniitzenden jiidischen Midraschim so frei gegeniiberstanden, dass sie diese Texte nicht
sklavisch «zitierten», sondern frei im Blick auf die Christusgeschichte anzuwenden wussten.
Diese Methode der urchristlichen Zeugen gibt die Bahn frei fiir einen mobilen Umgang mit
heiligen Texten im Glauben an den «in alle Wahrheit leitenden heiligen Geist». Paulus zeigt
sich jedenfalls gerade bei der Verwendung heiliger Schrift frei vom Buchstaben. Ellis betont,
dass nicht nur neutestamentliche «Prophetenschulen» wie die des Matthius (so Stendahl),
sondern auch Einzelne sich berufen wussten, so frei mit den Texten umzugehen, dass sie ihre
zeitgemisse Botschaft prophetisch formulieren konnten. Dabei scheint mir wichtig zu sein,
dass man diese neutestamentlichen Propheten nicht nur zur Gemeinde, sondern gerade auch
zur Welt reden ldsst (1. Kor. 14, 25). Dann entgeht man der Gefahr, die neun légei Kyrios
(Theos)-Zitate des Neuen Testamentes (S. 182-187) mit ihrer Tempeltypologie, dem Hinweis
auf den Neuen Bund und das «Haus Israel» antijiidisch und ekklesiozentrisch zu missbrauchen.

Besonders wichtig ist Ellis die Mission vor der Auferstehung Jesu. Er ist der Meinung,
dass Jesus, der im Geiste des Alten Testaments lebte, exegetische Diskussionen mit den jii-
dischen Theologen seiner Zeit gefiihrt hat und seine Jiinger von ihm im Interesse einer vor-
osterlichen Mission Spriiche mitgeteilt bekamen, die sie schriftlich fixierten und weitergaben.
Die Haltung der Naherwartung spricht nicht, wie die Qumransekte zeigt, gegen solche lite-
rarische Fixierung der fiir wichtig gehaltenen heiligen Texte. Damit glaubt Ellis, einen grund-
legenden Pfeiler der formkritischen Methode der Evangelienforschung, die Voraussetzung
einer miindlichen Uberlieferung, zum Einsturz gebracht zu haben.

Von besonderem Interesse ist der bislang noch nicht veroffentlichte Aufsatz iiber «Prophetie
und Hermeneutik im Judasbrief». Judas, der Bruder Jesu, ein prophetischer Missionar der
Jerusalemer Kirche mit besonderer Verantwortung fiir syrische und kleinasiatische Christen,
warnt in seinem Zirkularschreiben zwischen 55 und 65 n. Chr. vor Fehlentwicklungen des
christlichen Glaubens, die zu einer unmoralischen Haltung fiihrten. Wie der Verfasser des
Hebriaerbriefs als Hellenist in seinem Schreiben ein Warnungs- und Trostwort finden konnte,
so Judas als Hebraist den in Gefahr geratenen Christenbriidern gegeniiber. So liefert «der
Judasbrief ein sprechendes Zeugnis fiir kumenische Bruderschaft» (S. 236).

Werner Bieder, Basel



Rezensionen 121

Johann Friedrich, Gott im Bruder. Eine methodenkritische Untersuchung von Redaktion,
Uberlieferung und Tradition in Matth. 25, 31-46. = Calwer Theol. Monogr., 7. Stuttgart,
Calwer, 1977. XXI + 307 + 189 S. DM 48.—.

In dieser Tiibinger Dissertation von 1976 bietet der Verfasser eine umfassende Kritische Sich-

tung der modernen wissenschaftlichen Auslegungsmoglichkeiten der Rede iiber das Welt-

gericht in Matth. 25, 31-46.

Ein erster Hauptteil befasst sich zundchst mit der im Text feststellbaren Redaktion sowie
mit den ihm zugrundeliegenden Traditionen (S. 7-270). Wortstatistische Untersuchungen schi-
len einige Wendungen als wahrscheinlich matthiische Redaktion heraus (S. 9-45). Die Priifung
einiger Parallelen im Neuen Testament ergibt keine literarische Abhidngigkeit des Textes von
andern neutestamentlichen Passagen (S.46-110). Die Erforschung der zugrundeliegenden
Traditionen weist auf eine starke Beeinflussung der Rede durch Vorstellungen im #thiopischen
Henoch hin (S.11-173). Beziiglich der richtenden Person zeigt es sich, dass sich die Titel
«Menschensohn» und «Konig» keineswegs ausschliessen (S.174-219). Nach der Erorterung
einiger Einzelprobleme des Textes (S.220-257) kommt der Verfasser zum Schluss, dass sich
in der Rede vom Weltgericht nur wenige redaktionelle Anderungen finden, die der Ermuti-
gung der Gemeinde dienen (S.258-270). Von da aus beleuchtet der Verfasser die Uberliefe-
rungsgeschichte des Textes (S.271-297). Als Triger der nachosterlichen Uberlieferung kom-
men nach Theissen radikale Wanderprediger in Betracht (S.272-278), als Triger der vor-
osterlichen Uberlieferung nach Schiirmann der vordsterliche Jiingerkreis (S.279-282). Unter
sorgfiltiger Zuhilfenahme aller bekannten Kriterien kommt der Verfasser zum Schluss, dass
die Rede in Matth. 25,31-46 in ihrem Grundbestand auf Jesus zuriickgeht (S.283-297). Es
folgt ein Uberblick iiber die Geschichte des Textes Matth. 25, 31-46 von Jesus bis zur matthi-
ischen Redaktion (S. 298-304) sowie ein Ausblick auf die noch offenbleibenden Fragen (S. 305-
307).

Alles in allem handelt es sich um eine dusserst sorgfiltige, griindliche Aufarbeitung der mit
Matth. 25 zusammenhingenden exegetischen und methodischen Probleme. Allerdings werden
gerade in dieser Arbeit die Grenzen der wissenschaftlichen Bemiihungen um einen solchen
Text spiirbar. Der Verfasser weist selbst auf die schwierige Lage der gegenwirtigen neutesta-
mentlichen Wissenschaft hin, «die sich darin Hussert, dass viele Untersuchungen methodisch
unreflektiert vorgehen» (S. 304). Mit seiner Arbeit mochte er einen Beitrag zur Uberwindung
dieser Schwierigkeit leisten. Es fragt sich aber, ob nicht die heute angewandten Methoden in
manchen Fillen die neutestamentlichen Texte iiberfordern, mit andern Worten, ob die neu-
testamentlichen Texte so viel hergeben konnen, wie der heutige Exeget bisweilen wissen
mochte. Vgl. z. B. die Erforschung der Uberlieferungsgeschichte, die zum Teil nur zu Ver-
mutungen und Hypothesen fiihrt (S. 272).

In einem zweiten Hauptteil bringt der Verfasser Anmerkungen (S.1-137), ein Literatur-
verzeichnis (S.138-179) sowie einen instruktiven Anhang mit Tabellen zur Auslegungsge-
schichte usw. (S.180-196). Ein Nachteil dieser Anordnung besteht darin, dass die Anmer-
kungen vom Text der Abhandlung getrennt sind; Anmerkungen unmittelbar beim Text, auf
den sie sich beziehen, sind wesentlich leichter lesbar. Doch soll diese Bemerkung den Wert
des beeindruckenden Buches nicht schmélern. Martin Kiinzi, Bleienbach, Kt. Bern

Hans Hiibner, Das Gesetz bei Paulus. Ein Beitrag zum Werden der paulinischen Theologie.

=Forsch. z. Rel. u. Lit. des A. u. N.T., 119. Géttingen, Vandenhoeck, 1978. 195 S. DM 44.—.
Das alte Problem, ob die paulinische Theologie einen Entwicklungs- und Veranderungsprozess
durchgemacht habe, scheint gegenwirtig, wie Andeutungen verschiedener Exegeten zeigen,
wieder an Brisanz zu gewinnen. Hiibner legt zu dieser Frage eine Monographie vor. Ihr
Gegenstand ist das paulinische Gesetzesverstindnis, hauptsidchliche Untersuchungsgegenstinde
sind einerseits der Gal., andererseits der Rom. Die These lautet, dass zwischen dem Gal., den
Hiibner relativ friih, jedenfalls vor dem 1. Kor. ansetzt, mit seinem ausgepriagt antinomisti-
schen Gesetzesverstindnis, und dem ROm. ein erheblicher Wandel in der paulinischen Ge-
setzeslehre festzustellen ist. Hiibner vertritt diese These durch eine Reihe meist ausserordent-
lich dichter und theologisch prignanter Exegesen. Die Auseinandersetzung mit ihm lohnt



122 Rezensionen

sich. Da Hiibner sich beim Gal. weiter von den iiberkommenen Auslegungen entfernt, wird
sie dort einzusetzen haben.

Nach Hiibner ist Paulus vor seiner Bekehrung Schammait gewesen. So wird seine Auf-
fassung, dass das Gesetz in allen seinen Vorschriften gehalten werden muss (Gal. 3, 10) und
dass die Beschneidung das Halten des ganzen Gesetzes impliziert (Gal. 5, 3), verstindlich. Die
Beschliisse des Apostelkonzils bedeuteten demzufolge fiir ihn eine prinzipielle Aufhebung der
Tora, auch fiir Judenchristen, wobei allerdings Paulus wunderlicherweise dem gesetzestreuen
Jakobus die Kirchengemeinschaft nicht aufkiindigte. Die Funktion des Gesetzes ist es, Uber-
tretungen zu provozieren und den Menschen zu versklaven (Gal. 3, 19 f.). Dies bedeutet keinen
Zynismus gegeniiber Gott, denn Urheber des Gesetzes ist nicht Gott, sondern die Engel. Die
Einfiihrung des Mittlers Mose in Gal. 3,20 zeigt, dass die Engel nicht nur als vermittelnde
Instanz, sondern als Urheber des Gesetzes zu denken sind (did = hypd). Um mit Gal. 3, 12
(das Gesetz verheisst Leben) zu Rande zu kommen, unterscheidet Hiibner zwischen der Inten-
tion des Gesetzes und der Intention des Gesetzgebers (= Engel). Im Unterschied zum ROm.
wird im Gal. das Gesetz nicht als Prirogative Israels betrachtet (R6m.9,4); im Gegenteil,
das die Menschen versklavende Gesetz stellt die Juden den Heiden, die unter die Weltelemente
versklavt waren, gleich (Gal. 4, 8-10). Im ROm. #dussert sich Paulus anders: Das Gesetz hat
hier eine noetische Funktion: es verhilft zur Erkenntnis der Siinde als Ubertretung (Rom. 3,
19 f.; 4,15; 7, 7 ff.). Soweit Hiibners Thesen.

Die Trennung zwischen der Intention des Gesetzes und der Intention des Gesetzgebers
ist mir unverstiandlich. Was kann die Intention des Gesetzes sein, wenn nicht die des Gesetz-
gebers? Und worin kann sich die Intention des Gesetzgebers aussprechen, wenn nicht im
Gesetz? Nicht nur Gal. 3, 12, sondern auch 3,22, wo némos durch grafé aufgenommen wird,
machen eine vollige Trennung des Gesetzes von Gott schwierig, trotz des zugegebenermassen
schwierigen Passus iiber die aktive Rolle der Engel bei der Gesetzgebung in 3, 19 f. Ebenfalls
ist es nicht moglich, Gal. 3,19 von seinen Parallelstellen im Rém. so zu unterscheiden, dass
hier von der Provokation der Siinde, dort aber nur von ihrer Erkennbarkeit durch das Gesetz
gesprochen wiirde. Wahrend in Gal. 3,19 tOn parabasedon chérin diese Alternative offen-
lasst, spricht Rom. 5,20 eindeutig von der Mehrung der Siinde (pardptoma als Gesamtbegriff
der parabiseis des alten Aons, aber durchaus im Sinn von Siindentat!), und auch Rém. 7,9
lisst sich nur so deuten, dass die entolé die «latente» Siinde «aktualisiert> hat. Ein Unter-
schied zwischen Gal. 3,19 und den Aussagen des Rom. besteht also nur in der Hinsicht,
dass im Rom. die «offene» Aussage von Gal. 3, 19 prézisiert wird, und zwar in verschiedenen
moglichen Richtungen. Auch zwischen Gal. 3,22 und Roém. 11,32 scheint mir eine funda-
mentale Konvergenz zu bestehen. Sowohl die Aussagen des Gal. als auch diejenigen des
Rom. sind weniger einlinig verrechenbar, als dies Hiibner mdochte.

Bei der Frage nach der Erfiillung des Gesetzes trigt Hiibner wiederum seine aus einem
fritheren Aufsatz bekannte These vor: Ho... pas néomos in Gal. 5, 14 ist nicht identisch mit
hoélos ho némos in Gal. 5, 3.1 Vielmehr ist pas ironisierend gemeint, ein «linguistischer Tief-
schlag gegen das jiidische Gesetzesverstindnis» (S.38), und muss in Anfiihrungszeichen ge-
setzt werden. Das «eine Wort» aus Lev. 19, 18 tritt an die Stelle der Tora; die Tora wird auf
das Liebesgebot reduziert. «Das ganze Gesetz des Mose ist gerade nicht identisch mit dem
‘ganzen’ Gesetz, das fiir den Christen gilt» (S. 38). Erst im R6m. geht es um Zusammenfassung
und Erfiillung der Tora, auch wenn Paulus die Reinheitsvorschriften stillschweigend davon
ausnimmt (Rom. 14, 14) und es ihm faktisch somit nicht einfach um Konzentration, sondern
ebenso um Reduktion und (partielle) Abrogation der Tora geht.

Mir bleibt Hiibners Exegese von Gal. 5, 14 und damit auch die prizise Bestimmung des
Unterschiedes zum ROm. unklar: Im Unterschied zum genannten Aufsatz (S.241f) scheint
Hiibner jetzt den Gedanken einer Reduktion der Tora zu akzeptieren. Da der heis 16gos das
alttestamentliche Gebot von Lev. 19,18 meint, ist der némos, um dessen ganzheitliche Er-
fiilllung es in Gal. 5,14 geht, doch wohl das alttestamentliche Gesetz und nicht etwa ein
«Gesetz Christi», das mit dem Alten Testament nichts zu tun hat. Meint Hiibner das auch,

1 H. Hiibner: Kerygma und Dogma 21 (1975), S. 239 ff.



Rezensionen 123

trotz des oben zitierten (missverstindlichen?) Satzes? Dann aber verstehe ich nicht, wieso
Gal. 5, 14 nicht eine abgekiirzte Formulierung des in Rom. 13, 8-10 ausgefithrten Gedankens
sein kann, wobei selbstverstindlich die (die Gesamtheit der einzelnen Vorschriften betonende)
Wendung hélos ho némos und die (das gesamte Gesetz im Gegensatz zu seinen einzelnen
Anordnungen meinende) Wendung ho . .. pas némos nicht sinngleich sind.

Wie kommt es zu diesem Wandel im paulinischen Gesetzesverstindnis? Hiibner weiss,
dass auf dem Feld der Historie nur Vermutungen mdglich sind. Er rechnet damit, dass Paulus,
vielleicht aufgrund des Gal.,, von Jerusalem iiber sein Missverstindnis des Apostelkonzils
belehrt worden ist und daraus die Konsequenzen gezogen hat (S. 53 ff.). Dass der grundsitz-
liche Antinomist Paulus mit gesetzestreuen Judenchristen Abmachungen trifft und Kirchen-
gemeinschaft hilt, war auf die Dauer ein nicht moglicher Widerspruch (ob ihn Paulus wirk-
lich nicht selber bemerkt hitte?), der ein Eingreifen Jerusalems erforderte. Paulus korrigiert
sein Missverstindnis und schreibt den Rom., in der Tat mit dem heimlichen Adressaten
Jerusalem.

Es geht mir nicht darum, innere Spannungen im paulinischen Gesetzesverstindnis oder
Differenzen zwischen dem Gal. und dem Rom. zu leugnen. Die letzteren sind m. E. darin am
ausgeprigtesten, dass Paulus im Gal. von der Erwahlung Israels und dem positiven Sinn von
Beschneidung und Gabe des Gesetzes nicht spricht. Er braucht dies nicht zu tun, weil er die
heidenchristlichen Galater anspricht, fiir die die Beschneidung nicht dasselbe sein kann wie
fiir einen geborenen Juden. Er spricht vom Gesetz im Gal. so einseitig, weil die zusitzliche
Ubernahme des Gesetzes durch schon gerechtfertigte Heidenchristen gleichsam als Zusatz
zu Christus anders gesehen werden muss als die durchaus zugestandene Moglichkeit des Blei-
bens im Gesetz fiir schon beschnittene Judenchristen. Paulus anerkennt nicht nur die ge-
setzestreuen Jerusalemer als Briider, sondern greift auch in Gal. 2, 11 ff. nicht die Jakobusleute
an, sondern den «heuchlerischen» Petrus. Also bleibt der Hinweis auf die besondere Situation
und ihre Erfordernisse die beste Moglichkeit, die unbestreitbaren Eigenarten der Gesetzes-
theologie des Gal. zu erkliren.

In einem dritten Hauptabschnitt vertieft Hiibner seine Thesen. Erst im R6m. entwickele
Paulus eine polemisch-antijiidische Theologie des grundsidtzlichen Ruhmverzichts; in Gal. 6, 4
rechnet er noch mit der Mdoglichkeit eines christlichen katichéma gegeniiber Gott im Jiingsten
Gericht. Gal. 6, 13 f. enth#lt aber bereits die These eines grundsidtzlichen Ruhmverzichts
(«Ruhm ... im Kreuz»), wie sie dann vor allem im 2. Kor. zum Tragen kommt, vgl. Rém. 5,
3.11. Abgesehen davon, dass im R6m. — von der Thematik des Rom. her verstindlich — be-
sonders der negative Zusammenhang zwischen (Selbst)-Rithmen und Gesetzesfrommigkeit
herausgestellt wird, kann ich zwischen Gal. und ROm. hier keine «Entwicklung» sehen. Wohl
aber bleibt Gal. 6, 4 eine singuldre Stelle, m. E. schon innerhalb des Gal.

Auch in der Rechtfertigungslehre sieht Hiibner eine Entwicklung vom Gal. zum Rom.:
dikaiosyné theoli kommt im Gal. noch nicht vor. Im Unterschied zum Rom., wo auch
blosses dikaiosyné den Doppelaspekt von Macht und Gabe enthilt, meint dikaiosyné im
Gal. nur die Gabe. Paulus denkt nach Hiibner im Gal. noch nicht aus dem Horizont der
dikaiosyné theoil, sondern primdr vom Freiheitsgedanken her. — Man wird sich diese These
iiberlegen miissen, obschon ihre Basis schwach ist: Die dikaiosyné theofi-Stellen im Rom.
sind ebenso wie die dikaiosyné-Stellen im Gal. verhiltnisméssig sparlich. Der Machtaspekt
von dikaiosyné tritt auch im ROm. nur in dem besondern Argumentationszusammenhang
von 6,12 ff. zutage. Die religionsgeschichtlichen Parallelen zu den Rechtfertigungsaussagen
vor allem in Qumran sprechen dagegen, dikaiosyné theoll erst als Zusatztheologumenon zu
einer schon vorhandenen Rechtfertigungstheologie zu verstehen.

Genug der Fragen: sie mogen als Ausdruck der Dankbarkeit gegeniiber Hiibners anregen-
dem Buch verstanden werden. Und sie sollen nicht verdecken, dass ich vieles aus dem Buch
gelernt habe und auch vielem zustimmen kann. Ulrich Luz, Gottingen

Lothar Lies, Wort und Eucharistie bei Origenes. Zur Spiritualisierungstendenz des Eucharistie-
verstindnisses. = Innsbrucker theol. Stud., hrsg. von den Professoren der Theol. Fak. der
Univ. Innsbruck, 1. Innsbruck, Tyrolia-Verlag, 1978. 364 S. DM 68.—.



124 Rezensionen

«Auf dem Hintergrund des profangriechischen, jiidischen und vororigenisch-christlichen Be-
griffs ‘Eucharistia’ ermittelt die Arbeit historisch-kritisch den Neuansatz sakramentalen Den-
kens bei Origenes, der in der Vermittlung von alttestamentlicher Worttheologie und platoni-
scher Logosvorstellung besteht. Origenes greift dazu den in der frithen Kirche vergessenen
Begriff der Eulogia (LXX) auf und bezeichnet damit den Logos (Philon). Da die der Eulogie
und dem Logos adiquate Vermittlungsweise die Verkiindigung ist, deutet der Alexandriner
das traditionelle eucharistische Wortgeschehen als kultisches Verkiindigungsgeschehen (Ak-
tualprisenz des Christusereignisses) und die eucharistischen Gestalten als Verkiindigungs-
symbole (Verbalpridsenz des Christusereignisses in den Symbolen): Die Eucharistie wird so
zum Symbol der Eulogie und nimmt an deren katabatischem, anamnetischem und anaba-
tischem Charakter teil. Das theologische Prinzip leuchtet auf: Wo Origenes eucharistische
Wirklichkeit antrifft, kann er eulogisch deuten, wo eulogische Wirklichkeit, dort eucharistisch.
Die im Symbol anwesende Wortwirklichkeit ermoglicht der menschlichen Seele, mit dem
Logos zu kommunizieren. Die Arbeit leistet einen wichtigen Beitrag zur Erhellung der Spi-
ritualisierungstendenz eucharistischen Denkens; einerseits besteht diese in einer Ubertragung
traditioneller sakramentaler Vorstellungen auf Wortwirklichkeiten innerhalb (*Verwortung’)
und ausserhalb der kultischen FEucharistiefeier (‘Eucharistisierung’ der Verkiindigung und
Schrift), andererseits in einer Verinnerlichung, da das Christusereignis — und so Verkiindigung
und Sakrament — erst in der Seele des Menschen ihr Ziel erreichen. Platonische Erkenntnis-
metaphysik, alttestamentliche Worttheologie sowie ungelGste christologische Fragen wirken
ebenfalls spiritualisierend.»

Mit diesen Worten des Buchprospekts ist der Inhalt der vorliegenden Arbeit umrissen.
Lies ist Dogmatiker. Das ist der Sprache wie der Terminologie und auch dem Aufbau seines
Buches anzumerken. Seine Sprache ist nicht leicht zu lesen, und nicht immer ist klar, welchen
Inhalt die verschiedenen Termini abdecken.

Die Diskussion wird m. E. ihren Ausgang zu nehmen haben bei der Frage, ob Origenes in
den beiden in unserem Zusammenhang wichtigsten Texten, Matth.-Kommentar XI, 14 und
Matth.-Kommentar Ser. 85-86, die Eucharistie wirklich spiritualisiert. Moglich ist auch ein
anderes Verstindnis, wonach an den beiden erwihnten Stellen nicht die Eucharistie, sondern
die Erorterung der Gesamtoffenbarung Gottes im Mittelpunkt steht. Gottes Offenbarung voll-
zieht sich fiir Origenes in zwei Stufen: Gerechtigkeit und Liebe. Die Offenbarung hat fiir ihn
Strukturahnlichkeit mit Inkarnation und Eucharistie. Darum kann Origenes auch bei neutesta-
mentlichen Texten, die expressiv verbis von Eucharistie sprechen, von der Offenbarung Gottes
handeln.1 Rudolf Briindle, Basel

Heiko Augustinus Oberman, Werden und Wertung der Reformation. Vom Wegstreit zum

Glaubenskampf. Tiibingen, Mohr, 1977. XX + 500 S. 9 Abb. DM 68.—.
Von Obermans geplantem dreibidndigen Werk zum Thema «Spitscholastik und Reformation»
liegt hiermit der 2.Band vor (zum 500jdhrigen Jubildum der Tiibinger Universitit). Der
1. Band, der sich mit der Theologie Gabriel Biels (dem Tiibinger Schulhaupt der «via mo-
derna») befasste, um die Luther vorausliegende Tradition zu entschliisseln und in den Rahmen
der spitmittelalterlichen Theologie und Frommigkeit einzubetten, erschien 1965 («Der Herbst
der mittelalterlichen Theologie»). In der nun verdffentlichten Fortsetzung geht es darum,
den Weg von G. Biel bis zu den Anfingen der Reformation in Wittenberg, Ziirich und Ober-
deutschland aufzuzeigen, besser: die Bedeutung der via moderna in speziellerer Sicht fiir die
Reformation offenkundig zu machen. Das geschieht in drei Teilen: «Initia universitatis»; «Die
erste Tiibinger Schule»; «Reform und Reformation». Ein vierter Teil («Fundamente und Per-
spektiven») bringt Summenharts Traktat iiber die Zehnten und verschiedene weitere Quellen-
beilagen.

Hauptanliegen Obermans ist es, das Ineinander von Spitscholastik und Reformation zu
analysieren, besonders in diesem 2. Band. Darum baut er seine Arbeit auf das auch in der

1 Hingewiesen sei auf einen Aufsatz von H.-J. Vogt, der demnichst in Freiburger Zeits.
f. Philos. u. Theol. erscheinen wird.



Rezensionen 125

Sicht des Rezensenten notwendige Zusammen-Denken der mehr und mehr sich isolierenden
Fachgebiete: Spiatmittelalter, Renaissance, Reformation. Oberman stellt sich dieser Aufgabe
als Kirchenhistoriker, integriert in seine Darstellung aber die teilweise sehr schillernden po-
litischen, sozialen, wirtschaftlichen, kulturellen und administrativen Entwicklungen. Dass er
in diesem Zusammenhang schon auf «Anfinge der Gegenreformation» (S.304) hinweist, ge-
hort zu den zahlreichen Spezialissima seiner Forschung, z. B.: Der Konstanzer Weihbischof
Fabri «dokumentiert auf einzigartige Weise die Entwicklung von der mittelalterlich-katho-
lischen Kirche zur romisch-katholischen Kirche» durch Einfithrung des Konstanzer Pfaffen-
eides von 1523 und durch die Mobilisierung zahlreicher Universitdten. Oberman bringt iiber-
haupt — wie stets — viele Einzelheiten und 6ffnet dem Leser den Zugang zu bisher vollig un-
bekannten Quellen. Die Anmerkungen in seinem Buch belegen auf Schritt und Tritt seine
phinomenale Sachkenntnis.

Oberman sieht die Reformation nicht in allem auf Luther hin ausgerichtet und will sie
auch nicht in allem von Luther her bestimmt sehen. Luther ist gewiss Ausloser der Reforma-
tion gewesen und in vieler Hinsicht Kulminationspunkt der Reformation. Aber es hat neben
ihm klar erkennbare eigene und eigenstindige reformatorische Impulse gegeben, vor allem
in Oberdeutschland und im Schweizer Raum.

Beim Studium des Buches driangte sich fiir den Rezensenten eine kritische Frage in den
Vordergrund: Ohne Zweifel wollen die «Moderni» im Vorfeld der Reformation Welterfahrung
und Glaubenserfahrung als je zwei eigene Bereiche anerkennen und 6ffnen damit den Weg
der neuesten Naturwissenschaft, die sich am Experiment orientiert. Aber steht damit not-
wendigerweise in Zusammenhang die Befreiung der Theologie von der metaphysischen Um-
klammerung? Sie kann es, muss es aber nicht. Armin-Ernst Buchrucker, Frankfurt a. M.

Istvan Botta, Melius Péter ifjiisiga. A magyarorszdgi reformdcié lutheri és helvét irdnyai
elkiiloniilésének kezdete. = Humanizmus és reformdicié, 7. Budapest, Akadémiai Kiadd,
1978. 218 S. (Die Jugend von Peter Melius. Anfang der Trennung der lutherischen und
helvetischen Richtung der Reformation in Ungarn.) Mit einer deutschen Zusammenfassung.

Die Geschichte der Reformation in Ungarn enthidlt noch viele ungeklirte Probleme. Die

ungarischen Kirchengeschichtler haben es deshalb oft mit iiberlieferten Auffassungen zu tun,

die den tatsidchlichen Zustinden nicht entsprechen. Ein solches Problem ist die Scheidung der
lutherischen und der helvetischen Richtung. Die leitenden Personlichkeiten des 16. Jahrhun-
derts sind allzu leicht in die eine oder andere Richtung eingestuft worden.1

Die vorliegende Arbeit griindet auf jahrzehntelangen Forschungen. Es ist zu begriissen,
dass der Herausgeber der Schriftenreihe «Humanismus und Reformation» der Ungarischen
Wissenschaftsakademie, T. Klaniczay, diese Arbeit verdffentlicht hat. Denn, obwohl es sich
in dieser Studie nur um ein «Nebenprodukt» des eigentlichen Forschungsobjektes Bottas
handelt, macht der Leser die Bekanntschaft mit einem ausgereiften Reformationsforscher,
dessen kiinftige Forschungsergebnisse mit Spannung erwartet werden konnen. Er beschiftigt
sich mit der Jugendzeit eines der grossten Kirchenleiter der reformierten Kirche in Ungarn,
der unter dem Namen Peter Melius Juhasz bekannt ist. Die primiren Forschungen des Ver-
fassers iiber Gal Huszar, der gewisse Beziehungen zu Melius gehabt hat, fithrten ihn auf die
Spur, vollig neue Einzelheiten iiber Leben, konfessionelle Identitit und theologische Auf-
fassung dieses Mannes zu entdecken.

Botta zeigt mit einer iiberzeugenden Beweisfithrung, dass der junge Lehrer Peter Somogyi
aus Vagsellye, der zweimalig in die Gefangenschaft des katholischen Erzbischofs Miklos Olih
wegen seiner «reformatorischen Héresien» geraten ist, mit dem spédteren Pfarrer aus Debrecen
und Organisator der reformierten Kirche identisch ist. Um dies beweisen zu konnen, fiihrt er

1 Die bahnbrechende Arbeit von Jend Sélyom, Luther und Ungarn (Budapest 1933), hat
anhand biographischer Einzelheiten iiber leitende Theologen der ungarischen Reformation
eine neue Grundlage fiir diese Forschung geschaffen. Die grosse Monographie Tibor Schuleks
iiber einen der bedeutendsten Kirchenfiihrer des 16.Jahrhunderts, Peter Bornemisza (1535-
1584), hat diese Neuorientierung der Forschung beispielhaft gezeigt.



126 Rezensionen

eine genaue Analyse des Namens, der bekannten biographischen Daten (mit Kritik einer irre-
fiihrenden Datierung der Gefangenschaftszeit P. Somogyis, die bisher die Identifizierung ver-
hinderte), der Studienzeit in Wittenberg (wo Melius im ungarischen Coetus sich als Peter
Melius Simigius einschreiben ldsst) und — vielleicht am wichtigsten — seiner konfessionellen
Orientierung und theologischer Auffassung der Jugendjahre durch. Das letzte ist vermutlich
das Uberraschendste und doch vollig iiberzeugend: Peter Melius, der reformierte Kirchenleiter,
geboren ca. 1532, ist erst 1559 von seiner lutherischen Auffassung abgewichen. Dies geschieht
aber nur an zwei wesentlichen Punkten, ndmlich in der Christologie und in der Abendmabhls-
lehre. Hier schliesst er sich der Lehre von Bullinger an.

Die gesamte konfessionelle Wendung von Melius gehort in eine Zeit hinein, wo mehrere
leitende Gestalten der ungarischen Reformation sich zur helvetischen Richtung hinwenden
und einige sich sogar der antitrinitarischen Bewegung anschliessen. Botta zeigt den Gesamt-
zusammenhang dieser Wendung, die besonders durch Fehlinterpretationen der Auffassung
Melanchthons verursacht wurde. Solche spielten ndmlich in diesem Zusammenhang eine
wesentliche Rolle, und Melanchthon hat sich zu spdt gegen die Ausniitzung seiner Ansichten
verteidigt. Erst auf die energische Aufforderung der siebenbiirgischen Superintendenten und
Pfarrer antwortete er in einem Brief, der seine Position vollig klarstellt und keinen Zweifel
an seiner Treue zur lutherischen Reformation ldsst. Als solchen nach Ungarn gesandten Brief
identifiziert Botta den am 4. Februar 1560 geschriebenen und in Corp. ref. 9, 1039-40 als
Nr. 6819 veroffentlichten Brief. Aber die Wendung war schon bei vielen geschehen. Nur
wenige bleiben dem eigentlichen Melanchthon treu. Die Ausniitzung Melanchthons trotz
seines Protestes wird damit auch moralisch abgestempelt.

Zu dieser Wendung der ungarischen Reformation hat besonders die Deutung von Me-
lanchthons Kommentar zum Kolosserbrief (1557) beigetragen. Es ist deshalb nicht iiber-
raschend, dass die ersten helvetisch gefdarbten Ausserungen Melius’ in seinem Kol.-Brief-
Kommentar aus dem Jahre 1561 erscheinen. Damit ist der urspriinglich lutherische Kirchen-
mann selbst — mit Hinweis auf Melanchthon — zur helvetischen Richtung iibergegangen.

Die gelehrte Souverdnitdt und die logische Prizision, mit der Botta seine Studie durch-
fiihrt, ist eindrucksvoll und muss eigentlich fiir das gesamte Phinomen der reformatorischen
Richtungen und ihren inneren Auseinandersetzungen von grosstem Gewicht sein. Es wire zu
hoffen, dass er ausser der knapp gehaltenen deutschen Zusammenfassung seines Buches eine
ausfiihrlichere Studie internationalen Forschern zur Verfiigung stellen konnte. Der Leser des
Originals muss wiinschen, dass auf diese Verodffentlichung sein eigentliches Hauptwerk iiber
den nicht weniger bedeutenden ungarischen Reformator und Theologen des 16. Jahrhunderts,
Gal Huszar, bald folgen wird. Schon das vorliegende Buch zeigt, in welcher Weise die Kennt-
nis der ungarischen Reformationszeit auf manche Stromungen und konfessionellen Ausein-
andersetzungen der lutherischen und helvetischen Reformation von Wittenberg iiber Wiirttem-
berg, Basel, Ziirich und Genf neues Licht wirft. Vilmos Vajta, Strasbourg

Hans Schwarz, Qur Cosmic Journey. Christian Anthropology in the Light of Current Trends in
the Sciences, Philosophy and Theology. Minneapolis, Augsburg Publ. House, 1977. 379 S.
$7.95/12.95.

Die Auseinandersetzung mit den Naturwissenschaften ist heutzutage ohne Zweifel eine der vor-

dringlichen Aufgaben der Theologie. Das vorliegende Werk mochte iiberdies dem desorien-

tierten Christen ein Wegweiser bei der Beantwortung der Sinnfrage sein.

In einem ersten Teil werden die Ergebnisse der Wissenschaften — Physik (Einstein, Heisen-
berg, Planck usw.), Biologie (Darwin, Monod usw.), Anthropologie (Eibl-Eibesfeld, Lorenz,
Teilhard usw.) — aufgelistet, dabei angemerkt, dass diese ihre Voraussetzungen nicht schaffen,
sondern immer schon mitbringen. Die implizierte Systematik wird in die Alternative Pantheis-
mus-Theismus aufgelost, damit gezeigt werden kann, wie die Schrift ein neues Licht auf die
natiirliche Erkenntnis wirft, sie somit nicht ersetzt, sondern durchleuchtet. Dadurch wird es
moglich, in einem zweiten Teil das Ziel unserer «Cosmic Journey» zu beschreiben, was haupt-
sdchlich unter den Stichwértern «Siinde» und «Vorsehung» geschieht.

Dieser vorgefasste Plan iiberdeckt nun eine offene Auseinandersetzung zwischen Wissen-



Rezensionen 127

schaften und christlichem Glauben. Inhaltlich wird das an der Nebeneinandersetzung von
Abrissen wissenschaftlicher Erkenntnisse und theologischer Traktate sichtbar — letztere mit
«Schriftbeweis», Darstellung der Traditionsgeschichte usw. Dass bei einer derart umfassenden
Darstellung idrgerliche Karikierungen und Verkiirzungen vorkommen, ist fast unvermeidbar —
Schiller ist ein «German philosopher» (S. 177), Sigmund Freud wird als Dualist (Lebens- und
Todestrieb, S.171) und der katholische Theologe gar als Hegel-Schiiler beschrieben (S. 127) -
von den exegetischen Einseitigkeiten ganz zu schweigen — Exegese von Ps. 51 (S. 201) oder die
Erwidhnung der Wunder im A.T. und N.T. iiber dem gleichen Nenner (S. 247). In diesem Zu-
sammenhang lédsst sich fragen, welche Leser sich der Verfasser wiinscht: Gebildete Laien wer-
den aus den traktatmissigen theologischen Erlduterungen kaum Nutzen ziehen, und Theologen
werden nicht ohne Missmut beispielsweise die Auseinandersetzung mit der Astrologie (S.226),
die Darstellung des Naturrechts (S.234) oder das oberflichliche Kapitel iiber das Gebet
(S. 257 ff.) lesen. Die Moglichkeit, eine echte theologische Auseinandersetzung — was eine
Beschrinkung auf bestimmte Autoren oder Denkansdtze gefordert hitte — oder eine person-
liche Beschiftigung als direktes Angesprochensein von der Sache darzustellen, wird verspielt
zugunsten einer kaleidoskopartigen Theologie, die doziert statt fragt.

Die Hauptquelle fiir dieses Ungeniigen ist in der thetischen Philosophie zu suchen, in
welcher das Erkenntnisproblem fast ganz ausgeklammert ist. Das zeigt sich in der Behandlung
Kants, der nur zur Unterstiitzung oder Entkraftung bestimmter Thesen herangezogen (S. 127,
135 usw.), dessen Denkansatz aber nicht fruchtbar gemacht wird, so dass ein vollkommen un-
gekliartes Verhiltnis Wissenschaft—-Theoriebildung—Glaube das fragwiirdige Fundament des
Ganzen bildet. Der Autor bleibt denn auch im letzten Kapitel in problematischer Weise «in-
nertheologisch», wobei auch da noch unklar bleibt, wie vom christlichen Sinn der «kosmischen
Reise» gesprochen werden kann, ohne auf die Person Jesu und Tod/Auferstehung einzugehen
(auch wenn dies in einem anderen Werk desselben Autors bereits geschehen ist).

Wer sich dieser Mangel bewusst bleibt, kann dieses Kompendium wissenschaftlicher Theo-
rien fiir seine eigene Beschéftigung mit der Materie fruchtbar machen.

Paul Giirtler, Reinach, Kt. Baselland

Franz Bockle, Fundamentalmoral. Miinchen, Kosel, 1977. 340 S.

Die Fundamentalmoral Franz Bockles, des Bonner Moraltheologen, ist ein Meisterwerk nach-
konziliarer Ethik; es ist nicht nur fiir den katholischen Theologen von grosser Bedeutung.
Fiir diesen allerdings ist es in erster Linie geschrieben. Bockles Entwurf einer «theologisch
begriindeten realistischen Vernunftethik» (S. 304) hat seinen besonderen Ort im Rahmen der-
jenigen moralwissenschaftlichen Konzepte, die gegeniiber einer pointiert offenbarungsorien-
tierten Ethik (wie in der evangelischen Theologie z.B. bei K. Barth) eine Autonomie der
Ethik im christlichen Kontext vertreten. Das Besondere ist aber darin zu sehen, dass Bockle,
von der Voraussetzung ausgehend, dass die christliche Botschaft universale Botschaft fiir alle
Menschen sein will, eine Vermittlung anstrebt: Theologische Ethik soll als «theonom legiti-
mierte, gewissermassen als wahrhafte Autonomie» ausgelegt werden. Das geschieht, indem die
Fundamente des moralischen Handelns freigelegt und mit Bezug auf die thomistische Natur-
rechtstradition neu begriindet werden.

Der systematische Kern des ersten Teils (Der Mensch zwischen Anspruch und Erfiillung)
ist eine transzendentale Analyse der menschlichen Freiheit (§ 5B), die H.Krings folgt und
auch bei W. Schulz Belege findet. Sie besagt, dass der Grundakt der Selbstbestimmung oder
der notwendige Selbstvollzug des Menschen als Person ein Freiheitsvollzug als Anerkennung
«anderer Freiheit» ist: Vollzug der Freiheit als unbedingtes Sich-Offnen unter einem unbe-
dingten Anspruch. Weil aber das Problem der wirklichen Freiheit das Problem der Endlich-
keit des Menschen ist, kann sie sinn- und gehaltvoll nur als bestimmte und begrenzte Freiheit
gedacht werden: geschopfliche Freiheit, die Gott dem Menschen als autonomem sittlichem
Vernunftwesen gewidhrt. «Das Dasein unter dem Sollensanspruch erweist sich theologisch als
die notwendige Verfassung des Menschen, der sich nicht sich selbst verdankt, sondern als
Kreatur konstituiert wird» (S. 84).



128 Rezensionen

Das bedeutet also: Gott ist Grund und Grenze geschopflicher Freiheit als die Bedingung
ihrer Moglichkeit; Schopfung erscheint als ein Akt freilassender und darin beanspruchender
Freiheit. «Wir brauchen Gott nicht, um Erlaubnisse oder Verbote zu geben; aber wir sind iiber-
zeugt, dass erst die Anerkennung des Schopfers und das Wissen um unsere Geschopflichkeit
die Pflicht zum vernunftgemissen Vollzug der Freiheit begriindet» (S. 20). Das bedeutet weiter:
dass der moderne Autonomieanspruch, dessen Entwicklung von der idealistischen Subjekt-
philosophie zu einer transzendental-pragmatischen Theorie der Kommunikation Bockle nach-
zeichnet, erst durch das biblische «Denken von Gott im Modell der Freiheit» seine Erfiillung
findet. Wenn aber tragender Grund und letztes Ziel der freien Selbstfindung die vollkommene
Freiheit ist, das Gute schlechthin, Gott (S.122), so ist angesichts des wirklichen Menschen
Befreiung Erlosung von der Macht der Siinde. Siinde, so Bockle in einer subtilen Phino-
menologie des BGsen, ist Unglaube, ist «der Widerspruch, in den jeder Mensch gerit, wenn er,
der Begrenzte, sich des Absoluten habhaft wahnt» (S.93); das Kerngeschehen der Siinde ist
jener Selbstwiderspruch der sich verschliessenden Freiheit: aversio a Deo. Und eben: wenn
gerade das autonome, die Kreatiirlichkeit verleugnende Selbstverfiigen, welches eine von Gott
unabhingige Autonomie sucht, des Menschen Unfreiheit ausmacht, ist die christliche Freiheit
ein Herrschaftswechsel. Die theonome Existenz wird durch das befreiende wie existentiell in
Dienst nehmende Handeln Gottes in Christus christologisch geprigte Existenz. «Bindung an
die freimachende Freiheit» bedeutet daher auch, dass sich «aus der theologischen Legitimation
des Sollens im ganzen keine Absolutsetzung kategorialer sittlicher Urteile» ergibt (S. 84 £.).

Wie Bockle im zweiten Teil (Grundfragen der Normbegriindung) entfaltet, geht die Ethik
von der kreatiirlichen Annahme der Kontingenz aus. Und eben deshalb ist theonome Ethik
kommunikative Ethik, weil die menschliche Natur, bestimmt durch die Kommunikation mit
dem Absoluten, sich in ihrer personalen Freiheit zu sich selbst und der mitmenschlichen Welt
verhilt (S. 238).

In einem ersten Abschnitt (Das biblische Fundament) versichert sich Bockle ausfiihrlich der
biblischen Pramissen und Kriterien einer christlichen Ethik. Das ist ein zutiefst «evangelischer»
Uberblick, der zur Lektiire angelegentlich empfohlen sei. Mit H. van Oyen wird das «Bleiben
im Bund» eine grundsitzliche Qualitidt des richtigen Handelns nach alttestamentlicher Theo-
logie (als Theonomie) genannt (S. 182); «Kern und Mitte der Botschaft Jesu ist die Verkiindi-
gung der Basileia Gottes» (S.197). Die Ethik Jesu ist, wie die gesamte Verkiindigung, nicht
zu trennen von seiner Person, die Grundforderung des Evangeliums daher der Glaube (S. 201 f.).
Jesu Forderung zur Vollkommenheit ist einheitlich und verbindlich, die Unterscheidung in
Gebote und Rite deshalb problematisch (S.215). Die Rufe (Radikalforderungen) Jesu sind,
weil an die Wurzel der Verantwortung gehend, nicht in die kategoriale Form zwischenmensch-
licher Gesetze iibertragbar. Sie sind vielmehr «fordernde Verheissung und verheissende For-
derung»; sie rufen in der Antithetik zum Gesetz nach kritischer Priifung der in Frage
stehenden Werte und bediirfen aus dieser Antithetik heraus erst noch der Konkretion in sitt-
licher Abwigung: Die systematische Frage nach dem «usus legis» ist die nach der Ausarbeitung
des Themas «Gesetz—Evangelium-Gesetz» (S.210f.; 215). So begriffen aber ist das «Gesetz
des Christus» letztlich Christus selbst als die lebendige Norm christlichen Handelns und der
Existenzvollzug aus dem Glauben und der Hoffnung in der Liebe das Proprium christlicher
Existenz (S. 225 £.).

Ein zweiter Abschnitt (Natur-Erfahrung—Vernunft) unternimmt es, die Bauelemente fiir
einen plausiblen ordo bonorum im christlichen Sinnzusammenhang aufzuweisen. Leitend ist
dafiir wieder der Grundsatz, dass die Moral der Offenbarung die wahre Vernunftmoral sei
(S. 292). Weil dies ein Satz thomistischer Tradition ist, ldsst er es zu, die scholastische Natur-
rechtslehre mit den Einsichten der heutigen Humanwissenschaften und den anthropologischen
Voraussetzungen der zeitgendssischen Frage nach der Grundstruktur kommunikativen Han-
delns produktiv zu verbinden. Tatsidchlich hat sich, wie Bockle, der die kritische Erneuerung
der Naturrechtstradition selber entscheidend vorangetrieben hat, feststellt, in der Naturrechts-
debatte der Nachkriegszeit die Einsicht weitgehend durchgesetzt, dass die Geschichtlichkeit
und kulturelle Offenheit des Menschen von wesentlicher Bedeutung sind. Unter dieser Vor-
aussetzung kommt der von Thomas bevorzugten Formel «secundum rationem esse vivendum»



Rezensionen 129

vergleichsweise grosseres Gewicht als dem «secundum naturam» zu (S. 248 f.). Wohl bleibt der
Rekurs auf die Natur wichtig, um den Bedingungsspielraum anthropologischen Seins als grund-
legend fiir sittlich relevante Einsichten zu erfassen, d. h. nach W. Korffs Untersuchungen, die
«Unbeliebigkeit anthropologisch griindender Vernunft» zu bestimmen (S.267). Diese aber ist
es, welche die formalen Tendenzen, die «natiirlichen Neigungen» des Menschen zu sachhaft-
bediirfnisgerichtetem, konkurrierendem und selbstlos-fiirsorgendem Verhalten in ein materiales
Kulturmuster integriert. Je nachdem, welche dieser Tendenzen bevorzugt werden, ist auch eine
gewisse Pluralitdit von Ethiksystemen mdglich (S.267). Andererseits scheint jedoch gerade
mit Hilfe der Humanwissenschaften ein «intersubjektives Einverstindnis iiber sittlich relevante
Erfahrungsevidenzen» erreichbar zu sein, «konnte eine Kontinuitit von Werteinsichten er-
reicht werden, hinter die der Mensch nicht mehr zuriick kann, wenn er sein Leben verniinftig
human gestalten soll» (S. 284).

Zwei Prinzipien sind es nach Bockle, die zum Aufbau einer Wertordnung geeignet sind:
Fundamentalitit und Dignitdt. Das Leben ist der fundamentalste Wert, sinnerfiilltes Leben
aber bedarf eines Entwurfs, wie der Glaube ihn bietet (S. 286 f.). Genauer unterscheidet Bockle
zwischen Giitern und Werten: Werte sind streng genommen sittliche Qualititen des Willens,
Werthaltungen (Tugenden) wie Gerechtigkeit, Treue und Solidaritit. Giiter hingegen sind
pri-sittliche Werte wie grundlegend das Leben und die Menschenwiirde als der jedem Men-
schen aus sich selbst zukommende Wert (S.23) sowie die individuellen und institutionellen
Grundrechtsgiiter, die ihnen schiitzend zugeordnet sind. Wie Bockle angesichts der gegen-
wartigen Grundwertediskussion, aber auch gegeniiber einer Begriindung der Ethik bloss auf
die formalen Konditionen des Dialogs geltend macht, muss daher vor allem die Giiterordnung
diskutiert werden. Das geschieht durch kritische Einsicht, die den Wert der — kontingenten
und deshalb stets «relativen» — gegebenen Giiter feststellt, wihrend dann das sittliche Urteil
konkret und im Hinblick auf die Folgen des Handelns (teleologisch) abwégt, was getan werden
soll (S.258; 306 f.). Aber eben: Es gibt durchaus einen geistes- und kulturgeschichtlichen Pro-
zess, in welchem die Giiter und Werte prazise erfasst und definiert werden, einen Prozess,
der de jure, wenn auch nicht de facto irreversibel erscheint und seinen Niederschlag in den
Grundrechten der Kulturstaaten findet (S.284). Zu diesem Prozess des Verstehens tragt — in
einem gegenseitigen Bedingungsverhiltnis von Geistesgeschichte und Theologiegeschichte —
die Glaubenserfahrung der gesamten Kirche bei.

Bockle ordnet ihm in einem dritten Abschnitt (Der Beitrag der Kirche) auch die Kompetenz
des Lehramts zu, sie so relativierend.

Das Problem der christlichen Ethik sei nicht die Exklusivitit der vom Glauben geprigten
Normen, sondern ihre Kommunikabilitit, formuliert Bockle (S.290). Verstehbarkeit muss
jedoch nicht bedeuten, der Inhalt der christlichen Moral sei menschlich und nicht unter-
scheidend christlich. Er sei vielmehr menschlich und unterscheidend christlich zugleich, denn
der Sinnhorizont des Glaubens eréffne einen dynamischen Erkenntnisprozess, bei dem Glaube
und allgemeine menschliche Erkenntnis letztlich untrennbar zusammenwirken; die theologische
Anthropologie ist die Vermittlung (S. 297 £.).

Das fiihrt iiber die «autonome Ethik» nach A. Auer, J. Fuchs, B. Schiiller u.a. hinaus,
aber auch iiber W. Trillhaas, K. Lggstrup, G. Ebeling u. a., wie man nun hinzufiigen kann.
Die Probleme der Ethik sind heute okumenischl; es ist schade, dass Bockle so wenig Bezug
auf diese parallele Diskussionslage nimmt. Der Theonomiebegriff Bockles erinnert an P. Til-
lich, und im Hinblick auf den Prozess des Verstehens und das durch ihn vermittelte universale
und irreversible Niveau der Ethik denkt der Rezensent ganz dhnlich2.

1 Das lehrt z. B. A.Hertz, W.Korff, T.Rendtorff, H. Ringeling (Hrsg.), Handbuch der
christlichen Ethik (1978). Vgl. auch M. Honecker, Das Recht des Menschen (1978), S. 154 f,,
dhnlich wie D. Mieth, iiber die Motivation des Glaubens als Grundeinstellung, Grundaus-
richtung.

2 P. Tillich, Das religiose Fundament des moralischen Handelns: Ges. Werke, 3 (1965);
vgl. H. Ringeling, Neue Humanitit (1975), S. 74 mit Bezug auf T. Rendtorff.



130 Rezensionen

Das «unterscheidend Konfessionelles kommt gewiss zum Ausdruck, nicht nur im Argu-
mentationsweg, sondern auch in den dogmatischen Primissen selbst. Was heisst es und wozu
fiihrt es, dass letztlich fiir den Christen die Praxis allein zwar nicht sinnstiftend, andererseits
aber damit das menschliche Handeln keineswegs aus dem Heilsbezug ausgeklammert sein
konne? «Ihm eignet eine spezifische ‘Triagerschaft’, d.h., es ist gerade der Einsatz unserer
Freiheit, durch den wir unsere Erfiillung mitbereiten, genau wie es diese unsere menschliche
Geschichte ist, in der wir auf die verheissene Vollendung zugehen» (S. 296 f.). Aber auch im
Irrtum — wenn es denn einer ist — gibt es das konfessionelle Proprium kaum.

Hermann Ringeling, Bern

Manfred Kwiran, Vom naiven Biblizismus zum reflektierten Glauben. Religionsunterricht in
den USA. Geschichte, Theorie, Praxis. Wiirzburg, Stephansbuchhandlung, 1978. 298 S.
DM 28.—-.

Von religioser Erziehung ausserhalb Deutschlands oder der Schweiz erfahren wir nur hochst

selten etwas. So versucht die Zeitschrift «Der evangelische Erzieher» seit einiger Zeit, seine

Leser iiber die Verhiltnisse in anderen Landern und Kirchen zu orientieren, und in der Zeit-

schrift «Theologia practica» findet sich ab und zu auch ein Beitrag zum Problem. Uber die

religiése Erziehung in den USA gibt es jedoch ausser einigen religionspidagogischen Reise-
berichten keine fachkundigen Darstellungen in deutscher Sprache. Man ist deswegen gespannt
auf die Lektiire des hier anzuzeigenden Buches. Der Verfasser, viele Jahre in der religiosen

Erziehung in den USA titig und aus religionspidagogischen Studien in Europa iiber unsere

Verhiltnisse orientiert, versucht hier, das fast Unmdgliche zu meistern: eine Darstellung der

vielschichtigen Geschichte und der ebenso vielfiltigen heutigen Wirklichkeit religioser Unter-

weisung in den verschiedenen Kirchen und Denominationen der Vereinigten Staaten.

In einem 1. Kapitel, «Die historischen Voraussetzungen und sachlichen Hintergriinde»,
geht es dem Verfasser darum, die sehr verschiedenen Beziehungen zwischen Kirche, Staat
und Erziehungsinstitutionen in der frithen Geschichte der Vereinigten Staaten zu skizzieren
und die sehr unterschiedlichen Entwicklungen der Sonntagsschulbewegung, der Parochial-
schulen und der «Religion» in den Offentlichen Schulen wenigstens anzudeuten. Das 2. Kapitel
dient einer Darstellung der religiosen Erziehung im 20. Jahrhundert, der Inhalte und ihrer
Vermittler, der Programme und Methoden vom Kindergarten bis hin zur Erwachsenenbildung
und der spezifischen Verhiltnisse in den sogenannten Kirchenschulen. Das 3. Kapitel ist dann
der Praxis der religiosen Erziehung gestern und heute gewidmet, besonders aber der konser-
vativ-lutherischen Missouri-Synode. Ein breites Literaturverzeichnis und eine Sammlung
wichtiger Verfassungsurkunden der USA mit ihren fiir uns im Grunde fremden Bestimmungen
zur religiosen Erziehung schliessen das Buch.

Nach eigener Aussage des Verfassers geht es ihm nicht so sehr um eine Ideengeschichte
oder eine Theologiegeschichte der religiosen Erziehung in den USA, sondern eher um eine
Beschreibung der aus Laienaktivititen gewachsenen Praxis im Rahmen der Gemeinden, aus
denen erst spiat so etwas wie eine religionspidagogische Theorie entstanden ist. Die Folge
dieses Sachverhaltes war selbstredend fiir lange Zeit ein naiver theologischer Pragmatismus,
die Vernachldssigung jeglicher Grundlagenforschung im Blick auf die Adressaten und die
Inhalte religidser Erziehung und nicht zuletzt der auch heute noch anzutreffende Widerwille
gegeniiber wissenschaftlichen Bemiihungen in der Theologie. Inzwischen hat es aber auch in
den USA Entwicklungen gegeben, die zur Diskussionen iiber die religiose Erziehung gefiihrt
haben, unter anderem auch iiber die Bindung dieser Sparte menschlicher Erziehung an die
Kirchen.

Wichtig erscheint mir, auf einige Ergebnisse der Arbeit hinzuweisen:

1. Der Weg der religiosen Erziehung in den USA fiihrt von einer deutlichen Anlehnung
an europiische Verhiltnisse (Identifikation von Staat und Kirche mit enger Verbindung zwi-
schen kirchlicher und o6ffentlicher Erziehung in verschiedenen Zuordnungsformen) zu einer
zunehmenden LoOsung der Bindungen zwischen Kirche und Staat und einer eigenstindigen
religiosen Erziehung der Kirchen in vielfialtigen Formen.

2. Im Blick auf die inhaltliche Strukturierung geht der Weg von einer reinen Stofforien-



Rezensionen 131

tierung mit entsprechender Memoriermethode und Faktenindoktrination zu einer zunehmen-
den Beachtung der Adressaten der verschiedenen Altersstufen. Wichtige Begleiterscheinung an
dieser Stelle war die Entdeckung der Erwachsenenbildung, die z. B. auch fiir den Lehrer-
nachwuchs in Sonntags- und Kirchenschulen sorgte.

3. Wie in Europa spielt seit einigen Jahren auch die Problem- und Erfahrungsorientierung
eine Rolle, die in letzter Zeit dazu fiihrte, dass die Lern- und Lehrmittel weniger «erwachsen»
konzipiert wurden. Hier hat auch die phasenbezogene Auswahl biblischer Inhalte ihren Grund.

4. Wichtig ist auch die Unterscheidung einer konfessionell gepriagten kirchlichen Erziehung
der nachwachsenden Generation und einer undogmatischen Unterweisung im Rahmen 6ffent-
licher Schulen, wo die Schiiler verschiedenste Uberzeugungen diskutieren kénnen.

5. Das hier in Sicht kommende Ausbildungsproblem fiir kiinftige Lehrer ist noch nicht
gelost, ebensowenig iibrigens wie die Verhiltnisbestimmung zwischen ethischem Lernen und
religiosem Lernen.

6. Interessant ist die Feststellung Kwirans, dass der Lebensstil der Schiiler aus kirchlichen
Schulen und der aus offentlichen Schulen kaum zu unterscheiden sind. Hier liegen Probleme,
die auch uns bewegen sollten. Welche Funktion kann eine kognitive Vermittlung christlicher
Tradition fiir einen Schiiler in einer sikularen Gesellschaft haben? Mit anderen Worten heisst
das Problem, wie es mdoglich werden kdnnte, Kopf und Herz im Rahmen religioser Erziehung
zu erfassen, Freiheit des Denkens und Befreiung als Grundlage des Mutes zur Liebe.

An dieser Stelle miinden die Entwicklungen in den USA und in Europa in die gleiche
Problematik ein, die gelost werden muss, wenn religiose Erziehung weiterhin oder wieder sinn-
voll erscheinen soll.

Schade, dass der Druck des Buches so klein ist, die Vervielfdltigung schlecht und das
Aussere so unansehnlich. Abgesehen davon ist es dem Verfasser nicht gelungen, die Fiille der
englischen Zitate angemessen in seinen deutschen Text zu integrieren, und die Fiille oft gegen-
laufiger Entwicklungen in den verschiedenen Kirchen hat ihn trotz aller Bemiihungen daran
gehindert, einen klaren Ductus der Gedankenfiihrung zu erreichen.

Dennoch, wer iiber amerikanische Verhiltnisse in der religiosen Erziehung orientiert sein
will, ist auf das vorliegende Buch angewiesen.

Klaus Wegenast, Bern

Zeitschriftenschau

Schweiz. The Ecumenical Review 30,4 (1979): R. L. Shinn, Liberation, Reconciliation and
“Just Revolution” (319-32); M. M. Thomas, Social Justice and Just Rebellion (333-38); M.
Stohr, Violence as a Theological Problem (339-45); M. Thurian, Intercessory Prayer and Com-
munion in God and Within the Church (346-54). 31,1 (1979); J. M. Lochman, Towards An
Ecumenical Account of Hope (13-22); J. M. R. Tillard, Towards a Common Profession of
Faith (51-59). Internationale kirchliche Zeitschrift 68,4 (1979): B. Spuler, Die orthodoxen
Kirchen LXXVIII (173-98); J. Visser, Neue Wege in der Pfarrarbeit (199-210); M. Parmentier,
Die Gaben des Geistes in der frithen Kirche (211-29). Judaica 34,4 (1978): S. Schreiner,
Muhammads Rezeption der biblischen Jona-Erzéhlung (149-72); H. J. Haag, Midrasch Avkir
zu Gen. 2,4, II (173-84). Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz 134,23-24 (1978): J. Molt-
mann, Die Befreiung der Unterdriicker (354-57; 370-72). 135,1 (1979): V. Weymann, Neue
Zuginge zur Bibel (3-5). Neue Zeitschrift fiir Missionswissenschaft 34,4 (1978): L. Laver-
diére, Impérialisme missionnaire, sorcellerie et progrés. Les missionnaires et le christianisme
dans I’ceuvre d’Aké Loba (241-63); A. Plangger, 20 Jahre Mamob Press, II (264-90); J. Muckle,
Henry Landsdell, Leskov and Tolstoy. The Russian Travels of a ‘‘Missionary Prospector”,
1874-1888 (291-308). Reformatio 27,11/12 (1978): K. Marti, V. Weymann, I. Baumer, K. Bium-
lin, Zum Thema «Tod» (625-98). 28,1 (1979): E.Kisemann, Die Heilung der Besessenen
(7-18); G. Altner, Die Herausforderung durch die Krise. Perspektiven christlicher Verant-



	Rezensionen

