
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 35 (1979)

Heft: 2

Artikel: Entartete Gegenwart : Antimodernismus als Interpretament für die
Begegnung von Protestantismus und Nationalsozialismus in der
Weimarer Zeit

Autor: Nowak, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878479

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Entartete Gegenwart
Antimodernismus als Interpretament für die Begegnung von

Protestantismus und Nationalsozialismus in der Weimarer Zeit

Gastvorlesung in Bern am 31. Mai 1978

In der kirchlich-zeitgeschichtlichen Forschung sind bereits zahlreiche politische,
kirchenpolitische, sozialpsychologische und theologische Motive für die Öffnung
des deutschen Protestantismus zum Nationalsozialismus aufgezeigt worden. Dennoch

will eine schlüssige Gesamtdeutung des Phänomens noch immer nicht völlig
gelingen.

Kürzlich hat Rita Thalmann den Versuch gemacht, eine Phänomenologie des protestantischen

Nationalismus zwischen 1900 und 1945 zu entwerfen; dies in der Absicht, einen Beitrag
zur Faschismustheorie zu leisten und gleichzeitig den geschichtlichen Anteil protestantischer
Traditionen am Aufkommen des Nationalsozialismus präziser zu bestimmen.1 In dieser Arbeit
werden die Gebrechen des deutsch-protestantischen Geistes mit Begriffen wie vorindustriell
geprägtes Gemeinschaftsdenken, Obrigkeitsmystik, Patriarchalismus, Agrarromantik und
Zivilisationspessimismus beschrieben. Welt- und Glaubensverständnis der deutschen Protestanten
fusste nach Rita Thalmann auf einer metaphysischen Tradition, «profondément marquée par
la tradition piétiste de la soumission de l'homme à la conduite divine dans la famille, la
profession, le peuple». Ihr charakteristischster Aspekt sei eine «foi existentielle sans fondement
précis» gewesen.2 Eine solche Daseinsverfassung habe schwerlich zur Wahrnehmung
individueller Verantwortung und zur Bewältigung der Probleme der modernen Welt führen können.

- Grundstürzend neu sind die Thesen von R. Thalmann nicht. Sie stehen, wie der Gesamttenor
des Buches ausweist, in der Traditionslinie Edmond Vermeils, William Shirers u. a. Gewiss
unterschätzen sie in ihrem singularisierenden Ansatz den Faschismus als eine gesamteuropäische

Diktaturbewegung.3 Dennoch wohnt ihnen ein beträchtliches Mass an Wahrheit inne.

Selbstverständlich kann es nicht darum gehen, die sattsam bekannte Linie
Luther - Friedrich II. - Bismarck - Hitler erneut aufzugreifen. Hier sind die Akten
der Polemik seit längerem geschlossen. Im übrigen ist diese Linie von den Nazis
konstruiert und dann im angloamerikanischen Sprachraum in negativer Akzentuierung

aufgegriffen worden.4 Ebenso selbstverständlich wird es sein, dass eine
Uberschätzung, ja Verabsolutierung der «deutschen Wurzeln» uns nicht zu deren
Unterschätzung verführen darf. Damit sind wir in aller gebotenen Besonnenheit
aufgefordert, uns den deutschen Traditionen erneut zu widmen.

Von speziellem Interesse sind in diesem Zusammenhang die tiefgreifenden
Umbrüche seit der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts, hervorgerufen durch die
industrielle Revolution. Sie rollte in Deutschland später an als in den westeuropäischen
Ländern; sie war verspätet, wie schon die nationalstaatliche Einung, die überhaupt

1 Rita Thalmann, Protestantisme et nationalisme en Allemagne de 1900 à 1945, Dialogues
des Nations, 1 (1976).

2 Thalmann (A. 1), S. 468.
2 Zur Neubewertung des Faschismus im gesamteuropäischen Horizont vgl. die einleitenden

Passagen bei K. D. Bracher, Die deutsche Diktatur (31971).
4 H. Holborn, Origins and Political Character of Nazi Ideology: Political Science Quarterly

79 (1964), S. 542 ff.



K. Nowak, Entartete Gegenwart 103

erst die Voraussetzungen für die deutsche industrielle Revolution schuf. Neben der
Verspätung war für Deutschland eine ungeheure Entwicklungsdynamik charakteristisch

und schliesslich auch eine Entfaltung der industriellen Revolution mitten
hinein in eine noch immer feudal und monarchisch bestimmte Staats- und
Gesellschaftsordnung. Die industrielle Revolution-sie liess Deutschland nach der
Reichsgründung von 1870/71 in wenigen Jahrzehnten zu einem führenden Industriestaat

aufblühen - fand in einem Staat und einer Gesellschaft statt, die in ihren
politisch-sozialen und gesellschaftlichen Strukturen wie in ihren Wertprämissen
nach wie vor von dem Monarchen, dem Grossagrariertum und dem Militär
beherrscht blieben. Für das so entstandene, im Kern explosive Gebilde ist von Ralf
Dahrendorf der bekannte Terminus «industrielle Feudalgesellschaft» geprägt
worden.5 Nur zu einsichtig ist, dass in dieser eigentümlich deutschen Konstellation
auf dem Weg zum modernen Industriestaat schroffe «Antinomien» beschlossen
lagen. Gleichzeitig tönte der Ruf nach «Synthese», der «wie ein roter Faden die Wege

und Irrwege deutscher Politik» durchzog.6 In Deutschland durchkreuzten sich
egalitäre und elitäre, konservative und progressive, agrarische und urbane Tendenzen.

Die Folge- und Begleiterscheinungen des sozialen Wandels, hier vor allem der
emanzipatorische Kampf des Proletariats und der Kampf der politischen Parteien
um Demokratisierung des Herrschaftssystems, sind in Deutschland abgeblockt oder
in den Sog staatlicher Machtentfaltung hineingezogen worden. Nach 1918 muss-
ten die Antinomien der deutschen Wirklichkeit mit verstärkter Wucht fühlbar werden.

Die Interessengegensätze prallten - nicht mehr abgedämpft durch die
vermittelnde Institution der Monarchie - direkt aufeinander. So musste denn in der
Weimarer Republik der Ruf nach «Synthese» neuerlich an Faszinationskraft -
auch im deutschen Protestantismus - gewinnen, zumal es an der Wiege der Republik

nicht gelungen war, einen überzeugenden demokratischen Grundkonsens zu
artikulieren, dem integrierende Wirkung innewohnte. Ein energischer, aber doch
wohl unzureichender Versuch Friedrich Naumanns blieb auf halbem Wege
stekken.7

1.

Zu den charakteristischen sozialpsychologischen Begleiterscheinungen der
Generalantinomie «industrielle Feudalgesellschaft» gehörten im «Zweiten Reich»
Zivilisations- und Kulturpessimismus, also kollektivpsychologische Regressionen,
die angesichts des so gewaltigen und atemberaubenden Sturzes Deutschlands in die
Moderne auflebten und ihre Nahrung aus dem Traum von der «guten alten Zeit»

5 R. Dahrendorf, Gesellschaft und Demokratie in Deutschland (1965), S. 72.
6 Ebenda, S. 231.
7 Zum «Versuch volksverständlicher Grundrechte», den Naumann am 31. 3.1919 in die

Verfassungsberatungen der Weimarer Nationalversammlung einbrachte, vgl. Verhandlungen
der Nationalversammlung Bd. 336. Anlagen zu den stenographischen Berichten, Nr. 391.
Bericht des Verfassungsausschusses 18, Sitzung v. 31. 3.1919 (Antrag Nr. 82), S. 171-176, und
Rede Naumanns ebenda, S. 176-181. Vgl. auch F. Naumann, Werke, 2, S. 573 ff.



104 K. Nowak, Entartete Gegenwart

sogen. Auch im Untergrund des protestantisch-kirchlichen Bewusstseins im 19.
Jahrhundert lagen tiefverwurzelte Ressentiments gegen den Weg Deutschlands in die
Moderne bereit. «Die moderne Staats- und Gesellschaftsform, die technische
Naturbeherrschung und die wirtschaftliche Lebensform» konnten, um Ernst Troeltsch zu
zitieren, «mit dem Gedanken der älteren christlichen und kirchlichen Ethik nicht
mehr bewältigt werden. Die Zehn Gebote und der Katechismus konnten den
ethischen Grund des alten agrarischen und gewerblichen Deutschland durchdringen
dem öffentlichen Leben und seinen Problemen sind sie nicht mehr gewachsen.»8

Das evangelische Kirchentum im Deutschland des ausgehenden 19. Jahrhunderts

ist in seinen theologischen, ethischen und kulturellen Leitbildern mit Entwicklungen

konfrontiert worden, die so schnell nicht aufzuarbeiten waren. Schon die
grundlegende Umschichtung der Bevölkerungsstruktur innerhalb von nur sechs
Jahrzehnten stellte die Kirche vor eminente Probleme. Im Jahre 1871 lebten noch
63,9 Prozent der Deutschen auf dem Lande, 1910 waren es noch 40 Prozent, und
1933 war ihre Zahl auf 33 Prozent abgesunken.9 Die Verstädterung, die sich so
rasant vollzog, war von sozialen, kulturellen und schliesslich auch religiösen
Entwurzelungsprozessen begleitet. Welch zwiespältiges Bild offenbarte nicht der
Zustand Deutschlands dem Betrachter: auf der einen Seite die neuen Fabriken und
Prunkfassaden der Gründerjahre, auf der anderen die rasch aus dem Boden
gestampften städtischen Wohnsiedlungen und Mietskasernen mit einem auf sozial
niederer Stufe vegetierenden Proletariat, dessen geistige Not eher zunahm. Ein
zwiespältiges Bild zeigte auch die Kultur. Die wachstümlichen Traditionen einer
«Volkskultur» waren jäh unterbrochen, und die urbane Zivilisation war viel zu neu,
um dem Einzelnen einen echten Ersatz für gewohnte Lebens- und Denkformen,
eine spirituelle Heimat zu bieten. Der Theologe Adolf Schlatter fühlte sich bei
seinem Berlinaufenthalt (1893-98) bedrückt und fremd im Prunkbau der
Kaiser-Wilhelm-Kirche und liess sich vom «Jammer der Stadt» anfassen, «nicht nur von den

schmutzigen Vierteln im Norden, sondern vielleicht noch verderblicher in den
vornehmen Vierteln der Stadt».10 Pastor Neitzel sah in seiner Busstagspredigt von
1883 im Übergang zur grosskapitalistischen Wirtschaftsform einen «rasenden Tanz
um das Goldene Kalb», der oft genug zu den «schändlichsten Verbrechen gegen
Eigentum und Leben der Mitmenschen» führte.11 Bewegt wurden der allgemeine

s E. Troeltsch, Der Religionsunterricht und die Trennung von Kirche und Staat: F. Thim-
me/E. Rolffs (Hrsg.) Revolution und Kirche (Berlin 1919), S. 107.

« Diesen Zahlen liegt eine Unterscheidung zwischen ländlichen Gemeinden (unter 2000

Einwohner) und städtischen Gemeinden (über 2000 Einwohner) zugrunde. Sie wurde 1933 vom
Statistischen Reichsamt vorgenommen. Teilt man die 67 Prozent der Städtebewohner im Jahre
1933 noch weiter auf, ergibt sich: Landstädte (2000 bis unter 5000 Einwohner) 10,6 v. H., Kleinstädte

(5000 bis unter 20 000 Einwohner) 13,1 v. H., Mittelstädte (20 000 bis unter 100 000
Einwohner) 13,1 v. H., Grossstädte (über 100 000 Einwohner) 30,2 v. H. (Sonderheft Nr. 12 zur
Wirtschaft und Statistik, hrsg. vom Statistischen Reichsamt, 1934.)

A. Schlatter, Erlebtes (1924), S. 43 f.
u Pastor Neitzel, Predigt zum Busstag 1883: E. Ohly, Ich gedenke an meine Sünden. Eine

Sammlung von Predigten am Buss- und Bettage (Leipzig 1885), S. 126 ff. Zit. nach Karl Heinrich

Höfele: Geist und Gesellschaft der Bismarckzeit (1870-1890) (1967), S. 186-189.



K. Nowak, Entartete Gegenwart 105

Sittenverfall, Prostitutionsunwesen und Vagabundentum beklagt. E. C. Luthardt
brandmarkte schon in den siebziger Jahren die Sünden der höheren Stände wie
Erwerbssucht, Genusssucht, Sinnlichkeit und Unzucht. Er ging so weit, die
Sozialdemokratie als eine «Zuchtrute Gottes» einzustufen, die der bürgerlichen Gesellschaft,

wenn sie in ihrem Treiben fortfahre, zum «Totentanz» aufspielen werde.
«Die Französische Revolution würde ein Kinderspiel dagegen sein.»12 Es kommt
uns hier nicht darauf an, kritische Randbemerkungen zum Interpretations- und
Deutungsinstrumentarium der Konservativen zu machen. Für unseren Zweck
notwendig ist vor allem die Feststellung, dass die Konservativen einen Durchbruch
zur Vision der «secular city» nicht zu erzielen vermochten. Denn die Repristination
der Ideologie des «Christlichen Staates», die bei den Konservativen in den neunziger

Jahren zu konstatieren war und die einen recht eigensinnigen Adaptationsver-
such an den Staat und die Gesellschaft darstellte, wird man nicht im Ernst als
gangbaren Weg werten wollen. Erschwerend für die Orientierung wirkte sich freilich
die starke Position des konservativen Agrariertums und der kaiserlichen
Staatsbürokratie in den kirchlichen Gremien aus.13

Der deutsche Protestantismus hat die Widersprüche der «industriellen
Feudalgesellschaft» und ihren Gegensatz von agrarisch-feudal und industriell nicht nur
im tiefen Gegenwartsunbehagen des kirchlichen Konservatismus zum Vorschein
gebracht. Widerspruch und Gegensatz wurden sichtbar auch im Gegeneinander
von kirchlich-orthodox und theologisch-liberal. Die kirchlich-orthodoxe Richtung,
in institutioneller und geistiger Hinsicht mit der feudal-agrarischen Herrschaftsschicht

eng verbunden, erblickte ihr politisches Credo in Legitimität, Autorität,
Sozialpatriarchalismus. Die theologisch-liberale Richtung — sie war vornehmlich
an den Universitäten zuhause, da die Orthodoxie ihr das Eindringen in kirchliche
Repräsentativfunktionen nach Kräften verwehrte - ebenfalls auf einen Nenner zu
bringen, fällt schwerer. Der theologische Liberalismus im «Zweiten Reich» war ein
ausserordentlich vielschichtiges Gebilde. Dennoch lässt sich an einem Punkt
zweifellos eine generalisierende Aussage über ihn machen: Er war um ein positives
Verhältnis zur Moderne und ihrer Kultur bemüht, und sei es mancherorts auch nur
deshalb gewesen, um diese Moderne (auf dem Wege der Individualfrömmigkeit)
christlich zu durchsättigen. Ein zumindest geistiger Durchbruch zur modernen
industriellen Massengesellschaft und zur theologisch-ethischen Durchdringung des

kapitalistischen Massenelends gelang freilich auch dem Liberalismus nicht. Den
Liberalen, mochten sie nun im Protestantenverein oder im Kreise der Ritschlianer
und Harnackfreunde («Freunde der Christlichen Welt») ihre Heimat haben, ging
es (bei fast völlig fehlender politischer Aktivität)14 zwar um die Verwirklichung

12 E. C. Luthardt, Die modernen Weltanschauungen und ihre praktischen Konsequenzen.
Vorträge (Leipzig 18802), S. 178 ff.

is Zur Situation in Preussen Klaus-Erich Pollmann, Landesherrliches Kirchenregiment und
soziale Frage. Der evangelische Oberkirchenrat der altpreussischen Union und die sozialpolitische

Bewegung der Geistlichen nach 1890 (1973), bes. S. 19 ff.
14 So Uriel Tal, Christians and Jews in Germany. Religion, Politics, and Ideology in the

Second Reich, 1870-1914 (1975), S. 161 ff. Tal hat damit ein Problem erneut aufgegriffen, das



106 K. Nowak, Entartete Gegenwart

christlicher Impulse, etwa im Sozialbereich. In politischer Hinsicht aber war im
Umkreis von Liberalismus und Kulturprotestantismus ein «demokratisches Kaisertum»

vor 1918 bereits eine progressive Forderung. Es scheint, als ob bei den Liberalen

die Gestaltungsaufgabe der Zukunft dann vor allem auch durch die fortschreitende

Verinnerlichung eines christlichen Germanismus und neoidealistischen
Nationalismus überschattet und somit gleichsam aus dem Bewusstsein verdrängt worden

ist.
Wichtig scheint auch der Hinweis auf ein Problem, von dem kirchliche Orthodoxie

und die Vertreter theologisch-liberaler Konzeptionen im 19. Jahrhundert
gleichermassen betroffen gewesen sind und das in eine Phänomenologie des kirch-
lich-antimodernistischen Syndroms zentral einzubringen wäre. Es wird bezeichnet
durch das Stichwort Entfremdung.15 Die Entfremdung des Bürgers im Gefüge
seiner selbstgeschaffenen Welt ist ein Thema schon der ersten Jahrhunderthälfte.
Bereits Hegel hatte herausgearbeitet, wie sich das Bürgertum durch die persönliche
Selbstzwecklichkeit des Einzelnen in seinen Bedürfnissen, denen gegenüber die
anderen Einzelnen als ein Fremdes empfunden wurden, entfremdete. Vereinzelung
auf der einen, Abhängigkeit auf der anderen Seite galten Hegel deshalb als die
Prinzipien der bürgerlichen Gesellschaft. Eine Selbstregulation und Ausbalancierung

von Einzel- und Gemeininteresse bzw. von Individual- und Allgemeinwohl -
das Ideal des liberalen Manchestertums - war bei der gesteigerten Bedeutung der
individuellen Bedürfnissubjekte prinzipiell nicht mehr möglich. Auch eine Gründung

des Weltganzen aus dem Selbstbewusstsein des Einzelnen heraus konnte nicht
mehr gelingen, weil der Einzelne als Bedürfnissubjekt eben auch immer in objekthafter

Abhängigkeit von anderen stand und ihnen ausgeliefert war. Die Folge dieses

strukturellen Grundmusters war eine tiefgehende gesellschaftliche Entfremdung.
Dieser Entfremdungsprozess setzte sich fort gegenüber der Natur, konnte sie doch

nur noch unter Gesichtspunkten wie Bemächtigung, Ausbeutung, Inbesitznahme
gesehen und erlebt werden.16

In einem solchen selbstzwecklichen Gefüge musste nun eine Schicht innerhalb
des Bürgertums, deren gesellschaftliche Rolle sich gegenüber der reinen
Selbstzwecklichkeit als besonders spröde, letztlich konträr erwies, noch weiter entfremdet

werden. Es waren dies (neben dem Bildungsbürgertum mit seiner Wertehierarchie,

in der das Materielle ganz unten rangierte) die Träger der Religion,
einschliesslich der Repräsentanten der wissenschaftlichen Theologie. Das Leben als
Selbstzweck benötigte keinen anderen Zweck neben und über sich. Von daher
rührten die kirchlicherseits schon längst beklagte Fremdheit des Bürgertums dem
Christentum gegenüber, ja die bürgerliche Verächtlichmachung und Verspottung

vorher bereits von Fritz Stern, The Political Consequences of the Unpolitical German: History,
3 (1960), S. 104 ff., und Ralf Dahrendorf, Demokratie und Sozialstruktur in Deutschland:
Gesellschaft und Freiheit (1961), S. 260 ff., unter dem Gesamtaspekt des unpolitischen Bürgers
beleuchtet worden ist.

is Die folgenden Ausführungen basieren auf der Studie von D. Schellong, Bürgertum und
christliche Religion. Anpassungsprobleme der Theologie seit Schleiermacher (1975), S. 9 ff.

io Ebenda.



K. Nowak, Entartete Gegenwart 107

von Kirche, Pfarrer und Religion, die z. B. W. Lütgert bereits für die Jahrhundertmitte

mit reichem Material belegt hat.17

Theologie und Kirche mussten den Entfremdungseffekt, der sich durch Selbst-
zwecklichkeit und Abhängigkeit in der bürgerlichen Gesellschaft einstellte, mit
verstärkter Sensibilität empfinden. Zahlreich waren denn auch die Versuche, der
Entfremdung zu entrinnen und sie in der Gewinnung einer neuen Einheit des
Denkens, Fühlens und Glaubens zu überwinden. So war man kirchlicherseits, wie Schel-
long eindrücklich dargestellt hat, emsig bestrebt, die Nützlichkeit, Notwendigkeit
und Unentbehrlichkeit der Religion für alles «höhere Leben» nachzuweisen. Das
Ergebnis bestand allerdings oftmals nur im Ausbau «spiritueller Fluchtburgen», in
der theologischen Proklamation einer letztendlichen Geborgenheit, Freiheit und
Identität in und vor Gott. War auch dies nicht nur eine sublime Form der Anpassung

an die bürgerliche Welt, zudem unter erheblichen Verlusten an theologischer
Substanz, wie an W. Herrmann nachgewiesen worden ist?18 Man sieht schwerlich
den circulus vitiosus der bürgerlichen Gesellschaft mit einer solchen Strategie
durchbrochen.

Folgerichtiger war es, das bürgerliche Prinzipienkartell von Grund auf in Frage
zu stellen und damit freilich die bürgerliche Gesellschaftsform und -formation
schlechthin. Im Raum theologisch-konservativen Denkens ist dies durchaus gewagt
worden - freilich oftmals nur in der Weise, dass man in vorbürgerliche Stadien
zurückblendete. Derartige Rückblendungen lagen bereits im starren Festhalten an
einem Biblizismus vor, der über die Einsichten der modernen Philosophie und
Naturwissenschaften ebenso hinwegging wie im theologisch-ethischen Bereich über die
Entwicklung zur industriellen Massengesellschaft und immer noch an legitimistisch-
ständischen Ideen festhielt. Die Distanz zur modernen Welt vergrösserte sich mit
der Vehemenz ihrer Verneinung und äusserte sich im Festhalten an einer theo-
ontologischen Daseins- und Gottesschau, deren Gehalt nicht mehr auf die Moderne
hin thematisierbar war - es sei denn in der Negation und der kontradiktorischen
Entgegensetzung einer «heilen» Theo-Ontologie. In ihren ideologischen und
sozialpsychologischen Implikationen musste eine solche Art des Theologisierens eine
starke Verbindungsneigung zu solchen individuellen und überindividuellen
Daseinsformen haben, die (scheinbar) die geglaubte Theo-Ontologie verifizierten.

Zivilisationskritische Regressionen grösseren Ausmasses sind im Zweiten Reich
durch die Identifizierung mit dem Imperium Germanicum überlagert worden. Sie

blieben gleichsam die Sache von Aussenseitern wie Paul de Lagarde, Julius Lang-
behn19 und einer schwärmerisch-romantischen Jugendbewegung. Immerhin, der

17 Wilhelm Lütgert, Die Religion des deutschen Idealismus und ihr Ende, 3. Höhe und
Niedergang des Idealismus (1925), S. 350 ff.

is Schellong (A. 15), S. 87 ff.
is Fritz Stern, Kulturpessimismus als politische Gefahr. Eine Analyse nationaler Ideologie

in Deutschland (1963; Original: The Politics of Cultural Despair). - Als ein signifikanter
Ausdruck antimodernistischer Mentalität ist auch die weitverbreitete Agrarromantik des 19.
Jahrhunderts in Deutschland anzusprechen. Vgl. dazu Klaus Bergmann, Agrarromantik und
Grossstadtfeindschaft, Marburger Abhandlungen zur Politischen Wissenschaft, 20 (1970).
Man wird in diesem Zusammenhang allerdings, wie Bergmann S. 11 ff. feststellt, beachten



108 K. Nowak, Entartete Gegenwart

Erste Weltkrieg erschien dann als eine Befreiung aus den Zwängen des Alltags, als
ein Erneuerungs- und Verjüngungsbad der Nation, in dem das deutsche Volk sich
auf die alten, schon halb verschütteten Quellen seiner selbst zu besinnen schien.
Volkshaftes Gemeinschaftserleben, seelische Steigerung in Tod und Opfer für das

Vaterland sind die in der evangelischen Kriegspredigt 1914-18 homiletisch gepriesenen

Wirkungen des Krieges gewesen. Predigten kirchlich-orthodoxer und liberaler

Observanz waren an diesem Punkte vielfach auf einen Ton gestimmt.

2.

Die militärische Niederlage des kaiserlichen Deutschland und die Novemberrevolution

von 1918, vorher schon die proletarische Revolution in Russland,
markierten das Ende des bürgerlichen Zeitalters. Für das Bildungsbürgertum endigte
in der Weimarer Republik eine Epoche, «die nicht nur das neunzehnte
Jahrhundert umfasste, sondern zurückreichte bis zum Ausgang des Mittelalters, bis zur
Sprengung scholastischer Bindungen, zur Emanzipation des Individuums, der
Geburt der Freiheit... kurzum, die Epoche des bürgerlichen Humanismus».20

Das konservativ-protestantische Agrariertum und das Bürgertum in Deutschland

und Europa hatten bereits das ganze 19. Jahrhundert hindurch der revolutionären

Heraufkunft des «vierten Standes» mit Ablehnung entgegengesehen. So ist
schon das protestantische Einstellungsverhalten zur Französischen Revolution nach
anfänglicher Sympathie weitgehend von Feindschaft, Misstrauen und Verdammung
geprägt gewesen.21 Mit der politischen Formierung des Proletariats in Deutschland
in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts hatten sich die deutsch-evangelischen
Aversionen gegen die «zerstörerischen Mächte des Umsturzes» schrittweise
konkretisiert. Das sozialemanzipatorische Ringen der Sozialdemokratie wurde vielerorts

als handfeste Bedrohung des politisch-sozialen status quo gewertet. Der Kampf
der Sozialdemokratie führte zwar auch in der Kirche zu einer stärkeren Beachtung
der sozialen Frage, aber sie aufzugreifen und anzupacken hiess dennoch nur, sie

im Rahmen der vorgegebenen Ordnung zu lösen.
Bei einer prinzipiell antirevolutionären Grunddisposition erschienen die

proletarische Revolution in Russland und die deutsche Novemberrevolution in
christlich-protestantischer Perspektive als politisch-sozialer Ausdruck eines metaphysischen

Ansturms gegen alle Ideale des alten Europa und der christlich-abendländi-

müssen, dass es in Deutschland auch einen Städtestolz gegeben hat, der insbesondere von den
alten Reichsstädten ausging, wie es andererseits im Zeitalter der Aufklärung durchaus auch

Agromanie gegeben hat (Rousseau!). Zur agrarromantischen Bewegung im protestantischen
Bereich gehörte die seit 1907 mit der eigenen Zeitschrift «Die Dorfkirche» vertretene
Dorfkirchenbewegung.

so So Thomas Mann in einem seiner zeitkritischen Exkurse im Doktor Faustus (Berlin
1965), S. 479.

2i Dazu neuerdings Edward Dixon Junkin, Religion versus Revolution. The Interpretation
of the French Revolution by German Protestant Churchmen, 1789-1799 (1974), bes. Kap. 3

(Religion: Prescription for a Diseased Generation).



K. Nowak, Entartete Gegenwart 109

sehen Kultur. Mit verstärkter Wucht kehrten nach dem Zusammenbruch des
Kaiserreichs die gefühlsmässigen Affekte des Protestantismus gegen den modernen
Geschichtsverlauf zurück und verbanden sich mit Hass und Angst vor den
revolutionären Erscheinungsformen des Modernisations- und Zivilisationsprozesses. Die
Hinwegfegung geburtsständischer Institutionen, die Ersetzung des kaiserlichen
Gottesgnadentums durch die «Herrschaft der Strasse» bestätigte tiefliegende
Ressentiments. Der religiös-liberale G. Traub stimmte 1918 den Konservativen in
ihren antizivilisatorischen Affekten ausdrücklich zu: «Endlich warnten die
Konservativen von jeher vor Grossstadtluft und Grossstadtgefahren. Darin hat ihnen
der Krieg recht gegeben. Ein Volk ohne den Erdgeruch der Scholle verkommt.»22

Die kirchlichen Äusserungen in den zwanziger Jahren bieten in bunter Fülle
Beispiele für Zivilisationspessimismus. Die «Wohnungsnot der Gegenwart» machte
der Kirche das Problem der Verstädterung neu sichtbar. Im Bereich pfarramtlicher
Tätigkeit war es die anonyme massenhafte Grossstadtgemeinde. Die «Verwilderung»

der öffentlichen Moral, insbesondere der Sexualmoral (Kampf gegen § 218),
die «Asphaltkultur» in Theater, Presse und Funk, freidenkerische Propaganda,
«Gotteslästerung» in Wort und Bild (G. Grosz) wurden lebhaft beklagt und als

Folgeerscheinungen des modernen Zivilisationsprozesses gekennzeichnet.
Verantwortlich waren die Juden, die Sozialisten und Kommunisten.

J. Schneider schrieb 1926 nach einer zornigen Philippika über die «Kulturzustände» in
Deutschland: «... dennoch und trotz allem: vexilla regis prodeunt. Es ist doch nicht das deutsche

Volk als solches, von dem die oben gegebene deprimierende Charakteristik zu gelten
habe, sondern es sind die Untermenschen (sie!) in ihm, die Undeutschen nach Abstammung
und Gesinnung; die, welche längst schon den Mammon zu ihrem König erkoren haben Aus
der verfaulten Kulturzeit steht dennoch ein neues Geschlecht auf, das deutsche Treue und
christlichen Glauben desto fester ins Herz nimmt, und ihre Zuversicht auf bessere Zeiten wird
nicht Illusion sein, wie so manche im Nebel zerflossene Ideale der Vergangenheit.. .»23

Seine eigentliche Stosskraft entfaltete das antimodernistische Syndrom jedoch
erst in Verbindung mit den politischen Bedingungen, unter denen Deutschland
nach dem Ersten Weltkrieg lebte. Die Proklamierung der demokratischen Republik,
die Einordnung Deutschlands in das Versailler Vertragssystem unter entwürdigenden

moralischen Vorzeichen, kurz, die innere und äussere Lage Deutschlands nach
1918, die massive Abwehrreaktionen hervorrief, haben als katalytisches Moment
für Gegenwartsverneinung gewirkt und diese Gesinnung in amalgamierender
Verbindung mit restaurativen politischen Desideraten geschichtsmächtig werden
lassen.

Das Gegeneinander antagonistischer Kräfte, in den immer wieder erstickten
Aktionen des deutschen Proletariats ebenso sichtbar wie im allmählichen Einrük-
ken der politischen Rechten in die republikanischen Entscheidungs- und Macht-

22 Zit. nach G. Mehnert, Evangelische Kirche und Politik 1917-1919. Die politischen
Strömungen im deutschen Protestantismus von der Julikrise 1917 bis zum Herbst 1919 (1959),
S. 145 f.

23 J. Schneider: Kirchl. Jahrb. 53 (1926), S. 532 ff.; S. 537. Hier wird auch auf eine
Rezension im Protestantenblatt, 14 (1925), zu Zuckmayers «Fröhlichem Weinberg» verwiesen. Sie
stand unter der Überschrift «Verpestung der deutschen Schaubühne».



110 K. Nowak, Entartete Gegenwart

Zentren, sah die evangelische Kirche von Anfang an als einen Teil der
vaterländisch-konservativen und neoromantischen Reaktion auf den sozialen, wirtschaftlichen,

politischen und kulturellen Wandel, der sich, trotz allem, nach der Revolution

weiter vollzogen hatte. Ablehnung der von den Siegermächten «oktroyierten»
westlichen Demokratie, Ablehnung auch eines urban-zivilisatorischen Wertgefüges
und einer «kollektivistischen Masse», die, wie es hiess, in den Zentren
«grossstädtischer Unkultur» ihren «zweifelhaften Vergnügungen» nachging und vom
Geist des Mammonismus und von religiöser Gleichgültigkeit beseelt war, bargen
sozialpsychologisch eine latente Aufstandsbereitschaft gegen die Moderne.

Das Referat von Paul Althaus auf dem Königsberger Kirchentag von 1927
brachte die antimodernistischen Ressentiments, das tiefe Unbehagen an dem
politisch-sozialen und kulturellen Bild, das Deutschland in den zwanziger Jahren in
kirchlicher Optik bot, zum Ausdruck.

«Von hier aus nun erscheint die deutsche Gegenwart weithin als schmerzliche Entartung.
Unser Volk, so hören wir, hat sich selbst verloren. Verloren an die Zivilisation, verloren an die
Fremde. An die Zivilisation: sie bedeutet rationale Organisation statt des gewachsenen Organismus,

Zersetzung zur Masse statt Gliedlichkeit am Volksleibe, 'Gesellschaft' unverbundener
Einzelner statt organischer Gemeinschaft, Entwurzelung und Entheimatung, äusserlich und
innerlich, statt äusserer und innerer Bodenständigkeit; Enterbung statt Leben aus dem Erbe
der Väter; in vieler Hinsicht kann man sagen, vaterlos, mutterlos, ohne 'Stammbaum', ohne
Geschichte, statt der Verwurzelung in tragender Überlieferung, Sitte und Form - die an das
Fremde. Man denkt dabei zunächst an die Deutschen unter fremder Herrschaft... Aber die
Fremde ist eine Macht auch in der Heimat. Die Überfremdung unserer Literatur, des Theaters,

der Künste, der Mode und der Feste, des Parteiwesens und der öffentlichen Dinge, die
Preisgabe an volklose Geldmächte ist quälend zum Bewusstsein gekommen. Zivilisation und
Überfremdung sind schliesslich auch schuld an der Zerrissenheit unseres Volkes, an dem Geist
des Klassenkampfes, der die Volksgemeinschaft zersetzt.»24

Nichts bezeichnet wohl deutlicher das protestantische Gegenwartsverständnis in
den zwanziger Jahren als der rapide Verfall des Kulturprotestantismus. Noch im
Jahre 1919 (auf dem ersten Kirchentag nach der Novemberrevolution) hatte der
theologisch-liberale Professor Arthur Titius unter der Überschrift «Evangelisches
Christentum als Kulturfaktor» das kulturprotestantische Fortschritts- und Bildungsideal,

das er mit Begriffen wie Persönlichkeitsideal, Erziehung zur Freiheit,
Vertrauen, sozialer Ausgleich umschrieben hatte, in das Gefüge der nachrevolutionären

Kultur, ja der Weltkultur einbringen wollen. Die Reaktionen im Plenum, als
Titius seine positive Haltung zum Völkerbund klarmachte und für ein
antimilitaristisches Denken plädierte, hatten dann erkennen lassen, wie schwach das

kulturprotestantische Ideal eigentlich schon war.25 Zumal wenn es sozial und politisch
progressive Züge trug, etwa in der Forderung, Liberalismus und Sozialismus
miteinander zu verbinden, oder auch im Bekenntnis zur parlamentarischen Demokratie,

war es kirchlicherseits sofort desavouiert. Ein Demokrat wie Troeltsch und
mit ihm parteipolitische Gesinnungsfreunde wie M. Rade, O. Baumgarten hatten

P. Althaus: Verhandl. des 2. Deut. Evang. Kirchentages in Königsberg 1927, S. 204-224;
S. 205 f.

25 A. Titius: Verhandl. des (ersten) Deut. Evang. Kirchentages in Dresden 1919, S. 145-153.



K. Nowak, Entartete Gegenwart 111

den kirchlichen Konservatismus gegen sich und waren in der Kirchenpresse üblen
Diffamierungen ausgesetzt.26

Das Schicksal des Kulturprotestantismus nach 1918, das in seinem unaufhaltsamen

Niedergang und Verfall bestand, war freilich von lange her angelegt.
Zersetzungserscheinungen begannen schon im 19. Jahrhundert. Die Preisgabe liberaler
Toleranz- und Humanitätsideale, schliesslich auch die theologisch-philosophische
Schwäche, die Aporien der Subjekt-Objekt-Dialektik im Gefolge neukantianischer
Philosophie zu bewältigen, hatten den religiösen Liberalismus und seine
kulturprotestantischen Aspirationen von innen her unterminiert. Die kulturkritische
Stimmung nach dem Ersten Weltkrieg, ausgelöst durch das Schockerlebnis eines

gigantischen Mordens, bei dem in den Schützengräben auch der Glaube an das

«Grand Être» (M. Scheler), das fortschrittsfreudig-weltbürgerliche Hoffen
überhaupt, zu Grabe getragen worden war, musste den Kulturprotestantismus im Mark
treffen.

Zahlreiche Vertreter des religiösen Liberalismus wurden nach der Beobachtung von Walter
Nigg «gleichsam über Nacht aus Vertretern einer fortschreitenden Offenbarung zu Anhängern
der exclusivsten Orthodoxie».27 Politisch wussten sich ohnehin nicht alle Religiös-Liberalen
den Prinzipien des weltanschaulich-politischen Liberalismus verbunden. Einige Religiös-Liberale

schwenkten seit der Mitte der zwanziger Jahre sympathisierend in die anti-orthodoxen
völkisch-christlichen Bewegungen ein, z. B. Heinrich Weinel, Georg Wobbermin, Bernhard
Dörries. In diesem degenerierten, völkisch durchsättigten religiösen Liberalismus wurden dann
gleichzeitig auch massiv antimodernistische Töne laut.

Die Konservativen wiederum gewannen ihre ablehnenden Beurteilungskriterien für die
Gegenwart, indem sie die vergangene Grösse des Kaiserreichs antithetisch gegen die Misere der
Gegenwart ausmünzten. Trotz mancher Einsicht in die «Brüchigkeit» und «Verlogenheit» der
alten Gesellschaft wurde diese noch immer als heile Welt empfunden. Derartige rückwärts
gewandte Träume an geistlichen Kaminen dienten der autoprotektiven Abbiendung einer
geschichtlichen Situation, die zu akzeptieren man sich innerlich nicht fähig fühlte. Man trauerte
den Zeiten nach, als der «deutsche Arbeitsmann» noch getreulich seinen Pflichten nachging
und nicht mit «unverschämten» Lohn- und Arbeitszeitforderungen auftrat. Dabei kontrastierte
die konservative Entartungsthese in kräftigen Farben «Einst» und «Jetzt».26 Die Glorifizierung
der Vergangenheit, die das Material ihrer wehmütigen Apotheosen im «heiligen evangelischen
Reich deutscher Nation», im Kaiserkult und im Kriegserlebnis des August 1914 fand,
korrespondierte mit einer in religiösen Tiefenschichten angesiedelten Verdammung der jüngsten
Geschichte und derer, die für sie verantwortlich waren. Bruno Doehring sprach vom «Kainsmal»
der Revolution und hob sie damit in die biblischen Dimensionen von Fall und Entartung des

Menschengeschlechts.29 Unkritische Rückwärtsorientierung, die die Fehler und Schwächen des

alten Systems in dem Masse aus dem Gedächtnis verdrängte, wie sie Vergangenheit und
Gegenwart in das Schema heile und unheile Welt presste, konnte nur in der Restauration der
alten Staats- und Gesellschaftsordnung die Zukunft Deutschlands sehen, wenngleich - und dies

29 Mehnert (A. 22), S. 151 ff. Die bekannte Resignation Troeltschs in seinen letzten Lebensjahren

wird neuerdings auf politische Motive zurückgeführt. Vgl. besonders seine briefliche
Äusserung nach der Ermordung W. Rathenaus bei K.-E. Apfelbacher/P. Neuner (Hrsg.), Ernst
Troeltsch. Briefe an Friedrich von Hügel 1901-1923 (1974), S. 131 f. (Brief v. 25. 7.1922).

27 W. Nigg, Geschichte des religiösen Liberalismus, Entstehung, Blütezeit, Ausklang (1937),
S. 396.

26 Vgl. z. B. Hamburgisches Kirchenblatt 15 (1918), S. 351; DPfBl. Jg. 1924, S. 198.
29 B. Doehring, Mein Lebensweg zwischen den Vielen und der Einsamkeit (1952), S. 91.



112 K. Nowak, Entartete Gegenwart

war das eigentlich Paradoxe - an die Möglichkeit einer Restauration nicht mehr geglaubt
wurde.

Ganz anders eingestellt waren die jungnational-neokonservativen Kräfte, die seit
der Mitte der zwanziger Jahre immer vehementer in die kirchliche Landschaft
einrückten. Ihre Gegenwartsverneinung, noch irrationaler aufgeladen als die
glorifizierende Haltung der alten Konservativen, ging weit hinter das «Zweite Reich»
zurück - bis hinter den Beginn der Moderne selbst. Diesen «Jungen» war die
Gegenwart in einem viel tieferen Sinne fragwürdig geworden, als es die alten Konservativen

in der (relativen) Ungebrochenheit ihrer theologischen Ontologie jemals
begreifen mochten. Für sie war das Abendland an einem Wendepunkt angelangt.
Die Allmacht des (bürgerlichen) Geistes war ihnen in den Materialschlachten des

Krieges ins Wanken geraten. Neue Erkenntnisse auf dem Gebiet der Psychologie
(etwa durch S. Freud) und der Naturwissenschaften schienen zudem die Wirklichkeit

neu zu verrätsein. Die allgemeinen Reaktionen gegen den «Materialismus» in
den Wissenschaften, in der Kunst und Religion wurden zur Absage an aufgeklärtrationales

Denken überhaupt. Antizivilisatorisch und antimodernistisch waren die
neokonservativen Konzeptionen in ihrer Degradierung der Vernunft, des Individuums

und einer mythisierenden Auffassung von Geschichte, Staat, Gemeinschaft,
Politik. Edgar J. Jung, von Hause aus Protestant,30 hat es in seinem für diese Richtung

zentralen Werk als Aufgabe formuliert, «die sozialen Formen einer kommenden,

mythosbeherrschten Zeit in ihren Umrissen an(zu)deuten», und bekannt: «Die
Weltanschauung, die hier entwickelt wird, lässt sich nicht erlernen, sondern nur
erleben.»31

Der elitäre Protest gegen das Massenzeitalter, in sich selbst bereits eminent
antidemokratisch, fand seinen komprimierten Ausdruck im Führermythos. Auch dies

war eine ideologische Fixierung, in der sich alte und junge Konservative, mochten
die Begründungs- und Erlebniszusammenhänge auch andere sein, trafen. Die
Verlagerung der in den modernen Massendemokratien praktizierten Konfliktlösungsmodelle

in eine integrierende korporative Persönlichkeit, letztlich die Preisgabe
von Volkssouveränität und Mündigkeit des Bürgers, machte gleichfalls die Sehnsucht

nach einem «Zurücktauchen» deutlich.
Da Kritizismus, Relativismus und Positivismus sogar in der als offiziell geltenden

Staatstheorie als das weltanschauliche Prinzip nicht nur des Liberalismus,
sondern auch der Weimarer Demokratie bezeichnet worden sind, da dieser Relativismus

- einst ein emanzipatorisches Element - jedoch mit dem fortschreitenden
Ansturm gegen die Vernunft zersetzt wurde, musste eine energische Umschaltung zu
rational nicht mehr hinterfragbaren «Gewissheiten» erfolgen. Begünstigend war

so K. Breuning, Die Vision des Reiches. Deutscher Katholizismus zwischen Demokratie
und Diktatur (1929-1934) (1969), S. 107 ff.

si E. J. Jung, Die Herrschaft der Minderwertigen. Ihr Zerfall und ihre Ablösung durch
ein neues Reich (19302), S. 8 f. Der Neokonservatismus und Jungnationalismus der endzwan-
ziger Jahre wurde im kirchlich-theologischen Bereich u. a. durch die Konzeptionen von P.
Althaus, E. Hirsch, F. Gogarten, auf dem publizistischen Sektor durch W. Stapel, unter den
kirchlichen bzw. kirchenpolitischen Gruppierungen durch Teile der Christlich-Deutschen Bewegung,
des Evangelischen Bundes u. a. mit getragen.



K. Nowak, Entartete Gegenwart 113

der Umstand, dass, wie G. Leibholz damals feststellte, die Weimarer Republik es

nicht verstanden hatte, einen festen «bloc des idées incontestables» aus sich
herauszustellen.32 Dies war allerdings wegen der antithetischen Struktur von Staat und
Gesellschaft, die aus der Novemberrevolution hervorgegangen waren, auch schwer
möglich.

Als ein weiteres Moment in den irrationalen Vergewisserungen, die im Rückzug

auf transsubjektive und transrationale Werte wie Volk, Nation, Organismus
und Führertum bestanden, bot sich der Rassengedanke an. Bereits Gobineau hatte
durch eine ideologistisch abgefälschte Rassenanthropologie den demokratischen,
sozialistischen und liberalen Entwicklungen des 19. Jahrhunderts entgegenzuarbeiten

versucht, indem er das ancien régime auf rassischer Grundlage neu zu
konstruieren gedachte.33 In der Krisenstimmung nach dem Ersten Weltkrieg wurden
elitäre Rassengedanken auf breiter Front rezipiert, um auf gleichsam
«naturwissenschaftlicher» Grundlage Vermassung und Kollektivismus ideologisch abzuwehren.

In der evangelischen Kirche ist der Rassenmythos - bei aller partiellen Bejahung

der «Gottgeschenktheit» der Rassenordnung selbst bei Konservativen - nur
in ausgesprochen christlich-völkischen Kreisen aufgenommen und mitgetragen
worden. Der vergottenden Anbetung von Blut und Rasse und damit verbundenen
sakralisiert-ethnischen Reinheitsvorstellungen stand der Souveränitätsanspruch Gottes

unversöhnlich gegenüber. In dem anti-individualistischen Gehalt des Rassenmythos,

der dazu diente, Erlösung aus ratiobestimmter Vereinzelung zu bringen,
wusste man sich jedoch gleichgesinnt. Für einen evangelisch-kirchlichen Vertreter
des Rassengedankens, Dompfarrer F. Wieneke, war die Rasse der eigentliche
«Kern aller nationalen Selbstbehauptung», den er bei den Volkstumstheologen
noch vermisste. Hier vollzog sich für ihn die absolute Bindung an einen nicht mehr
hinterfragbaren Wert: «an die ewigen Grundlagen der Natur».34 Die politische
Ethik deutsch-christlicher Theologen, sofern man bei der Theorieabstinenz dieser

Richtung überhaupt durchgebildete Gedankenketten findet, kann als die äusserste

Grenze und zugleich als die Peripetie evangelisch-kirchlicher Weigerung, in die
Moderne einzutreten, verstanden werden.

Bezeichnend für die Gesamtmentalität im Umkreis des antimodernistischen
Syndroms der zwanziger Jahre war, dass man die Entartungsthese nicht bloss auf
die deutschen Zustände bezog, sondern sie auf den gesamteuropäischen Horizont
hin dachte. Spenglers «Untergang des Abendlandes» lieferte auch dort, wo diese

biologistisch-morphologische Gymnasialphilosophie nicht voll rezipiert wurde,
zumindest noch die Stichworte «Rettung oder Untergang».35

32 G. Leibholz, Die Ablösung der liberalen Demokratie in Deutschland und das autoritäre
Staatsbild (1933), S. 9 (im Anschluss an eine Wendung von Hariou).

33 W. E. Mühlmann, Geschichte der Anthropologie (19682), s. 83.
34 F. Wieneke, Deutsche Theologie im Umriss (1933), S. 24.
35 O. Dibelius, Zukunft oder Untergang. Berlin o. J. (1923); P. Blau, Des Abendlandes

Rettung oder Untergang? (1923). Zumindest für Paul Blau (Generalsuperintendent/Posen)
waren die Spenglerschen Philosopheme allerdings von ungeheurer «Wucht und Wichtigkeit»,
und zwar als Anknüpfungspunkt für eine apologetische Verkündigung.



114 K. Nowak, Entartete Gegenwart

Was H. Lübbe als eine grundlegende Denkfigur der bürgerlichen Kulturkritik
herausgearbeitet hat, nämlich die Unterscheidung von Zivilisation und Kultur, wobei

Zivilisation als etwas Verflachtes, Äusserliches und Mechanisches verstanden
wurde, lässt sich auch an zahlreichen kirchlichen Äusserungen der zwanziger Jahre
nachweisen. Geradezu programmatisch dafür war das Grundsatzreferat von J. Kaftan

auf dem Stuttgarter Kirchentag von 1921.36 Der ideologische Orientierungspunkt

dieser zivilisations-pessimistischen Haltung war die «abendländische» Kultur;

sie galt es zu schützen und zu verteidigen, vor allem auch gegen den als
kulturzerstörend verstandenen «Bolschewismus». Der DEKA billigte auf seiner Sitzung
vom 27./28. 11. 1930 diskussionslos den Beitritt von D. Scholz zum «Bund zum
Schutz der abendländischen Kultur».37 Eine im gleichen Zeitraum stattfindende
Grossveranstaltung des Bundes im Berliner Sportpalast sah als Referenten über die

«Kulturgefahr des Bolschewismus» u. a. den Berliner Generalsuperintendenten
D. Karow.38

3.

Auch der Nationalsozialismus enthält antimodernistische Elemente und ist
dementsprechend als antimodernistische Bewegung gedeutet worden.

Einer der jüngsten Versuche stammt von Henry A. Turner jr., der den Vorschlag machte,
Faschismus bzw. auch Nationalsozialismus als eine «utopische Form des Antimodernismus»
zu interpretieren.39 In Turners Konzeption liegt das Hauptgewicht auf der Beobachtung «einer
echten Krise der Volkskultur (im tiefsten und weitesten Sinn)». Die Vision einer Heilung von
den Krankheiten der modernen Industriegesellschaft habe ungreifbar in der Luft gelegen und
sich jeweils stärker oder schwächer konkretisiert.4»

so J. Kaftan, Die neue Aufgabe, die der evangelischen Kirche aus der von der Revolution
proklamierten Religionslosigkeit des Staates erwächst: Verhandl. d. 2. Deut. Evang. Kirchentages

1921 (1922).
37 Archiv EKD A2/27 (Protokoll der DEKA-Sitzung v. 27./28. 11.1930, Bl. 5).
38 Vgl. den Kommentar von O. Dibelius: Berliner Evang. Sonntagsblatt, 30.11. 1930.
39 H. A. Turner jr., Faschismus und Kapitalismus in Deutschland (1972), S. 159 ff. (Faschismus

und Antimodernismus). Die in Turners Konzeption mit angelegte Exkulpation der
deutschen Industrie (wobei lediglich auf die subjektive Schuld einzelner Industrieller rekurriert
wird) sowie die Ausführungen Turners im Zusammenhang mit der Rolle der Grossindustrie
überhaupt, werden vom Vf. nicht rezipiert. - Zur Kritik an Turner jr. vgl. R. Saage,
Faschismustheorien (21977), S. 17-19.

40 Turner (A. 39), S. 163 ff.; S. 167. - Die sozioökonomische Konkretisierung der geistigen
Trägerschichten des antimodernistischen Syndroms wäre im Umkreis der mittelständischen
Schichten vorzunehmen, die «in der vorangegangenen expansiven Durchsetzung des
Industriekapitalismus weder mit der einen noch mit der anderen Klasse (seil. Bourgeoisie bzw.
Proletariat - K. N.) symbiotisch verschmolzen, sondern an diese Entwicklung nur angepasst, zum
Teil nur scheinangepasst» waren: H. Grebing, Aktuelle Theorien über Faschismus und
Konservatismus. Eine Kritik (1974), S. 104. Eine nicht mehr abfangbare soziale und wirtschaftliche
Desintegration des Mittelstandes produzierte erhebliche Affekte gegen die kapitalistische
Produktionsweise, mit Mentalitätsstrukturen, die dann in ihrer politischen Verwertung durch
die NSDAP zur rapiden Faschisierung des Mittelstandes führten. Vgl. auch Anette Leppert
Fögen, Die deklassierte Klasse. Studien zur Geschichte und Ideologie des Kleinbürgertums
(1974).



K. Nowak, Entartete Gegenwart 115

Im nationalsozialistischen Weltanschauungsgefüge lassen sich unschwer
Elemente darstellen, die als regressiv-antimodernistisch gekennzeichnet werden können.

Besonders eindeutig lässt sich dieser Befund an dem ideologischen Basiselement

Rassenglaube erheben. Hier lag eine Regression vom Gesellschaftlichen ins
«Natürliche», d. h. Biologische und Rassische, vor. Mochten noch bei Gobineau
die rassischen Argumente «erborgt» und «akzidentiell» sein und als Vehikel und
Medium für die politisch-soziale Gedankenwelt des französischen Grafen, Diplomaten

und Schriftstellers dienen, so sind sie von den deutschen Rassenideologen
in ihrer Amalgamierung mit Sozialdarwinismus und biologistischem Evolutionismus

sehr bald ins Substantielle emporgesteigert worden.41 Als akzidentiell erschienen

in der rassischen Weltanschauung eines Hitler sämtliche Äusserungsformen
des überindividuellen Lebens: Staat, Gesellschaft, Politik, Kultur, ethische und
moralische Wertsysteme. Für Hitler lag das Fundament aller Weltanschauung und
-gestaltung im Biologisch-Natürlichen bzw. in dem, was er in seiner grotesken
naturwissenschaftlichen Unbildung als das Biologisch-Natürliche verstand
(«Rassenkern», «Blutströme» etc.). Nach den Erkenntnissen der letzten Jahre über den
hohen Stellenwert ideologischer Basiselemente in «Mein Kampf» und damit letztlich

auch im Grundbestand der NS-Ideologie42 kann kein Zweifel mehr an dem

Durchsetzungswillen zu einem Weltentwurf aus dem Rassengedanken heraus
bestehen. Ein solcher Weltentwurf musste eine «revolutionäre» Umprägung aller
bisherigen in Deutschland und Europa gewonnenen Orientierungsmuster für die
Gestaltung von Staat und Gesellschaft, ja selbst der Weltordnung zur Folge haben:

vom Rechtsstaat zum Rassenstaat, von der juristischen Gleichheit aller Bürger vor
dem Gesetz zur rassischen Artgleichheit,43 von rassisch «indifferenter» Humanität
zur «Humanität» im Dienste der auserwählten (nordisch-arischen) Rasse und zur
Freilegung des Kerns der «schöpferischen Rasse», die als «kulturspendend»
befähigt sein sollte, die «Würde eines höheren Menschentums»44 zu schaffen.

Der Regression ins Biologisch-Natürliche war der Rückzug in mytho-politische und -kulturelle

Bilder benachbart. So war im Führer-Gefolgschaftsmodell (und seiner durchaus
multifaktoriellen Ideengenese) der atavistische Traum irrationaler Unterwerfung und der Glaube an
politische Wundertäter von messianischem Zuschnitt aufbewahrt. Noch in der allerletzten
Kriegsphase, als das faschistische Deutschland in Todeszuckungen am Boden lag, ist z. T.
offenbar die rational absurde Überzeugung lebendig gewesen, der «Führer» werde die Niederlage

in einen strahlenden Sieg verwandeln. Mochte nicht auch Hitler sich als ein neuer Moses
fühlen, dessen Heerscharen nicht untergehen konnten, solange er nur die Arme emporgereckt
hielt? Mythenbildnerisch wirkte auch der manichäische Dualismus, der sich in der rassischen

41 Mühlmann (A. 33), S. 83.
4-' Auf Folgerichtigkeit und Konsistenz von Hitlers Weltanschauung hatte E. Nolte, Der

Faschismus in seiner Epoche (1963), S. 54 f., bereits hingewiesen. Den weithin registrierten
Umschwung in der bis dahin dominierenden Urteilssicht, nach welcher die ideologischen
Momente des Nationalsozialismus primär unter funktional-instrumentalem Aspekt gewertet
wurden, brachte dann die Studie von E. Jäckel, Hitlers Weltanschauung. Entwurf einer
Herrschaft (1969).

43 Vgl. dazu W. Hill, Gleichheit und Artgleichheit (1966), bes. S. 205 ff. (Schriften zum
öffentlichen Recht Bd. 26).

44 So Hitler, Mein Kampf (1939), S. 434.



116 K. Nowak, Entartete Gegenwart

Scheidung nach «Guten» und «Schlechten» manifestierte. So mutet der rassisch motivierte
Antisemitismus des Dritten Reiches, der dann an den Selektionsrampen von Auschwitz, Mai-
danek und Treblinka seine Orgien feiern und den Menschenopferrauch von sechs Millionen
rassisch «Unterwertigen» am verdüsterten Himmel emporsteigen lassen sollte, als eine
alptraumhafte Perversion eines Ringens um die «heile Welt» an, und zugleich als Weltenbrand.

Bezeichnend für die mytho-strukturelle Geistesart war selbst der «gewöhnliche Faschismus»,

wie er sich im Alltag des Dritten Reiches präsentierte, beispielsweise in seinem Verhältnis

zu Kunst, Kultur, Technik. Das an den Klischees deutscher Heldensagen und wagneriani-
schen Opernpathos' genährte pathetische Daseinsgefühl in Bildender Kunst und Literatur stellte
sich als Gegenentwurf zum «selbstquälerischen», körperlich degenerierten Intellektuellen, dessen

Geisteserzeugnisse schlicht als «kulturbolschewistisch» gebrandmarkt, dar. Eine eigentümliche

Überformung mit atavistischen Kampf- und Rachebildern erfolgte auch im Sektor der
modernen Militärtechnik und Soldatenmoral. Typisch waren auch die Uberschattungen der
Industriewelt durch agrarromantische Visionen. Wenngleich die Nazis nicht «industriefeindlich»
waren, ja sich bei ihnen Stolz an den technischen Errungenschaften des 20. Jahrhunderts
artikulieren konnte, so brauchte das doch noch keinesfalls ein ungebrochenes Verhältnis zum
Modernisationsprozess zu bedeuten (Industrie, aber «keine Industriegesellschaft»).«

Der deutsche Protestantismus, sofern er sich in seinen Instinkten und seiner
Denkart vom Nationalsozialismus angeheimelt fühlte, hat in ihm einen beachtlichen

und ernsthaften Versuch zur Heilung der Krankheiten der modernen
Industriegesellschaft gesehen. Die mytho-irrational-metapolitische Tendenz des
Nationalsozialismus ist vor 1933 nur wenigen theologisch-kirchlichen Beobachtern
der politischen Landschaft wirklich aufgegangen. Selbst dort, wo in theologischer
Argumentation die Vergötzung von Blut, Boden, Rasse kritisiert worden ist, wurde
oftmals die Radikalität der «Umwertung der Werte», die im NS-Weltanschauungs-
konglomerat beschlossen lag, nicht begriffen oder nicht ernst genug genommen.
Man las den Nationalsozialismus nicht in seinen Konsequenzen - was freilich ein
Problem der Standortgebundenheit und Zeitbedingtheit aller Erkenntnis ist -, und
man las ihn als Antwort auf eigene Fragen, Anliegen und Sehnsüchte. Man tat
letzteres um so eher, weil eine Reihe von politischen und gesellschaftlichen
Vorstellungsgehalten der NS-Bewegung eine hohe Deckungsgleichheit mit protestantischen

Desideraten aufzuweisen schien: nationale Restitution, ein starker Staat

jenseits des Parteienhaders und der Interessenverpflichtung von Politik und
Wirtschaft, Kampf gegen Materialismus, «Bolschewismus», politischen Katholizismus;
Bekenntnis zum «positiven Christentum».

Je nach weltanschaulichem und theologischem Standort haben die verschiedenen,

mit der NS-Bewegung sympathisierenden Strömungen innerhalb des deutschen
Protestantismus diesen oder jenen Gesichtspunkt stärker zur Geltung gebracht.
Während in altkonservativ geprägten Kreisen (die partiell allerdings auch beachtliche

Resistenzmomente gegen den Faschismus zu entwickeln vermochten) staats-

« Turner (A. 39), S. 172. - Eine Gesamtinterpretation des Dritten Reiches von derartigen
Leitgedanken her dürfte allerdings schwer möglich sein, da das empirische Erscheinungsbild
wesentlich vielgestaltiger ist. Folgt man den Einwänden, die M. Broszat, H. Mommsen u. a.

gegen die insbesondere von K. D. Bracher vorgetragene Konzeption von der Einheitlichkeit
des Führerwillens erhoben haben, wird man nur vom jeweils konkreten Interessen- und Ideo-
logieaufweis ausgehen können. Dennoch wird man andererseits die Ausstrahlungskraft des
Führerwillens nicht unterschätzen dürfen.



K. Nowak, Entartete Gegenwart 117

autoritäre und nationale Gesichtspunkte am stärksten dominierten, legten etwa
Kreise der Gemeinschaftsbewegung das Hauptgewicht auf moralisch-religiöse
Kategorien. Im jungnational bzw. jungkonservativ geprägten Bereich umgriff das
Feld der Sympathie- und Akkommodationsfaktoren oft den Gesamtrahmen von
Politik und Gesellschaft, den diese Kreise auf der Basis fragwürdiger politischer
Metaphysik für grundlegend erneuerungsbedürftig hielten. Primär vom völkischrassisch

Erleben herkommende Kreise, die sich vor 1933 namentlich in der
Thüringer Richtung der Deutschen Christen, dann auch in der GDC sowie weiteren
Gruppen formierten, fanden die Brücke zum Nationalsozialismus hauptsächlich
über «Volk» und «Rasse». Freilich: eine solche typologisierende Betrachtungsweise

streng durchzuführen wäre falsch. Sie würde die vielfältigen Überlagerungen
und Mischungsverhältnisse übersehen, die in jeder dieser Gruppierungen vorhanden

gewesen sind.

Ein autobiographisches Zeugnis, das die Option für den Nationalsozialismus von einer
antimodernistischen Gesamtmentalität her belegt, liegt in Guida Diehls «Christ sein heisst
Kämpfer sein» vor«. Schon 1923 war im Umkreis von G. Diehls Neulandbewegung der «Deutsche

Frauenkampfbund gegen die Entartung» entstanden, der bald 200 000 Mitglieder um-
fasste. Sehr sympathisch, berichtete G. Diehl, habe sie sich angerührt gefühlt durch die
Massnahmen von Frick (damals thüringischem Innen- und Volksbildungsminister) gegen kulturelle
Entartung und für die Einführung der Thüringer Schulgebete. Als die Schulgebetsangelegen-
heit wie bekannt Proteste der Kirchenbehörden und auch kirchlicher Gruppen, z. B. der
Religiösen Sozialisten, hervorrief4', stellte sich der Frauenkampfbund propagandistisch an Fricks
Seite, wie denn auch Frick eine Verbindung von Frauenkampfbund und NS-Frauenschaft
wünschte. Das Jahr 1932 fand G. Diehl, die nicht ohne Stolz von persönlichen Begegnungen
mit Hitler und Rosenberg erzählt, als Rednerin vor den Gauleiterinnen der NS-Frauenschaft.
Es waren Reizworte wie deutscher Wille, deutsche Sauberkeit, deutsches Volk und auf der
anderen Seite die perhorreszierenden Begriffe Asphaltjournalistik, Systemzeit, Entsittlichung,
Korruption, die G. Diehl der NS-Bewegung nahebrachten.

Nach der Machtübernahme vom 30. Januar 1933 sind von kirchlicher Seite
Bekenntnisse zum Staat Hitlers gerade auch deshalb abgegeben worden, weil der
faschistische Staatsgedanke als geeignet erschien, jene «Synthese», von der oben
die Rede war, zu leisten.

Das Tecklenburger Bekenntnis, als Antrag der Kreissynode Tecklenburg im August 1933
der westfälischen Provinzialsynode vorgelegt,'« argumentierte unter der Überschrift «Der Totalstaat»

folgendermassen: Der totale Staat könne nur «vom Bilde des modernen Riesenmenschen»

her erläutert werden. Der moderne Riesenmensch habe seinen «Mund» durch die
öffentlichen Kommunikationsmittel ins Riesenhafte vergrössert, ebenso «durch gewaltige
industrielle Anlagen und Organisationen» seine «Faust». Durch die modernen Verkehrsmittel
(Motorisierung, Reichsautobahnen, Bahn, Flugwesen) habe er seinen «Fuss» zu unerhörter
Reichweite ausgebildet. Das «Werden des modernen Riesenmenschen» habe eine «dreifache
Volksnot» gebracht: «die Not der Faust, die Not der Stirn, und die Not des Herzens». Unter

« G. Diehl, Christ sein heisst Kämpfer sein. Die Führung meines Lebens. Giessen o. J.
(1960), S. 219 ff.

47 Zum Vorgang Thüringer Schulgebete Archiv EKD C 3/143 (Briefwechsel Kapler-
Reichardt).

4® K. D. Schmidt (Hrsg.), Die Bekenntnisse und grundsätzlichen Äusserungen zur Kirchenfrage

des Jahres 1933 (2. Aufl. Göttingen o. J.), S. 47 ff.; S. 59 f.



118 K. Nowak, Entartete Gegenwart

der Not der Faust verstand das Bekenntnis die Not des Proletariats («erst die Not der Arbeit,
dann die der Arbeitslosigkeit»); unter der Not der Stirn wurde die Herrschaft der Maschine
über den Geist, die Technisierung und Sinnentleerung des Lebens begriffen; unter der Not des
Herzens: «... da Faust und Stirn auseinanderkamen, wurde der Mensch entseelt. In Tempo,
Hast und Härte der Zeit konnte das Herz nicht mehr mit; denn es schlug seinen alten Schlag.»
Da nach dem Kriege die Lage «chaotisch» geworden sei und die Korruption «riesenhaft», sei
der totale Staat «so oder so» nötig geworden. Als totalstaatliche Bewegungen sprach das
Bekenntnis «Bolschewismus» und «Faschismus» an, die als «gewaltige Lawinen» in Gang
gekommen seien, und bekannte: «Wie sollte die Kirche nicht dankbar sein, dass es bei uns in
der letzten Form geschah! Dass hier die Not nicht nur der Faust und der Stirn, sondern auch
die des Herzens angepackt ist; hier eine Lage geschenkt ist, in der nicht nur Faust und Stirn,
sondern auch das Herz des modernen Riesenmenschen wieder zueinanderfinden ...»

In dieser Argumentation kristallisierten sich das ganze antimodernistische
Unbehagen an der modernen Industriegesellschaft aus und die gleichzeitige Sehnsucht

nach einer Radikallösung im Sinne des «totalen Staates». Die Lösung der
gesellschaftlichen und sozialen Widersprüche von einem modernen Leviathan zu
verlangen, entsprach offenbar nur der kapitulatorischen Grundhaltung vor den
Forderungen, die die Moderne an Theologie und Kirche seit Jahrzehnten gestellt
hatte.

Otto Dibelius hatte 1927/28 an der evangelischen Kirche das Fehlen eines «Kulturprogramms»

kritisiert. Er hatte empfohlen, die «seelenlosen Mächte der öffentlichen
Verwaltung»«, «Maschine und Grossstadt, alles umwälzend und neu gestaltend - Politik und
Wirtschaft, Familienleben und Arbeit, Erziehung und persönliche Kultur» der theologischen und
ethischen Besinnung zu unterwerfen, um so zu einem «evangelischen Kulturprogramm» durch-
zustossen.50 Dibelius hatte damit halb unfreiwillig eine fundamentale Aporie gekennzeichnet:

Der deutsche Protestantismus hat es offensichtlich auch in den zwanziger Jahren nicht
verstanden, seinen Nachholbedarf in der Bewältigung der Moderne abzudecken. Lind auch
Dibelius selbst war mit den vagen Andeutungen eines Kulturprogramms51 weit hinter der
gezeigten Aufgabe zurückgeblieben, ja unversehens in patriarchalisch-traditionalistische Beschaulichkeit

zurückgefallen, wenn er räsonierte: «Es gibt keine Sonntagssitte, es gibt keine
Andacht und kein frommes Lied, es gibt keinen Ersatz für das fromme Bild und den biblischen
Spruch an der Wand daheim. Es gibt nur Hygiene des Körpers und ein wenig fade
Unterhaltung ...»52

Lag in der weitgehenden Unberatenheit von evangelischer Theologie und Kirche

gegenüber moderner Kultur, Daseinstechnik, Staats- und Gesellschaftsgestaltung

nicht eine eminente Wehrlosigkeit vor Weltanschauungsgebilden beschlossen,

45 O. Dibelius, Das Jahrhundert der Kirche (1927), S. 223 ff.; S. 227. Bereits die Goethes
«West-Östlichem Divan» nachempfundenen Kapitelüberschriften (Buch der Geschichte. Buch
der Betrachtung. Buch der Umschau. Buch der Ziele) sollten offenbar Kulturwillen
dokumentieren.

50 Ebenda, S. 226.
si Ebenda, S. 228 ff.
52 Ebenda, S. 227. - Das kosmisch entwurzelte Maschinenzeitalter durch die Rückführung

von Maschine und Arbeit in «kultische» Sinntiefen zu überwinden, war nach Hitlers
Machtergreifung dann vor allem auch ein Anliegen des DC-Theologen Werner Petersmann; vgl. z. B.
Der «kultische» Sinn von Erde und Volk (1934); Mensch und Maschine. Der «kultische Sinn
der Arbeit heute! (1937); Der ewige Sinn. Bericht, Deutung, Programm (1940).



K. Nowak, Entartete Gegenwart 119

die die Krankheiten der Gegenwart mit entschlossener Hand zu heilen versprachen,

zumal wenn sie ein hohes politisches Durchsetzungspotential besassen?

Das evangelische Kirchentum in Deutschland mit seinen vielfältigen Gruppierungen,

Meinungsträgern und Ideenströmungen hat in seinem Einstellungsverhalten
zum Nationalsozialismus zwischen 1930 und 1945 eine Reihe von Stadien

durchlaufen, in denen zugleich auch je wechselnde Motivgruppierungen dominieren

konnten. Für die endzwanziger und anfangdreissiger Jahre scheint die
antimodernistische Entartungstheorie eine nicht zu unterschätzende Rolle gespielt zu
haben. Das kann nicht heissen, man habe sich mit dem Nationalsozialismus und
seinen weltanschaulichen Positionen voll kongruent gewusst. Das war schon
deshalb nicht möglich: 1. weil das NS-Weltanschauungskonglomerat sich in seiner
doch auch erheblichen Diffusität teilweise nur schwer verorten liess; 2. weil die
politisch-weltanschaulichen Doktrinen in einer auf Bewegung und Dynamik
abgestellten Partei und ihren Formationen immer wieder von «Tatsachenstrategie»
überrollt werden konnten; 3. weil die NS-Propaganda das Geschick besass,
Sachverhalte vorzuspiegeln, denen kein Realitätsgehalt innewohnte, so dass mithin
auch das Element «Täuschung» ganz banal in Rechnung zu stellen ist; 4. weil
theologische und religions-politische Bedenken und Kritik von Seiten der Kirche
vorhanden waren; 5. und damit zusammenhängend weil jenes utopistische,
transrationale und quasireligiöse Moment im Gesamtkonzept des Nationalsozialismus
Totalidentifikation verwehrte, wenngleich auch sie z.T. vorhanden gewesen sind.

Es sind weithin projektive Wunschbilder gewesen, die nicht unbeträchtliche
Schichten im deutschen evangelischen Kirchentum sympathisierend und akkla-
mierend an die Seite oder in die Nähe des Nationalsozialismus führten. Ernüchterung,

Distanz, gar Ablehnung und Feindschaft stellten sich oft erst in den Jahren

des Dritten Reiches ein, und auch dies zunächst nur im Gewissensbereich,
weniger auf dem Felde politisch-gesellschaftlicher Grundlagenbesinnung.

Kurt Nowak, Leipzig


	Entartete Gegenwart : Antimodernismus als Interpretament für die Begegnung von Protestantismus und Nationalsozialismus in der Weimarer Zeit

