Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 35 (1979)

Heft: 2

Artikel: La priere selon les Epitres pauliniennes
Autor: Cullmann, Oscar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878478

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La priére selon les Epitres pauliniennes

Conférence donnée a I’Université d’Athénes le 11 mai 1978

Nous ne tenons généralement pas assez compte de l'influence de la vie spiri-
tuelle de I’apdtre Paul sur sa pensée théologique et son ceuvre missionnaire. Je m’ef-
forcerai donc de mettre en lumiere ce rapport étroit en m’attachant a ce sujet peut-
étre un peu négligé de la priére chez S. Paul. Dans une premicre partie je parlerai
du rdle que la pratique de la priére joue pour lui, dans la deuxieme de sa concep-
tion de la priere telle qu’il I’a développée dans I'important passage Rom. 8, 12-30.

Nous sommes tentés de considérer uniquement comme des formules convention-
nelles les innombrables mentions que ’apétre fait de la priére dans ses lettres. Lors-
qu’il introduit presque chacune d’elles par une action de grices (eucharistia) et
qu’il rappelle aux lecteurs ses prieres pour la communauté, nous risquons d’envi-
sager ces introductions uniquement sous 1’angle du «style épistolaire». Elles de-
vraient, au contraire, nous inciter a pressentir lintensité de la vie de pricre de
I’apdtre. Les priéres s’adressent a Dieu tantdt dans l'intimité privée de S. Paul,
tant6t elles sont prononcées dans I’assemblée des fideéles. Quant aux dernieres il
s’agit tantdt de prieres spontanées tantdt de prieres liturgiques.

Les pri¢res spontanées peuvent prendre la forme de ce que I’apétre appelle «le
parler en langues» (glossolalia), priere étrangere a toute langue connue et incom-
préhensible pour ceux qui ne sont pas saisis par la méme forme d’inspiration.

Quant a la priére liturgique nous en trouvons des éléments a la fin des épitres,
par exemple dans 1. Cor. 16, 22 ss. Il s’agit 12 d’une partie de la liturgie eucharis-
tique avec la tres vieille invocation, citée par ’apotre sous sa forme primitive en ara-
méen: maranatha, «Seigneur viens», de méme qu’il a conservé en araméen le mot
>abba, «peére» (Gal. 4, 6; Rom. 8, 15) qui en Luc 11, 2 se trouve au début de la
priére dominicale. En général, les pricres liturgiques s’imposent a S. Paul a la fin
de ses épitres. Car en écrivant il voit en esprit devant lui I’'assemblée réunie pour la
célébration du culte de la «fraction du pain»; c’est qu’il sait que ses lettres seront
lues dans ce cadre. Le veeu que «la grace du Seigneur Jésus-Christ soit avec vous»,
veeu simple ou amplifié jusqu’a la formule trinitaire (2 Cor. 13, 13): «que la grace
du Seigneur Jésus-Christ, I’amour de Dieu et la communion du S. Esprit soit avec
vous tous», a sans doute été une priére liturgique des avant S. Paul. Une forme
particuliére de priere liturgique est aussi le chant de ces «psaumes, hymnes et can-
tiques inspirés par le S. Esprit» par lesquels (selon Col. 3,16 et Eph. 5, 19) les
membres des Eglises doivent exprimer leur reconnaissance au Seigneur.

Les priéres liturgiques de méme que les priéres spontanées prononcées au
milieu des fideles sont (selon 2 Cor. 4, 15) d’autant plus efficaces que 1’assemblée
sera plus nombreuse. L’«action de graces» deviendra «surabondante».



O.Cullmann, La priére selon les Epitres pauliniennes 91

Mais la priere formulée en présence de tous les freres n’est possible que si cha-
cun pratique aussi la priere individuelle «dans sa chambre, la porte étant verrouil-
1ée», pour employer les termes de Jésus-Christ dans le Sermon sur la Montagne.
Sans faire étalage de ses pri¢res a la mani¢re des pharisiens blamés par Jésus,
I’apotre nous permet de nous faire une idée du dialogue qu’il tient avec son pere
«dans le secret». Ce sont d’abord des louanges, des «actions de gréces» (eucharis-
tiai). Il remercie Dieu de ce qu’il a fait pour I’Eglise a laquelle il écrit, et s’il rap-
pelle 1a mention qu’il fait d’elle constamment dans ses pri¢res, ce n’est pas pour cher-
cher sa faveur, mais pour établir un lien invisible entre lui et chacune des com-
munautés répandues dans le monde. La pricre fait disparaitre les distances géo-
graphiques, plus importantes qu’aujourd’hui, qui séparent les Eglises.

Dans ses nombreuses actions de graces, il est frappant que presque réguliére-
ment S. Paul souligne qu’il prie pour les Eglises «toujours», «sans cesse» (pantote,
adialeiptos, 2 Thess. 1, 11; 2, 13; Rom. 1, 9; Col. 1, 3, 9), aussi pour des membres
individuels: (Philémon, Philém. 4; Timothée, 2 Tim. 1, 3). Ce n’est pas une exa-
gération rhétorique, lorsqu’il dit que «jour et nuit» il prie pour les Thessaloniciens
(1 Thess. 3, 10) ou pour Timothée (2 Tim. 1, 3). Cette insistance manifeste un ef-
fort particulier qu’il fait pour éviter toute tentation de s’en lasser. Ce n’est donc
pas seulement au moment ou il écrit telle Epitre qu’il prie pour ses destinataires
mais avant et aprés qu’il rédige ses lettres. Il ne prie pas seulement pour une
Eglise, ni pour I’Eglise en général, mais il vise, en les nommant, les Eglises parti-
culiéres. Ces prieres incessantes doivent avoir développé sa mémoire d’une facon
remarquable. Elles lui tiennent lieu de «fichier».

L’action de grices pour ce qui a déja été accompli est suivie presque toujours
d’une supplication pour que I’ccuvre commencée dans une communauté continue
a progresser. Celle-ci explicite, pour ainsi dire, cette demande du Notre-Pére:
«que ton régne vienne. Il s’agit en effet de I’avénement de celui-ci. Bienque I’his-
toire du salut se déroule selon le plan de Dieu, I’apbire a conscience d’étre son
instrument pour son avancement dans le temps intermédiaire entre la résurrection
du Christ et la fin. Il connait le role éminent qui revient a ’Eglise du Christ pen-
dant ce laps de temps.

Il se rend compte de I'importance des rencontres personnelles avec les com-
munautés. Pour cette raison il prie que la possibilité lui soit accordée de revoir les
Thessaloniciens et de «compléter ce qui manque a leur foi» (1 Thess. 3, 10), et
surtout il lui tient & ceeur de voir I’Eglise de Rome qui n’a pas été fondée par lui-
méme (Rom. 1, 9s.). La solennité avec laquelle il mentionne dans ses priéres ses
voyages prouve qu’il ne s’agit pas la pour lui de préoccupations secondaires, mais
de la conviction que chacun de ces voyages rentre dans le plan divin du salut. D’au-
tre part elle nous permet de deviner les difficultés auxquelles la réalisation de ses
projets se heurte souvent et auxquelles, outre les circonstances extérieures, sa ma-
ladie n’est peut-étre pas étrangere. Il s’incline devant elles, reconnaissant en elles
la volonté divine (Rom. 15, 22; a comparer Actes 16, 6 s.), parfois aussi des em-
biiches du diable (1 Thess. 2, 18).

Il prie Dieu qu’il rende les Thessaloniciens «dignes de I’appel qu’il leur a adres-



92 O.Cullmann, La priére selon les Epitres pauliniennes

sé» (2 Thess. 1, 11), que les Colossiens parviennent «a une connaissance plus
compléte de sa volonté» (Col. 1, 9), que les Ephésiens «soient armés de puissance
par 'esprit» (Eph. 3, 15). Le but de ses priéres pour les Corinthiens, dit-il, c’est
«leur affermissement» (2 Cor. 13, 9).

Mais la pricre de I’apotre pour les Eglises doit aller de pair avec la priére des
Eglises pour I’apdtre. De 1a sa recommandation si fréquente aux lecteurs de prier
pour lui-méme. Souvent il dit: «priez aussi pour nous» (1 Thess. 5, 16; Col. 1, 9;
Eph. 6, 19). Le mot kai semble devoir écarter la fausse idée que I’ap6tre n’aurait
pas besoin qu’on intercede pour lui. Le lien invisible établi par la priére entre lui-
meéme et les communautés doit créer un courant dans les deux sens. L’intercession
des Eglises mettra comme un rempart invisible autour de S. Paul. Elle vise certes
aussi sa condition matérielle et physique, mais a travers elle surtout son ceuvre mis-
sionnaire. Les Thessaloniciens doivent prier pour lui afin que «la parole poursuive
sa course et qu’elle soit glorifiée ailleurs comme chez eux» (2 Thess. 3, 1), les Co-
lossiens pour que «Dieu ouvre pour lui une porte a sa prédication» (Col. 4, 3). Les
Ephésiens doivent «employer leurs veilles pour intercéder aussi pour lui afin que
la bouche lui soit ouverte pour annoncer hardiment le mystére de 1’évangile»
(Eph. 6, 18 s.). Par leur pricre pour lui les Corinthiens doivent «coopérer a sa dé-
livrance de la mort» (2 Cor. 1, 11). Les Romains sont invités & prier «afin qu’il
soit sauvé des mains des incrédules de Judée» et que la collecte, qui n’est pas seule-
ment une ceuvre charitable mais un signe de I’unité de ’Eglise, ne soit pas refusée
par les chrétiens de Jérusalem (Rom. 15, 30 s.).

La priére de I’apdtre dépasse 1’horizon des Eglises. Elle a en vue toute I’histoire
du salut. Il demande a Dieu qu’Israel parvienne au salut (Rom. 10, 1). La premiére
Epitre a Timothée recommande expressément de prier «pour tous les hommes»
(1 Tim. 2, 1), et ’apdtre mentionne «les rois et tous ceux qui détiennent le pouvoir»
(v. 2). Il ne faut pas oublier qu’il s’agit des autorités de I’état paien. L’appel de ce
passage a intercéder pour elles ne cessera, par la suite, jamais d’€tre suivi par
I’Eglise ancienne. Méme au temps des plus cruelles persécutions ce lien de la
priére entre les chrétien et I’Etat subsistera toujours.

Quant a ’objet de la prie¢re rien n’en doit étre exclu. Ainsi I’ap6tre lui-méme
n’hésite-t-il pas a demander a Dieu de le délivrer des souffrances que lui cause
probablement une grave maladie quelle qu’elle soit (Gal. 4, 13 ss.) et qu’il désigne
sans doute par «écharde dans sa chair» (2 Cor. 21, 1). Les membres de 1’Eglise
doivent prier a leur tour «en toute occasion» (Eph. 6, 18); «a propos de tout ils
doivent rendre grace» (1 Thess. 5,17). Les Philippiens ne doivent pas s’abstenir
de «faire connaitre a Dieu tout ce qu’ils ont & demander» (Phil. 4, 6).

Le méme verset (Phil. 4, 6) reprend, avant d’exhorter a la priere, littéralement
la recommandation insistante de Jésus: «ne vous faites pas de soucis» (m&dén
merimnéte). Non seulement cette insouciance n’exclut pas la priére, mais au con-
traire elle ne se justifie que par elle. Parceque le disciple du Christ prie, il ne se
fait pas de soucis.

Sous un autre rapport, les lecteurs des Epitres doivent suivre ’exemple de
S. Paul. Pour eux comme pour lui il importe de persévérer dans la priére. «Priez



O.Cullmann, La priére selon les Epitres pauliniennes 93

sans cesse», écrit-il aux Thessaloniciens (1 Thess. 5, 17). Il sait que le grand obs-
tacle a la priére c’est la lassitude, la négligence. On ne prie qu’occasionnellement;
a moins que tout n’aille mal, on ne prend pas le temps de prier. De 1a I'insistance
de S. Paul «persévérez dans la priere» (Col. 4, 2), et comme on est surtout tenté
d’oublier de remercier aussi Dieu, il ajoute expressément I’action de graces. Dans
I’énumération des conditions de la vie nouvelle au chap. 12 de I’Epitre aux Ro-
mains, I’exhortation a persévérer dans la priere ne manque pas (Rom. 12, 12).
Comme S. Paul lui-méme, les croyants doivent employer aussi pendant la nuit
«leur veilles» a rendre grace (Col. 4, 2), «a intercéder pour tous les freres» (Eph.
6, 18). La vie du chrétien doit étre une vie de priére.

Mais d’autre part la persévérance ne devra pas produire une routine dans la-
quelle le cceur et 1’esprit seraient absents et qui tomberait sous le verdict du Sermon
sur la Montagne qui stigmatise les «vaines redites» (Matth. 6, 7). S. Paul emploie a
deux reprises, en parlant de la pri¢re, le mot «combat». La priére est un combat.
Ainsi les Romains doivent-ils «combattre par la priere a ses cdtés, afin qu’il
échappe aux incrédules» (Rom. 15, 30). Son compagnon Epaphras «ne cesse de
mener pour les Colossien le combat de la priere» (Col. 4, 2). Nous nous souvenons
des exemples de I’Ancien Testament: Abraham (Gen. 18, 17 ss.); Jacob (Gen. 32,
29); Moise (Ex. 32, 11 ss.).

Avec cette intensité de la priere, c’est la pureté des dispositions excluant toute
intention malsaine qui caracterise la priere chez S. Paul comme chez Jésus. «Les
hommes doivent lever vers le ciel des mains saintes» (1 Tim. 2, 8), Surtout la priére
doit étre joyeuse (Phil. 1, 3). L’exigence de la joie qui domine toute I’Epitre aux
Philippiens s’applique particuliérement a la priere. C’est une erreur de considérer
la tristesse, I’«air sombre», comme une attitude particulie¢rement pieuse. Hermas,
I’écrivain du 2e siecle, se trouve tout a fait dans la ligne de la recommandation
paulinienne, lorsqu’il dit que la priere de I’'homme triste ne parvient pas jusqu’a
Dieu et qu’elle est contraire au Saint Esprit.

C’est que toute vraie priere présuppose la présence du Saint Esprit. De méme
que personne ne peut prononcer (selon 1 Cor. 12, 3) la confession de foi originelle
«Jésus est le Seigneur» (Kyrios I€soilis), forme particuliecre de la priére de
louange, si ce n’est par ’Esprit Saint, de méme il n’y a pas véritablement priére,
lorsque le Saint Esprit est absent. C’est ’arriére-plan des textes que nous avons
cités (Eph. 6, 18, en pnetimati). Les psaumes et les hymnes dont nous avons parlé
(Col. 3, 16, Eph. 5, 19) sont appelés pneumatikoi, inspirés par I’Esprit (v. aussi
1 Cor. 14, 15).

D’autre part le Christ est le médiateur de nos prieres. C’est par lui (di’ autoi)
que les chrétiens «doivent rendre grace a Dieu» (Col. 3, 17). C’est par le Christ et
par le Saint Esprit, «par notre Seigneur Jésus-Christ et par ’amour de I’Esprit»,
que les Romains doivent combattre avec ’apdtre par leur priére (Rom. 15, 30).

Lorsque le Saint Esprit est présent, chaque priére est exaucée, méme si exté-
rieurement la demande n’est pas accordée. Lorsque le Saint Esprit inspire la priére,
il rend capable celui qui prie de supporter la situation la plus douloureuse. Pour
cette raison, toute supplication doit étre accompagnée d’action de grices (Phil. 4, 6,



94 O. Cullmann, La priére selon les Epitres pauliniennes

meta eucharistias). L’exaucement de toute supplication est a ce prix. S. Paul prie
Dieu au plus fort de sa douleur, causée probablement par la maladie (2 Cor. 12,
8 s.), d’écarter «I’ange de Satan» de lui. Comme réponse a sa priere il n’obtient pas
la guérison, mais ’assurance: «ma grace te suffit». La puissance miraculeuse (dy-
namis, c’est dans le Nouveau Testament le miracle du Saint Esprit) s’accomplit
dans la faiblesse (le mot grec pour faiblesse, asthéneia, signifie aussi «maladie»).
Lorsqu’il y a le Saint Esprit, il y a miracle. «Par la puissance qui agit en nous» —
le Saint Esprit — Dieu «peut faire infiniment au-dela de ce que nous demandons»
(Eph. 3, 20).

2

La constatation de 1’enracinement de la priere dans le Saint Esprit nous mene
a la conception théologique de la priére selon S. Paul dans Rom. 8, 15-30.

Dans deux passages paralleles I’apotre Paul établit une relation théologique
entre la priere et le Saint Esprit: dans Gal. 4, 6 et d’'une facon beaucoup plus ap-
profondie dans Rom. 8, 15-30. Dans les deux passages c’est & propos de notre
filialité par rapport a Dieu que S. Paul invoque la priere comme preuve que nous
ne sommes plus esclaves, mais fils. Le raisonnement est le suivant. Nous reconnais-
sons que nous sommes fils, enfants de Dieu, au fait que dans nos prieres nous ap-
pelons Dieu «Pére». Mais comment la priére que nous adressons au Pere peut-elle
étre un signe de notre adoption comme fils par Dieu? C’est que celui qui nous
pousse (4gein, v. 14) & dire Pére c’est le Saint Esprit envoyé par Dieu lui-méme.
Je cite Gal. 4, 6: «Que vous soyez fils, cela se ceconnait au fait que Dieu a envoyé
dans nos cceurs son Esprit (P4) qui crie Abba, Pére!;», et Rom. 8, 15: «Par
I’Esprit nous crions: *Abba, Pere!» Dieu a donc pris Iinitiative de cette priere,
«Abba», par la puissance transcendante qu’est I’Esprit. C’est I'Esprit lui-méme qui
parle lorsque nous prions. Implicitement Dieu nous appelle donc «Fils», en nous
poussant par I’Esprit a I’appeler «Peére».

L’apdtre a conservé ici le mot araméen ’abba emprunté a la langue de la
communauté de Jerusalem. Peut-étre cite-t-il méme le commencement de la priére
dominicale (mais selon la forme transmise par Luc 11, 2: simplement «Pére»;
«notre» Pére serait ’abbiin). Dans ce cas! la priére de Jésus-Christ aurait déja été
un élément liturgique du culte des premiers chrétiens, ce que suggeére son utilisa-
tion dans le trés vieux recueil liturgique de la Didaché. En tout cas, le fait d’ap-
peler Dieu «Pére» — non pas seulement pere du peuple, ce qui était courant, mais
pére de chacun de nous, exprimant donc un rapport tout a fait intime entre Dieu et
I’homme individuel — a été considéré probablement comme une particularité de la
communauté primitive.

Pour comprendre la portée de cette appellation, nous devrions cesser de la pro-
noncer sans songer chaque fois a ce rapport. Précisément les deux passages Gal. 6, 9
et Rom. 8, 15, qui opposent le fils a I’esclave, nous invitent a2 donner un caractére

1 Contesté par E. Kdsemann, An die Rémer (1973), p. 217.



O.Cullmann, La priere selon les Epitres pauliniennes 95

tout & fait concret a cette intimité qui s’exprime ici: Dieu nous appelant par le
Saint Esprit «fils», nous-mémes dans le Saint Esprit ’appelant «Pére». Cette inti-
mité est soulignée encore au v. 16 de Rom. 8 par le choix du mot «enfants (téknon)
a la place de «fils» employé dans les versets précédents: «L’Esprit lui-méme rend
témoignage a I’Esprit en nous que nous sommes enfants de Dieu.»

La pricre, manifestation par excellence du Saint Esprit; la pricre, langage du
Saint Esprit lui-méme lorsqu’il entre nous: idée extrémement féconde au point de
vue théologique. Elle ne domine pas seulement tout ce passage de Rom. 8, mais
elle implique toute une théologie basée sur la conception du Saint Esprit. Elle nous
fait mieux comprendre le r6le primordial de la pratique de la priére dans la vie de
S. Paul que nous avons constaté dans la premiere partie de notre étude.

Si le Saint Esprit parle en nous, lorsque nous prions, cela signifie que le langage
de la priere est le seul langage par lequel I’homme se surpasse pour ainsi dire lui-
méme. Nous franchissons déja le seuil de notre condition purement humaine. Notre
priere devient un acte divin. Dans le v. 16 cité tout a I’heure: «I’Esprit lui-méme
rend témoignage a I’Esprit en nous que nous sommes enfants de Dieu», il ne faut
pas considérer le mot 1’«Esprit en nous» (pneima hémoén) comme une donnée
anthropologique. L’Esprit lui-méme c’est le Saint Esprit transcendant, partie de la
Trinité, tel qu’il existe en dehors de nous; ’Esprit en nous, c’est le méme Saint
Esprit transcendant a ’homme, mais qui entre en lui — et parle en lui dans la
pricre.

Cette conception, la plus profonde de la priére qui soit et selon laquelle la priére
est inspirée par le Saint Esprit lui-méme, rejoint ce que dit Jésus dans un autre
contexte: «Dieu sait d’avance ce dont nous avons besoin avant que nous le lui de-
mandions» (Matth. 6, 8). D’autre part Pascal a fait cette méme expérience lorsqu’il
s’entend interpellé par Dieu en ces mots: «Tu ne me chercherais pas, si tu ne
m’avais pas déja trouvé.»

S. Paul connait une forme de priére qui lui parait montrer de facon éclatante
que ce n’est pas nous-mémes qui prions, mais I’Esprit: la glossolalie, ce parler en
langues, accessible seulement a ceux qui, dans une sorte d’extase, sont saisis par
I’Esprit d'une manicre spéciale. C’est un phénomene caractéristique du culte de
I’Eglise primitive, mais nullement la seule priére des premiers chrétiens. Je suis
convaincu qu’a I’arrieére-plan de tout cet exposé de Rom. 8 sur la priere il y a une
allusion a cette forme extréme, pour ainsi dire, de la priere du Saint Esprit, non
pas certes en ce sens que S. Paul viserait uniquement la glossolalie. Au contraire,
il s’agit de toute priere, également de la priére intelligible a tous, comme le prouve
la priére au Pére, Abba. Il cite la glossolalie seulement parce que cette forme, pra-
tiquée par ceux qui ont ce don, rend manifeste concrétement ce qui vaut pour
chaque priére.

Plusieurs commentateurs nient cette allusion & la glossolalie.2 Mais tout le rai-
sonnement et les termes mémes dont ’apOtre se sert, suggérent que la glossolalie
est destinée ici a mettre en évidence la theése générale: la priére, ceuvre du Saint

2 Aussi K. Niederwimmer, Das Gebet des Geistes: Theol. Zeits. 20 (1964), p. 252-265.



96 O.Cullmann, La priére selon les Epitres pauliniennes

Esprit. On ne tint pas assez compte du réle important que joue la glossolalie dans
le christianisme primitif et chez I’apdtre Paul en particulier. Dans les Actes des
Apotres, le fait que les baptisés se mettent a parler en langues est considéré comme
un test prouvant que «le Saint Esprit est tombé sur eux» (Actes 10, 46; 19, 6).

L’apdtre consacre a ce phénomene charismatique un long exposé dans la Pre-
miere Epitre aux Corinthiens. Les chapitres 12—-14 parlent des charismes, et il y
accorde une place spéciale a la glossolalie. Il est vrai qu’il met les Corinthiens en
garde contre sa surestimation et qu’il montre le danger de son intégration dans le
culte de I’assemblée des fideles. Il demande que son admission soit subordonnée
a I’amour pour ceux qui n’ont pas ce don. Certainement il ne pense pas que ces
derniers n’aient pas ’Esprit. Par amour pour eux il «préfére prononcer dans I’as-
semblée cinq paroles intelligibles pour tous plutot que dix mille en glossolalie»
(1 Cor. 14, 19). Pour justifier cette attitude dictée par ’amour, il intercale entre le
dernier verset du chapitre 12 qui mentionne la glossolalie et le chapitre 14 qui tout
entier est consacré a cette question, ’hymne sur I’amour au chapitre 13 qui pré-
cisément commence ainsi: «Si je parle la langue des hommes et des anges (c’est
ainsi qu’il désigne ici le parler en langues) et que je n’aie pas ’amour, je ne suis
qu’un airain qui résonne . . .»

Mais on aurait tort de conclure de cette réserve que S. Paul ait méprisé ce don
comme tel. Il exige seulement qu’a ceux qui ne 1’ont pas, ces sons qui leur parais-
sent inarticulés soient interprétés. Il termine le chapitre 14 au v. 39 par cette re-
commandation: «N’empéchez pas le parler en langues» (1 Cor. 14, 39), aprés avoir
dit qu’il remercie Dieu d’avoir recu lui-méme ce charisme: «Je parle en langues
plus que vous tous» (14, 18). Pour I’explication de notre passage de Rom. 8, il im-
porte que dans 1. Cor. 14, 14 la glossolalie soit expressément considérée comme
une forme de priére: «Si je parle en langues, mon esprit prie, mais mon intelligence
est éliminée.» C’est exactement la grande vérité que I’apdtre veut mettre en évi-
dence dans Rom. 8, mais en tirant la conséquence pour toute priére. D’ailleurs
dans 1 Cor. 14, 15 glossolalie et pricre intelligible pour tous sont associées: «je
prierai par I’esprit, mais je prierai aussi par I'intelligence.»

Rom. 8, 26 indique la raison pour laquelle nous avons besoin que le Saint Esprit
prie lui-méme en nous: «Nous ne savons pas prier comme il faut.» Par le langage
humain nous pouvons exprimer tout ce que nous avons a dire a nos fréres, mais
prier c’est parler a Dieu, et comment I’homme peut-il parler a Dieu? Nos langues
humaines en sont incapables. Voila pourquoi dit 1’apdtre: «Le Saint Esprit vient
en aide a notre faiblesse. Il intercéde pour nous par des soupirs inexprimables
(stenagmoi alalétoi).» Ce terme de soupir qui donne lieu a un développement
théologique de ’apdtre dont nous aurons a parler s’applique a mon avis parfaite-
ment a la glossolalie. A cause de I'incapacité des langues humaines de s’adresser a
Dieu de maniére adéquate, il arrive que I’Esprit cherche a se créer pour ainsi dire
une langue a lui, «la langue des anges» (1 Cor. 13, 1). Mais il se heurte a I'imper-
fection de nos organes humains liés a notre corps qui est dominé par la chair, en-
nemie de I’Esprit. Il en résulte précisément la glossolalie qui au point de vue de
l'intelligence donne I’impression de sons inarticulés, de «soupirs». Ceux du dehors



O.Cullmann, La priére selon les Epitres pauliniennes 97

ne peuvent pas la comprendre et sont tentés de I’attribuer a la folie, comme ’apotre
le dit (14, 23). Mais Dieu comprend ce langage plus direct de ’Esprit, car c’est
«selon Dieu que I’Esprit intercéde pour les saints» (14, 27). Il en est de méme
pour les pri¢res intelligibles. Par elles aussi le Saint Esprit vient a notre aide, mais
les mots que nous mettons a sa disposition ne peuvent étre eux aussi que des bal-
butiements. Cependant Dieu comprend également ce que d’une facon si imparfaite
nous voulons dire par eux, puisque le Saint Esprit les inspire. L’affirmation de
S. Paul que le Saint Esprit intercéde pour nous, nous rappelle que d’autre part c’est
le Christ qui — au ciel — est le médiateur de nos prieres aupres de Dieu. Nous avons
vu que S. Paul prie Dieu «par Jésus-Christ» — pour employer les termes johan-
niques: «au nom de Jésus-Christ.» Sur la terre c’est le Saint Esprit qui intercede
pour nous dans la pricre elle-méme.

L’apdtre prend dans Rom. 8 la notion du soupir comme point de départ pour
prouver que nos pricres sont a la fois une anticipation de ’avenir glorieux et un
signe de la faiblesse humaine qui subsiste encore dans le laps de temps qui nous
sépare de la fin. Elles sont a la fois signe de la présence du Saint Esprit qui parle
déja lui-méme en nous, et signe de la distance dans laquelle nous nous trouvons
encore par rapport a «la délivrance des enfants de Dieu» et de toute «la création»
(Rom. 8, 21). Nos prieres nous transportent déja dans la sphere future, elles nous
font entrevoir la gloire divine, le moment ou la chair, puissance de mort, qui tout
en étant déja vaincue subsiste encore, sera anéantie et ou tout sera transformé par
la puissance de vie qu’est I'Esprit. Celle-ci nous pénetre déja; en nous la transfor-
mation s’amorce déja. Ainsi la priere et le culte, qui est une priere développée,
peuvent-ils nous remplir de la plus grande félicité. Mais la douleur que nous éprou-
vons parce que l’achévement n’est pas encore réalisé, nous fait en méme temps
gémir. Le Saint Esprit «renouvelle déja de jour en jour notre homme intérieur»
(2 Cor. 4, 16), mais nos corps, comme toute la création périssable, ne seront trans-
formés par I’Esprit qu’a la fin (Rom. 8, 11).

Ainsi la pricre dans laquelle le Saint Esprit doit se servir de notre langue hu-
maine, participe & ce que j’appelle la «tension entre le déja et le pas encore» que je
consideére comme la clef pour comprendre la perspective de tout le Nouveau Testa-
ment, pour comprendre le temps de ’Eglise dans lequel nous vivons, le temps pré-
sent, entre la venue du Christ et la fin, la victoire étant déja remportée par la mort
et la résurrection du Christ, mais la paix définitive étant encore a venir. La con-
ception paulinienne de la priere présuppose cette situation que j’ai décrite en 19443
a l'aide de I'image, courante a ce moment-1a, de la bataille victorieuse qui a déja
décidé de I'issue de la guerre, mais sans finir celle-ci en attendant I’armistice. D’une
part la priere est le véhicule de I’esprit divin, donc I’utilisation la plus noble de la
parole humaine qui existe. D’autre part elle est quand méme un moyen inadéquat.
Cette conception reflete donc I’essence de toute la théologie de I’apotre.

Le passage Rom. 8, 15 ss. sur lequel nous nous basons, doit étre compris comme
une unité. Les commentateurs ne font ordinairement pas assez ressortir cette unité.

3 O. Cullmann, Christ et le Temps (1944).



98 O.Cullmann, La priere selon les Epitres pauliniennes

Ils reconnaissent en général que dans les versets 15-16 il s’agit de la priere et que
plusieurs versets plus loin, v. 26 s., il en est de nouveau question. Mais ils pensent
que dans le passage compris entre le v. 16 et le v. 26 qui parle de la souffrance, de
I’espérance et des soupirs de la création, I’apOtre passerait a un autre sujet: la créa-
tion. En réalité, le méme théme de la pricre, de son double aspect: «déja» et «pas
encore», domine tout le morceau d’un bout a I’autre. C’est ce que je m’efforce de
montrer. La création révele la méme dualité entre présent et avenir.

La priere que I’Esprit nous pousse a adresser au pére prouve que nous sommes
enfants (v. 15 et 16). Cette adoption qui nous est déja accordée est une anticipa-
tion de la fin: déja anticipation, mais seulement anticipation, pas encore réalisation
intégrale, donc espérance. Pour cette raison S.Paul associe, au v. 17, au terme
d’«enfant» celui d’«héritier»: «Si nous sommes enfants, nous sommes héritiers,
héritiers de Dieu, cohéritiers du Christ.» Qui dit héritier, dit a la fois présent et
avenir. L’image de I’héritier illustre bien ce qui est le propre méme du Saint Esprit.
Il établit le pont entre I’avenir et le présent. Il fonde I’espérance chrétienne. Il est
I’élément futur qui fait irruption dans le temps présent. Ainsi S. Paul parle des
«arrhes» de I’Esprit (arrabon, 2 Cor. 1, 22; 5, 5) et appelle I’Esprit «les arrhes de
I’héritage» (Eph. 1, 13). Le Saint Esprit ne nous permet pas encore de «voir» face
a face, mais il nous fait espérer ce que nous ne voyons pas encore (Rom. 8, 25). La
priere, langage de I’Esprit, mais en méme temps soupir, est elle aussi une mani-
festation de I’espérance. La souffrance et 1’espérance sont impliquées I'une dans
I’autre. «Les souffrances du temps présent ne sont pas comparables a la gloire qui
va étre révélée» (8, 18).

Dans le passage sur la création, Rom. 8, 19-23, ’apdtre ne perd nullement de
vue le sujet de la priére. Il en montre, au contraire, toute la profondeur en le pla-
cant dans la perspective la plus vaste de la création qui a sa maniére devine I’avenir
et pour cette raison méme souffre du présent. Nous n’avons pas le temps ici d’en-
trer dans tous les détails de I’exégese de ces versets. Mais il m’importe de souligner
leur relation avec le contexte de la priere. C’est précisément la notion du soupir
qui en forme le lien. Le Saint Esprit qui se communique a ’homme dans la priere
étend son ceuvre a la création tout entiére et la encore il provoque aussi le soupir.

La création extérieure a ’homme soupire, en effet, elle aussi (Rom. 8, 22), mais
son soupir également n’est que ’expression de la grande attente d'un avenir glo-
rieux pas réalisé. Son soupir est plus fort, parce que le Saint Esprit ne I’a pas encore
pénétrée autant qu’il a déja pénétré notre homme intérieur. Et pourtant I’attente
que S. Paul devine dans ce soupir, surtout aux sommets de la création, est parti-
culierement intense. Le terme grec (apokaradokia) dont il se sert (8, 19) illustre
une impatience, une langueur qui s’explique seulement parce que la création pres-
sent elle aussi sa délivrance finale. L’ap6tre entend dans toute la création ce soupir
et c’est comme une symphonie de soupirs: elle soupire ensemble (systendzei, 8, 22).
Dans mes cours d’exégese sur ce chapitre j’ai toujours attiré 1’attention des étudi-
ants a ce propos sur le regard triste précisément des animaux les plus évolués, p.ex.
des chiens. Au méme verset, S. Paul ajoute au mot «soupirer ensemble» un autre
verbe, «souffrir ensemble les douleurs de I’enfantement» (synddinein), qui dans



O. Cullmann, La priére selon les Epitres pauliniennes 99

tout le Nouveau Testament s’applique justement a la transformation glorieuse de
toutes choses par le Saint Esprit (8, 22): La création «souffre ensemble les douleurs
de I’enfantement». Elle participe a I’espérance, elle attend la libération glorieuse
des «enfants de Dieu» de I’esclavage de la corruption (v. 21).

Les hommes devanceront le reste de la création, comme ils ont devancé aussi sa
soumission a I’esclavage de la mort. Toute la création a été entrainée dans la cor-
ruption, est devenue périssable, assujettie a la mort par le péché d’Adam: «a cause
de celui qui I’y a soumise» (Rom. 8, 20). La préposition «a cause de» (dia) est sans
doute une référence a Gen. 3, 17: «a cause de toi le sol sera maudit». Il y a une
solidarité entre I’homme et le reste de la création. Cette solidarité qui remonte aux
origines sera révélée aussi a la fin. Lorsque nos corps seront délivrés de la chair,
qu’ils seront transformés par ’Esprit en «corps spirituels», la matiére tout enti¢re
dont se compose le reste de la création sera également transformée par I’Esprit.

Cependant la grande idée qui importe a ’ap6tre dans ce passage, c’est que dans
le temps intermédiaire qui est le ndtre, la solidarité dont nous parlons existe égale-
ment. La création enticre soupire «jusqu’a maintenant» (achri toi nyn, Rom. 8,
22), comme nous-mémes soupirons dans nos prieres. C’est dire que la création en-
tiere est déja d’une facon ou d’une autre obscurément en contact avec ’Esprit. Il y
a un «enchantement du Vendredi saint». La création elle aussi prie. Certes 1a encore
I’homme est déja plus avancé. L’apotre dit (au v. 23) que «nous avons les prémices
de I’Esprit» puisque notre homme intérieur est déja renouvelé par lui et que nous
pouvons au moins essayer de formuler les prieres. Il n’en reste pas moins que le
soupir, ébauche d’une priére si clairement perceptible dans le reste de la création,
confirme 1’ceuvre présente accomplie par le Saint Esprit dans nos prieres. L’idée
que cette ceuvre s’étend a la création entiere peut paraitre hardie. Mais elle est
sous-jacente a notre passage de Rom. 8, et avec raison la théologie orthodoxe suit
I’ap6tre Paul dans cette voie.

Nous arrivons a la fin de notre passage, 2 Rom. 8, 28-30. Ces versets parlent de
prédestination et rejoignent ainsi le commencement. L’intercession du Saint Esprit
dans nos prieres prouve que l’initiative est du c6té de Dieu qui nous interpelle
comme «enfants». Cette idée est placée ici dans la perspective de la prédestination
divine. Ceux pour lesquels I’Esprit intercéde, ceux qui «aiment Dieu» (dont parle
le v. 28), Dieu les a «connus d’avance» (proégnd)... il les a «prédestinés» (v. 29)...
il les a «appelés» (v.30). Ce qui est vrai pour la priére: nous prions parce que
Dieu, par I’Esprit, prie en nous, est vrai pour la connaissance. Les deux ne sont
possibles que par le rapport établi par Dieu avec nous. Il faut nous rendre compte
de la signification que revét le verbe «connaitre» chez S. Paul. Pour lui (et nous
pouvons dire: pour la Bible), «connaitre» n’est pas a confondre avec la connais-
sance philosophique. Ce n’est pas connaitre ’objet de la connaissance & distance,
c’est-a-dire en éliminant toute affectivité, mais c’est, au contraire, entrer en rapport
avec lui. C’est le sens du verbe hébraique jada‘ qui exprime la plus grande inti-
mité, lorsqu’il est question de deux étres qui se connaissent. Il implique un acte de
volonté. Ainsi il peut devenir synonyme d’aimer, s’attacher, s’unir a quelqu’un.
Selon S. Paul «Dieu a connu d’avance son peuple» (Rom. 11, 9), et «le Seigneur



100 O.Cullmann, La priére selon les Epitres pauliniennes

connait les siens» (2 Tim. 2, 19). C’est dans ce sens qu’il faut comprendre aussi la
parole de Jésus (Matth. 11, 27): «Personne ne connait le fils si ce n’est le pére, et
personne ne connait le pere si ce n’est le fils.» Le résultat du fait que Dieu nous a
connus, c’est que nous le connaissons ou que nous I’aimons (Rom. 8, 28). Priére et
connaissance aus sens paulinien sont donc trés proches ’une de I’autre. Les deux
remontent a l'initiative de Dieu qui entre en communion avec nous.

Notre connaissance de Dieu basée sur le rapport établi par Dieu avec nous:
c’est 1a une idée essentielle pour I’apotre. Dans Gal. 4, 9 il dit: «Maintenant que
vous connaissez Dieu, ou plutdt que vous étes connus de lui.» Donc I’actif peut
étre remplacé par le passif, de méme dans 1 Cor. 8, 3: «Si quelqu’un croit avoir
connu, il n’a pas encore connu comme il doit connaitre (kathds dei).» Cela nous
rappelle Rom. 8, 26: (par nous-méme) «nous ne savons pas prier, comme il le faut
(katho dei)». Le parallélisme est parfait. «Comme il le faut», c’est-a-dire en re-
connaissant dans les deux cas D'initiative de Dieu. En effet, ’ap6tre continue le
passage de 1 Cor. 8, 3: «si quelqu’un aime Dieu (= connait Dieu), celui 1a a été
connu de lui» — de nouveau le passif. Ceux qui «aiment Dieu» dans Rom. 8, 28
sont également ceux qui sont aimés (ou connus a ’avance) par Dieu. Nous retrou-
vons la méme substitution du passif a 1’actif dans 1 Cor. 13, 12: «Maintenant nous
ne connaissons que partiellement, alors je connaitrai comme j’ai ét€ connu.» La
connaissance qui nous est ainsi accordée est, elle aussi comme la priere, I’ceuvre de
I’Esprit. C’est la sagesse, la sofia, dont il est question dans 1 Cor. 2, 10 ss. Opposée
a la sagesse des hommes, elle nous est révélée par le Saint Esprit «qui sonde tout,
méme les profondeurs de Dieu». Aussi toute vraie théologie a-t-elle la méme ori-
gine que la priere: le Saint Exprit.

Lorsque celui-ci agit en nous, nous sommes en communion avec Dieu, nous
sommes aimés par lui. Cette assurance inspire a S. Paul I’hymne a I'amour divin
qui suit le passage sur la priére que nous venons d’étudier (8, 31-39): «Si Dieu est
pour nous, qui sera contre nous»..., jusqu’au dernier verset du chapitre: «Rien ne
saurait nous séparer de I’amour de Dieu qui est en Jésus-Christ, notre Seigneur.»

3.

La conception théologique de la priere chez S. Paul, son enracinement dans
I’ensemble de sa théologie, correspond a la place centrale qu’occupe dans la vie de
I’apdtre la pratique de la priere, objet de la premiére partie de notre travail. Pour-
tant n’y a-t-il pas contradiction entre les résultats respectifs des deux parties? Dans
la premiere la priere était un acte humain, une obligation humaine, dans la deu-
xieéme un don de Dieu. 1’Esprit prie en ’homme, et cependant I’homme est appelé
a prier. En réalité, cette juxtaposition de l'indicatif et de I’impératif est caractéris-
tique de tout le Nouveau Testament. L'impératif de 1'éthique, en particulier chez
S. Paul, est basé sur 'indicatif de la grace. Nous sommes saints, nous devons étre
saints. Nous sommes morts au péché dans le baptéme, nous devons lutter contre le
péché (Rom. 6, 3. 12). Nous devons étre ce que nous sommes. Cela tient aussi a
la tension entre le «déja» et le «pas encore».



O. Cullmann, La priére selon les Epitres pauliniennes 101

Nous devons nous ouvrir au Saint Esprit, lorsque nous prions. Toutes les ca-
ractéristiques concrétes des priéres pauliniennes que nous avons relevées dans la
premiére partie, procédent de leur enracinement dans le Saint Esprit:

persévérance — le Saint Esprit ne se lasse pas;

réciprocité de la priere de I’apotre pour les Eglises et des Eglises pour 1’apotre —

le Saint Esprit unit ’Eglise (Pentecote);

priére dans la joie — c’est la joie dans le Saint Esprit (Rom. 14, 17);

la supplication devant étre accompagnée de 1’action de grices (meta eucharis-
tias) — I’Esprit exige une attitude de louange dans toute priére a I'’exemple de celle
de Job: «le Seigneur I’a donné, le Seigneur I’a pris; que le nom du Seigneur soit
loué».

C’est la condition de I’exaucement. La présence du Saint Esprit assure I’exauce-
ment. Si dans la priére c’est le Saint Esprit qui parle en nous, nous faisons, au mo-
ment méme de prier, ’expérience de ’amour de Dieu. Il prend I'initiative de s’unir
a nous. Méme au milieu de la détresse, et méme lorsque extérieurement celle-ci ne
disparait pas, nous avons conscience de nous trouver dans la sphere divine & I'in-
stant ol nous prions. Ainsi ’acte de la priere telle que la congoit ’apbtre Paul est
en lui-méme un exaucement. S. Paul nous a fait part de la réponse déja citée qu’il
a regue a sa priére: «Ma grace te suffit. La puissance s’accomplit dans la faiblesse»
(2. Cor. 12, 8). C’est la puissance du Saint Esprit.

Oscar Cullmann, Bale



	La prière selon les Epîtres pauliniennes

