
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 35 (1979)

Heft: 2

Artikel: Voll grosser Fische, hundertdreiundfünfzig : Joh. 21, 1-14

Autor: Rissi, Mathias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878477

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 35 Heft 2 März/April 1979

Voll grosser Fische, hundertdreiundfünfzig, Joh. 21,1-14

Joh. 21 stammt aus dem Überlieferungsgut der johanneischen Gemeinde, das
der letzte Herausgeber verarbeitet und dem Evangelium angehängt hat. Die
Erzählung 21,1-14, der wir uns nun zuwenden, gehört zum Typ der galiläischen
Erscheinungsgeschichten und setzt die Jerusalemer Erscheinungen nicht voraus.1

1.

In 21, 1-14 kann man deutlich zwei ursprünglich voneinander unabhängige
Erzählungen unterscheiden, die der Redaktor miteinander verband: die Geschichte
des Fischzuges und des Mahles. Einleitung und Schluss der ganzen Perikope
gehören dabei sicher zum Rahmen des Redaktors.

a) Die Erzählung vom wunderbaren Fischfang beginnt in V. 2, wo die beteiligten
Jünger vorgestellt werden. Der zuerst genannte Petrus war offenbar ursprünglich
die Hauptfigur (V. 3). Während im Evangelium der volle Name Simon Petrus
regelmässig zur Einführung des Jüngers in einer neuen Perikope genannt wird,
darnach nur noch Petrus2, erscheint in Kap. 21 der volle Name in der Fischzugsgeschichte

immer (V. 3. 7b. 11). «Der Jünger, den Jesus liebte» wird erst in V. 7
vom Redaktor eingeführt. Die beiden ungenannten Jünger in V. 2 sind vielleicht
vom Herausgeber zugefügt, um die Siebenzahl voll zu machen.8 V. 3 gehört sicher
zur Fischzugsgeschichte, wie auch V. 4, der das Motiv des Nicht-erkennens des
Auferstandenen enthält, das besonders mit der lukanischen Erscheinung Jesu vor
den Emmausjüngern verbunden ist4. Das Wieder-erkennen folgt in V. 12b, der darum

zur selben Tradition zu rechnen ist. V. 5 ist vom Redaktor eingeschoben, um
das Mahl mit dem Fischfang zu verbinden - ein Bestreben, das auch V. 10 kenn-

1 W. Michaelis, Die Erscheinungen des Auferstandenen (1944), S. 69-72. Zur Auslegungsgeschichte

der Perikope siehe R. Pesch, Der reiche Fischfang (1969), S. 42-52.
2 Ausnahmen sind nur Joh. 13, 9 und 20, 6, wo der volle Name jedoch eine wichtige Wendung

innerhalb der beiden Perikopen markiert.
8 Vgl. die guten Gründe bei Pesch (A. 1), S. 90 f.
* F. Schnider und W. Stanger, Beobachtungen zur Struktur der Emmausperikope: Bibl.

Zeits. 16 (1972), S. 94-114, die Luk. 24 als «Wiedererkennungsgeschichte» bezeichnen. Auch
mit der lukanischen Fischfanggeschichte Luk. 5,3-11 bestehen Zusammenhänge.



74 M. Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfünfzig, Joh. 21,1-14

zeichnet5. Der 6. Vers gehört deutlich zur Fischfanggeschichte, während der
nächste z. T. wieder dem Redaktor zugeschrieben werden muss, der - wie der
Evangelist - am anonymen Jünger interessiert ist (vgl. 21, 20 ff.) und den
einfachen Petrusnamen verwendet. Der anonyme Jünger ist der erste, der erkennt
(vgl. 20, 8); darum kann er den Petrus belehren. Der zweite Teil von Vers 7, in
dem wieder der volle Name von Petrus erscheint, stammt aus der Fischzugsgeschichte,

ist jedoch vom Redaktor etwas verändert worden. Die Erzählung sprach
wohl ursprünglich nur davon, dass sich Simon Petrus auf den wunderbaren Fischfang

hin das Obergewand umgürtete und sich in den See warf. Die Ursache wird
nicht berichtet6, doch könnte die Verwandtschaft der Erzählung mit Luk. 5 zum
Schlüsse führen, dass hier wie dort das Wunder Petrus plötzlich die Augen öffnet,
so dass er in der geheimnisvollen Gestalt Jesus erkennt und - wie in Luk. 5 - vom
Gefühl seiner Unwürdigkeit übermannt wird. In diesem Falle las der Redaktor in
der Fang-tradition: «Darum gürtete sich Simon Petrus das Obergewand um - denn
er war nackt - und warf sich in den See.» V. 8 gehört zum Fischzug, nicht jedoch
V. 9, der völlig unerwartet ein neues Thema einführt. «Woher Kohlenfeuer, Fisch
und Brot kommen, bleibt dunkel»7, solange man nicht erkennt, dass sie aus der
anderen Uberlieferung, der Mahl-erzählung, stammen, die nur von einem Fisch
und einem Brote sprach (vgl. V. 13) - im Gegensatz zu den vielen Fischen der
Fischzugs-geschichte. In V. 10 versucht der Redaktor die beiden Uberlieferungen
zu verbinden. Wie schwierig das ist, erweist sich daran, dass der Vers weder ganz
zur Mahl-geschichte noch ganz zur Fischzugs-geschichte passt. Die erstere sprach
nur von einem einzigen Fisch und Brot8, für die letztere ist die grosse Menge der
Fische wesentlich. Für das Mahl konnte der Redaktor nicht das ganze Netz voller
Fische brauchen und lässt daher Jesus nur eine geringere Anzahl der Fische
heranschaffen («Bringet von den Fischen .»). Die Fischzugsgeschichte verwendet
immer das Wort ichthys, der Redaktor in V. 10 aber in Übereinstimmung mit der
Mahl-tradition opsârion. V. 11 ist wieder Teil der Fischzugs-geschichte. Nach V. 8

schleppten die anderen Jünger im Schiff das Netz hinter sich her - und nun steigt
Petrus «hinauf», d. h. ans Ufer, und zieht das Netz ans Land9. Zum Wunder des

gewaltigen Fanges gehört - in negativer Entsprechung zur Geschichte Luk. 5, 6 -
die Bewahrung des Netzes. Das einzige Element, das vom Redaktor eingefügt zu
sein scheint, ist die Zahl 153. Darüber wird gleich mehr zu sagen sein. Den Ab-

5 So auch Pesch (A. 3). Nach ihm stammen auch V. 10.14 vom Redaktor. Der Fischfanggeschichte

rechnet er zu: V. 2. 3. 4a. 6.11 (z. T.), der Erscheinungsgeschichte: V. 4b. 7. 8. 9.12.
13. Zu mechanisch verwendet seine Kriterien H. M. Teeple, The Literary Origin of the Gospel
of John (1974), S. 246 f. Vgl. auch M. E. Boismard, Le chapitre 21 de saint Jean. Essai de

critique littéraire: Rev. bibl. 54 (1947), S. 473-501.
« Nur dass Petrus das Obergewand anzieht, weil er nackt ist und offenbar so nicht vor

Jesus erscheinen möchte.
i W. Bauer, Das Johannesevangelium (1933), S. 236 f.
s Vgl. Anm. 11.
8 Ein gewisser Widerspruch scheint zwischen V. 6 (sie vermögen das Netz nicht zu ziehen)

und V. 8. 11 zu bestehen, wo es doch möglich ist, ja Petrus es alleine tut. Aber V. 6 meint
sicher: sie konnten das Netz nicht ins Schiff ziehen.



M.Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfünfzig, Joh.21,1-14 IS

schluss der Fangerzählung finden wir in V. 12, dessen erster Teil allerdings ganz
deutlich der Mahltradition angehört. V. 12b nimmt das Motiv von V. 4 wieder
auf: das Wunder hat zur Erkenntnis des Herrn geführt.10

b) Aus der Mahltradition hat der Verfasser nur die Verse 9, 12a und 13
übernommen. Der Anfang der Geschichte ist uns nicht bekannt. Wir können aufgrund
von V. 9 nur vermuten, dass sie - wie die Fischfanggeschichte - von einer
Erscheinung des Auferstandenen am Strand des galiläischen Sees gesprochen hat.
Das ermöglichte dem Redaktor, die beiden Uberlieferungen zusammenzuarbeiten.
Die ersten Worte von V. 9 («als sie nun ausgestiegen waren ans Land») wird er
selbst eingefügt haben, um die Verbindung mit V. 8 herzustellen. V. 12a fordert
auf, zum wunderbar bereiteten Mahl zu kommen. Nach V. 13 schliesst sich Jesus
seinen Jüngern an und teilt Brot und Fisch aus. Die Verknüpfung der beiden
Traditionen und die Umbildung der Fischzugsgeschichte zur Vorbereitung des Mahles
konnte nicht widerspruchslos vollzogen werden, da der Redaktor offensichtlich die
von ihm gebrauchten Texte sowenig wie möglich verändern wollte, trotzdem die
Fischzugsgeschichte ursprünglich ihre eigenen Zwecke verfolgte. Die Uberlieferung

vom Mahl hatte gar nichts zu tun mit den vielen gefangenen Fischen, sondern
wusste nur von dem auf dem Kohlenfeuer bereiteten Fisch, wie V. 13 eindeutig
klarmacht11. Aber der Verfasser, der den Wortlaut beider Traditionen zu erhalten
trachtete12, versuchte die eben gefangenen Fische durch seinen erklärenden Zusatz
in V. 10 in das Mahl einzubeziehen. Darum werden die Jünger aufgefordert, «von
den Fischen», die sie gefangen haben, für das Mahl herbeizubringen13.

2.

Wesentlich ist nun, wie in V. 13 das Mahl geschildert wird. Man wird sofort an
Joh. 6,11 erinnert. Auch dort nimmt Jesus Brot, gibt es und «gleicherweise» auch
Fisch1*. Nehmen und Geben des Brotes und «gleicherweise» des zweiten
Mahlelements15 erinnert zugleich an die Feier des Herrenmahls. Die eucharistische
Auslegung entspricht völlig dem Verständnis des Redaktors, der ja auch das Mahl in

10 R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes (1941), S. 549, hat recht, wenn er in: «keiner
wagte ihn zu fragen» den Sinn findet: «Bist du es wirklich?», und damit das Gefühl
ausgedrückt sieht, «das die Jünger angesichts des Auferstandenen befällt: er ist es, und er ist es

doch nicht, es ist nicht der, den sie bis dahin gekannt hatten, und doch ist er es!»
11 Opsârion in V. 9 ist nicht kollektiv gemeint (ein zusätzliches hén ist völlig entbehrlich),

weil ja die ursprüngliche Tradition gar nichts von einem «Gegensatz zu der Menge der
gefangenen Fische» der Fischzugsgeschichte wusste, gegen Bultmann (A. 10), S. 548.

12 Das lässt sich auch im übrigen Joh. feststellen.
is Während die Fischfangtradition immer ichthys verwendet, lehnt sich der Redaktor

hier in V. 10 an die Mahltradition an, die vom opsârion spricht. Apö ist partitiv gebraucht.
ii Die Verwandtschaft mit 6,11 hat den Einschub eucharistesas édôken in D syrs d f g

verursacht. Dass das Gebet fehlt, «wird darauf beruhen, dass hier nicht mehr der irdische
Jesus, sondern der Auferstandene handelt», Bultmann (A. 10), S. 550.

is Paulus und Lukas verwenden hösaütös.



76 M.Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfünfzig, Joh. 21,1-14

6, 1-13 zweifellos als Herrenmahl auffasste, wie seine Interpolationen in der Brotrede

Jesu beweisen.
a) Der Evangelist hatte die Anspielungen an die Herrenmahlsterminologie in

6,1 ff. aus der Gemeindetradition übernommen (vgl. bes. Luk. 22,19 und 1. Kor.
11, 24 f. als Parallelen), aber für ihn war jenes Mahl noch keine Eucharistie,
sowenig wie das Mahl in 2, 1-11. Er verstand das Wein- und Brotwunder als Ver-
heissung auf das Abendmahl hin16. Wein und Brot sind Gabenzeichen des escha-
tologischen Heils, das durch die Gegenwart Jesu geschenkt wird. Sie sind darum
Offenbarungsmittel Jesu wie sein Wort, das Leben schafft (6, 68). Die Auswahl
der beiden Uberlieferungsstücke in Kap. 2 und 6 beweist aber, dass der Evangelist
bewusst - obwohl mit grosser Zurückhaltung - auf das Herrenmahl hinweisen
wollte.

Darum ist sogar anzunehmen, dass er in 6, 14 f. an Abendmahlsprobleme seiner
Gemeinde dachte. Denn die Leute missverstehen den wunderhaften Hinweis auf
das Herrenmahl als Manifestation ausserordentlicher Machtbegabung eines
wunderbaren Propheten und Königs17. Dahinter steht wahrscheinlich die Abwehr eines
hellenistischen Verständnisses des Herrenmahls als Quelle göttlicher Kraftwirkungen.

Darum entzieht sich der johanneische Jesus dem Begehren der Leute nach

6,14 f. Diese Zusammenhänge vermögen auch zu erklären, warum der Evangelist
so zurückhaltend dem Herrenmahl gegenübersteht - überhaupt den Sakramenten.
Es ist daher ebensowenig zufällig, dass die Brotrede (6, 25-28) vom Speisungswunder

getrennt wird durch den Wechsel des Aufenthaltsortes und durch eine

neue Einleitung (6, 22-2418).
Zunächst wird in 6, 24-29 das Wunder von 6,1 ff. als «Zeichen» ausgelegt, das

die Juden nicht verstehen. Ihr Mühen und Wirken ist nicht ausgerichtet auf die
wahre Speise, die ins ewige Leben bleibt, nicht auf die Werke Gottes. Das rechte

16 M.Rissi, Die Hochzeit in Kana (Joh. 2,1-11): Oikonomia, Festschrift O. Cullmann
(1967), S. 76-92. Zu den eucharistischen Anspielungen in 6,1-13 s. auch O. Cullmann,
Urchristentum und Gottesdienst (19502), s. 89-92; G. H. C. McGregor, The Eucharist in the
Fourth Gospel (1963), S. 114-116; J. Betz, Die Eucharistie in der Zeit der griechischen Väter
2,1 (1961), S. 172 (s. Literatur in Anm. 637).

il Der Evangelist liest diese Interpretation von Deut. 18,15-18 her; denn die Fortsetzung
bringt die Speisung mit der Mannaspende des Mose in Verbindung, vgl. J. Jeremias, Môysês:
Theol. Wort., 4 (1942), 852-878, S. 863 f. In diesen Zusammenhang gehört auch, dass die Leute
Jesus als den Propheten zum König machen wollen; denn im hellenistischen Schrifttum des

Diasporajudentums erscheint Mose als König. Nach Ez. Trag. 68-92 wird Mose im Traum
von Gott das Szepter überreicht, «und er hiess mich, seinen grossen Thron besteigen, er gab
mir aber das königliche Diadem». Vgl. auch Philo, Vita Mos. 155-158, und samaritanische
Traditionen, W. A. Meeks, Moses as God and King: Religions in Antiquity. Essays in memory
of E. R. Goodenough (1968), S. 354—371.

is V. 22 f. ist Glosse (V. 23 ist von einigen Handschriften ausgelassen), eingeschoben, weil
V. 24 erklärungsbedürftig schien. V. 22 ist Wiederholung der Situationsangaben der
Überfahrtsgeschichte. Der ursprüngliche Wortlaut ohne den Einschub (mit seinen zahlreichen
Textvarianten) setzte ein mit einer im A.T. beliebten doppelten Zeitbestimmung, einer Zeitangabe
mit Konjunktionalsatz (vgl. z. B. Jos. 9,16; 23,1): «Am andern Tag, als das Volk sah, dass
Jesus nicht dort war noch seine Jünger, bestiegen sie die Schiffe.»



M.Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfiinfzig, Joh.21,1-14 77

Werk wäre nach 6, 29 der Glaube an den Gesandten Gottes, oder - wie in den
folgenden Versen erklärt wird - das Essen und Trinken der wahren Speise, nämlich

des Menschensohnes. Die Forderung des Glaubens ruft den Widerstand der
Juden wach, die Jesu Anspruch mit einer einsichtigen Legitimation belegt sehen
möchten. Was sie meinen, zeigt ihr Hinweis auf den grossen Führer der Vergangenheit,

Mose, der sich auswies mit dem Brot vom Himmel.
Die von den Juden herangezogene Schriftstelle (V. 31) enthält kein genaues

Zitat. Der Evangelist denkt wohl an LXX Ps. 77, 24 («und Brot aus dem Himmel
gab er ihnen»), eine Stelle, die sich ihm mit Ex. 16,15 verwob («das ist das Brot,
das euch der Herr zu essen gibt»). Jesus soll als ein zweiter Mose seine Autorität
mit einem «jüdisch»-verstandenen Zeichen unter Beweis stellen, d. h. mit einer
Tat, die noch über das vergleichsweise geringe Speisungswunder hinausgeht. Aber
der Glaube kann nicht auf solchen «Zeichen» ruhen.

Das Brot des Lebens wird im folgenden Dialog daher gerade nicht mit den
Broten von 6,1-13 in eins gesetzt, sondern allein mit der Person des Menschensohnes:

«Ich bin das Brot des Lebens.»19 Wie oft im Joh. lässt der Evangelist Jesus

hier in Bildrede von sich selbst und von der Aneignung des Heils reden. «Essen
und Trinken» des «Fleisches und Blutes» Jesu ist nichts anderes als ein Bildwort
für den Glauben an ihn (6, 27a, b. 29. 35). Darum wird in 6, 57 auch einfach vom
«Mich-essen» gesprochen. «Fleisch und Blut» ist Umschreibung der Person,
darüber hinaus aber in Anlehnung an alttestamentlich-jüdische Opferterminologie
Hinweis auf Jesu Opfer20. Der Opfergedanke ist dem vierten Evangelium nicht
fremd, erscheint doch Jesus gleich am Anfang als das Passalamm, das für die
Sünde der Welt stirbt21. Dass das Bildwort vom Essen durch dasjenige vom Trinken

ergänzt wird, ist nicht erstaunlich; denn dieselbe Verbindung ist schon in der
jüdischen Tradition vorgebildet, mit welcher der Evangelist arbeitet. Das Manna
(6, 31) wird in der jüdischen Exodus-tradition immer wieder zusammen mit der
Wüstenquelle genannt. Darüber wird noch zu reden sein.

Vor allem sind auch weisheitliche Gedanken mit zu verrechnen, die die ganze
Theologie des Joh. formen halfen. In der Weisheitsliteratur taucht das Bild vom

19 Die johanneischen Ego eimi-Sprüche mit den Bildworten hat man lange Zeit aus
hellenistisch synkretistischen, vor allem gnostisch-mandäischen Vorbildern herzuleiten versucht,
indem man von den Bildworten ausging. Das Vorhandensein der absoluten Offenbarungsformel

im Joh. (die in den mandäischen Texten fehlt) empfiehlt jedoch, die Bildworte von
der Offenbarungsformel her zu verstehen. Sie legen die Formel aus, H. Zimmermann, Das
absolute Ego eimi als die ntl. Offenbarungsformel: Bibl. Zeits. 4 (1960), 54-69. 266-276,
S. 56 f. Dieser Vorgang lässt sich bereits im A.T. beobachten, W. Zimmerli, Ich bin Jahve:
Geschichte und Altes Testament. Festschr. A. Alt (1955), 179-209, S. 182 f. Formal entsprechen
die johanneischen Formulierungen weisheitlichen Sprüchen, z. B. Prov. 1, 33; 8, 36; Sir. 24, 21 f.

20 Vgl. Matth. 16,17; 1. Kor. 15, 50; Gal. 1,16; Ex. Rabba 43 (99a); Sir. 14,18; 17, 31 und
Gen. 9, 4; Lev. 17,11.14; Deut. 12,23-27; Ez. 39,17 f.

21 B. Gärtner, John 6 and the Jewish Passover (1955); G. Ziener, Joh Ev und urchristliche
Passafeier: Bibl. Zeits. 2 (1958), S. 263-274; A. Guilding, The Fourth Gospel and Jewish
Worship (1960), S. 59-68. Die Passalamm-Deutung ist alt, schon von Paulus als bekannt
vorausgesetzt (1. Kor. 5, 7, vgl. Hebr. 13,11).



78 M. Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfünjzig, Joh. 21,1-14

Essen und Trinken der Weisheit oder ihrer Gaben öfters auf22. Joh. 6, 35 erinnert
besonders an das Wort der Weisheit in Sir. 24, 21: «Die mich essen, werden immer
wieder hungern, und die mich trinken, werden immer wieder dürsten.» Der Evangelist

hat die Exodus-motive - verbunden mit Weisheitsgedanken - auf Jesus

übertragen und mit der Opferidee zu einem Bildwort vereint. So verkündigt er, dass

Fleisch und Blut Jesu, d. h. Jesus als der Erlöser, der für die Welt starb, allen
Hunger und Durst nach dem wahren Leben zu stillen vermag (6, 35. 37).

Selbstverständlich wurde beim israelitischen Opfermahl kein Blut getrunken,
und der Gedanke an Blutgenuss ist für Juden unvollziehbar. Aber der Evangelist
redet hier nicht von einem Vorgang, der sich in welthaften Kategorien abspielt,
sondern von der Aufnahme der Person Jesu durch den Glauben. Er denkt nicht an
das Herrenmahl, spricht darum auch nicht vom sôma Jesu, sondern von seiner
sarx23.

b) Den eucharistischen Gedanken hat erst der Redaktor in die Rede
eingetragen durch die Interpolation des zweiten Teils von V. 27 (hen ho hyiös toû
anthropou hymîn dôsei, toûton gàr ho pater esphrâgisen ho theös) und des

ganzen V. 51. In V. 27c, d und V. 51 lässt er Jesus davon sprechen, dass Er das

Brot, d. h. sich selbst «gebe». Der Wortlaut der beiden Verse «erklärt sich
offensichtlich als Angleichung an den des traditionellen Einsetzungsberichtes der
kirchlichen Liturgie. Dass mit dem Brot hier unmittelbar das Herrenmahl gemeint ist,
legt bereits das Verbum dosö nahe», das hier nichts anderes als «die Zuwendung

von Heilsgaben an die Menschen» bezeichnen kann24. Das steht nun jedoch
im Widerspruch zur Christologie des ganzen Buches und besonders des Kontexts
von Joh. 6. Denn gleich am Anfang der Auslegung der alttestamentlichen
Schlüsselstellen Ps. 78, 24 und Ex. 16,15 korrigiert Jesus die jüdische Interpretation, die
Mose zum Geber der Gabe machte25: nicht Mose, sondern Gott ist der Geber (was
den alttestamentlichen Texten entspricht). Mose wird also nicht Jesus gegenübergestellt,

sondern Gott. Auch wird das Manna der Vergangenheit nicht mit dem
Lebensbrot identifiziert, denn Jesus als Gabe Gottes ist das Lebensbrot, das Gott
jetzt, in der Gegenwart Jesu, anbietet. Jesus ist also die Gabe Gottes, das Brot für
die Welt, nicht aber der Geber26.

Dass V. 51 ein redaktioneller Einschub ist, legt sich auch aus folgenden Gründen

nahe:

22 Vgl. Prov. 9, 5. In Midr. Rabba 25, 7 ist Prov. 9, 5 mit Ex. 16, 4 verbunden; vgl. auch
Midr. Rabba 66, 3 zu Gen. 27, 28.

23 Es besteht darum kein Grund, Joh. 6, 52-58 als redaktionellen Einschub auszuklammern.
S. unten. Weder im Begriff des Fleisches noch in trögein liegt eine antidoketische Tendenz.
Der Evangelist gebraucht phageîn hellenistisch als Aorist, bebrôkénai als Perf. zum Präs.
trogein; esthiein fehlt im Joh. Vgl. C. H. Dodd, Historical Tradition in the Fourth Gospel
(1963), S. 37.

24 J. Betz (A. 16), S. 177.
25 So auch G. Reim, Studien zum alttestamentlichen Hintergrund des Johannesevangeliums

(1974), S. 13 f.
26 Die Gaben Jesu sind Frieden, Leben, Gottes Worte und Herrlichkeit. In V. 27c, d ist

sprachlich singular die Bezeichnung Gottes ho pater... ho theos, ebenso die Bedeutung
«weihen» für sphragizein; Bultmann (A. 10), S. 166.



M.Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfünfzig, Joh.21,1-14 79

1. V. 51 widerspricht dem Schema, nach welchem der ganze Dialog 6, 30-58
aufgebaut ist27. Dieser Dialog entfaltet sich in drei Hauptgesprächsgängen -
entsprechend den drei Teilen des Zitats in V. 31.28

a) Die Auslegung des alttestamentlichen Wortes konzentriert sich zunächst auf das édôken
in V. 32-3920, das in zwei Gesprächsgängen ausgelegt wird (V. 32 f. und V. 34-39). Der erste
handelt vom Geber des Brotes. Im Gegensatz zum jüdischen Verständnis des alttestamentlichen

Wortes wird nicht Mose, sondern Gott als der Geher des Himmelsbrotes bezeichnet.
Dieses Brot hat er nicht in der Vergangenheit gegeben, sondern er ist eben jetzt daran, es zu
schenken. In ihrem Unverständnis bitten die Juden Jesus um diese Gabe. Das im Joh. so oft
verwendete Missverständnismotiv gibt Jesus Gelegenheit, die Gabe zu nennen.

Von der Gabe spricht der zweite Gesprächsgang. Die Gabe Gottes ist Jesus. Anlass zum
zweiten Wort Jesu gibt die verständnislose Bitte der Juden, er, der selbst die Gabe ist, möchte
ihnen das Brot geben. Um am Brot des Lebens teilzuhaben, muss man zu Jesus kommen,
das Werk Gottes tun, d. h. an Jesus glauben (V. 29). Das kann jedoch nur geschehen, wenn
man Ihm vom Vater «gegeben» wird (V. 39). Wer an Ihn glaubt, dem wird das Leben zuteil,
d. h. er wird nicht «verloren gehen».3o Denn der Wille dessen, der das Brot des Lebens gibt,
ist der Menschen Heil - nicht nur in der Zeit ihrer Erdentage, sondern auch am Ende aller
Zeit.si Mit V. 39 ist der Schluss des ganzen ersten Abschnittes erreicht.

b) Der zweite Teil der Auslegung des alttestamentlichen Textes dreht sich um den
himmlischen Ursprung der Gabe Gottes V. 41-50. Eingeführt wird die Debatte wieder durch ein
verständnisloses Urteil der Juden. Ihr Murren erinnert an Ex. 16, 2.

Wie kann Jesus das Brot aus dem Himmel sein, da man doch seinen Vater und seine

Mutter kennt? Aus der vollen Menschlichkeit Jesu erwächst der Anspruch des Glaubens.
Hier kann nur der Glaubende begreifen, dessen Erkenntnis selbst himmlischen Ursprungs ist,
d. h. der von Gott gelehrt ist. V. 50 schliesst den zweiten Teil ab.

c) In der dritten Gesprächsrunde V. 52-59 wird das phagein des Zitats zum Thema32, das

mit dem Motiv des Trinkens verbunden wird. Die Juden «streiten» (vgl. Ex. 17,2; Num. 20,

3.13), stossen sich am Problem, wie es denn möglich sein könnte, Jesu Fleisch zu «essen».
Auch hier benützt der Evangelist das Missverständnismotiv: die Juden verstehen die

Bildersprache Jesu nicht, weil sie nicht zu ihm gehören, nicht glauben. Um den Glauben geht es

ja in den Metaphern vom Essen und Trinken Jesu; denn er ist das Lebensbrot, wahre Speise
und wahrer Trank, ohne die man nur sterben kann33. V. 58 fasst den dritten Abschnitt
zusammen und V. 59 schliesst den ganzen Dialog.

Im Aufriss der drei Gesprächsgänge lassen sich zwei wesentliche Strukturelemente

feststellen. Einmal ist zu beobachten, dass ein je neues Thema aufgrund

27 Vgl. Anm. 32.
28 Man kann nicht mit G. Bornkamm, Vorjohanneische Tradition: Geschichte und Glaube

2 (1971), S. 59 ff., in den Sprüchen mit Doppelamen «Klammern und Einleitung zugleich» und
damit ein Einteilungsprinzip der Brotrede finden (6, 26. 32. 47), was zu einer recht künstlichen
Einteilung führt (in V. 53 findet sich überdies ein überschüssiges Doppelamen). Doppelamen
dient im vierten Evangelium nur der Hervorhebung wichtiger Logia.

29 V. 40 ist eine vom Redaktor eingeschobene Erweiterung von V. 39.
39 Der vorangestellte Nom. absol. ist wohl Semitismus.
31 Hier in V. 39 hat die Verheissung der Auferstehung ihre ursprüngliche Stelle; in V. 40.

44. 54 ist sie vom Redaktor angehängt. Interpoliert ist auch der ganze Vers 40, eine parallele
Fassung von V. 39, in der aber der für den ganzen Abschnitt so wesentliche Gedanke der
Sendung (Gabe) und des Lebens fehlt.

32 Auf ein hellenistisch-jüdisches, homiletisches Schema, dem der Evangelist vielleicht
folgt, hat P. Borgen, Bread from Heaven (1965), S. 28 ff. 34 ff., aufmerksam gemacht.

33 Im dritten Abschnitt ist jedoch nicht das ewige Leben als solches thematisch, wie
Bornkamm (A. 27), S. 59 f., offenbar annimmt, sondern die Aneignung des Lebens.



80 M. Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfünfzig, Joh. 21,1-14

eines Jesuswortes immer durch eine verständnislose Bitte oder Frage der Juden
eingeleitet wird (6, 34. 41. 52). Der Vers 51 fällt völlig aus diesem Rahmen, weil
in ihm das neue Thema des folgenden Abschnitts, das Essen des Fleisches Jesu,
von Jesus vorweggenommen wird. Und zweitens haben wir gesehen, dass jeder der
drei Abschnitte einen zusammenfassenden Abschluss aufweist, der jeweils mit
demselben Wortlaut beginnt: toütö (bzw. hoütös estin (6,39. 50. 58). Die
Gliederung der drei Teile wird unterstrichen durch die die neuen Abschnitte
eröffnenden, erzählerischen Bemerkungen in 6, 41 und 52 (egongyzon oûn und
emâchonto oûn...). Für den zweiten Gesprächsgang ist, wie gesagt, V. 50
Abschluss. Dazu bringt V. 51 nur völlig überflüssige Wiederholungen (der
Offenbarungsformel und der Verheissung), die eingefügt sind, um die eucharistische
Auslegung des Brotes in V. 51c vorzubereiten.

2. In der «Ich-bin»-Proklamation von 6, 35. 48 nennt sich Jesus «das Brot des
Lebens». Nur in V. 51 tritt dafür der Ausdruck «lebendiges Brot» ein - eine deutliche

Nachahmung des «lebendigen Wassers» von 4,10-12. Vom Wasser ausgesagt
ist zôn sinnvoll, weil das Wort doppeldeutig ist, zugleich fliessendes und
lebenspendendes Wasser meint (und so dem Missverständnismotiv dient), nicht aber,
wenn es für das Brot gebraucht wird.

3. Zu beachten ist auch, dass allein in den beiden interpolierten Stellen V. 27.
51 «das Brot» mit Jesu Fleisch direkt identifiziert wird. Das führt zu der im Neuen
Testament singulären Herrenmahlsterminologie: sarx statt soma34.

Mit diesen beiden Interpolationen verwandelt also der Redaktor die nicht
eucharistische Bildrede des Evangelisten in eine Abendmahlsbelehrung35.

34 Sie hat sich wahrscheinlich unter dem Einfluss dieser Stelle in der Kirche des vierten
Evangeliums, d. h. in Nordpalästina, Syrien, erhalten. Vgl. die Ignatiusbriefe; dazu C. Maurer,
Ignatius von Antiochien und das loh Ev (1949); F. M. Braun, Le quatrième évangile dans

l'église du second siècle: Sacra pagina, 2 (1959), 269-279, S. 269 f. Gegen die einfache
Identifikation von sôma mit aram. bisra, so J. leremias, Die Abendmahlsworte Jesu (19603), s. 191-
194, spricht nicht nur die Ungewöhnlichkeit des griechischen Ausdrucks sôma für das «Fleisch»,
der auffallenderweise in allen vier Einsetzungsberichten gebraucht wird, sondern auch die
ursprüngliche Verschiedenheit der Deuteworte zum Brot und zum Wein, die erst durch
liturgischen Gebrauch abgeschliffen und einander angeglichen wurden; nicht der «Leib»,
sondern nur das «Blut» wird ausgelegt. Damit aber wird es mehr als fraglich, ob man davon
ausgehen darf, «dass sôma und haîma in Jesu Worten ein Begriffspaar darstellen», Jeremias,
S. 192 f. Die erstaunliche Verschiedenheit der Deuteworte, in denen die beiden Begriffe sich
vorfinden, muss beachtet werden, aber auch die Trennung der Brot- von der Weingabe durch
ein ganzes Mahl: metà tö deipnêsai (1. Kor. 11, 25), so mit Recht betont von H. Schürmann,
Jesus' Words in the Light of His Actions at the Last Supper: Concilium 40 (1969), S. 119-125.
Das ermutigt nicht dazu, die beiden als Komplementärbegriffe zu verstehen. Es ist an der
Priorität der paulinischen Formulierung festzuhalten, in welcher der Unterschied der Deuteworte

noch besonders sichtbar wird, vgl. J. Behm, klâô: Th. Wort. 3 (1938), 721-743, S. 730 f.
Sorna ist im Sinne von «Selbst, Person» zu verstehen. Das aramäische Equivalent ist
wahrscheinlich, wie schon G. Dalman, Jesus-Jeschua (1922), S. 132, vermutete: guf; vgl. Behm,
S. 735 f.; E. Schweizer, sôma: Th. Wort. 7 (1964), 1024-1091, S. 1056, und Abendmahl: Rel.
Gesch. Geg., 1 (19573), 10-21, Sp. 12-14.

35 Man kann also 6,51 nicht als «Schlüssel zur johanneischen Brotrede» gehrauchen,
H. Schürmann, Joh. 6, 51c - ein Schlüssel zur grossen johanneischen Brotrede: Bibl. Zeits. 2

(1958), S. 244-262. Schürmann will zwar nur einen indirekten Hinweis auf das Herrenmahl



M. Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfünfzig, Joh. 21,1-14 81

3.

In der vom Evangelisten aus der Gemeindetradition übernommenen Speisungsgeschichte

6,1 ff. spielt nur das Brot eine wesentliche Rolle; der Fische wird im
theologisch wichtigen Schlusssatz 6,13 gar nicht mehr gedacht. In der Mahlszene
21,13 dagegen kommt dem Fisch eine wesentliche Bedeutung zu. Nicht umsonst
verbindet der Redaktor ja die Fischfanggeschichte mit der Mahltradition.

a) In diesem Zusammenhang ist nun über das Zahlenrätsel der 153 Fische
nachzudenken. Dass die Zahl 153 eine über das Numerische hinausgehende
Bedeutung hat, wird mit Recht von fast allen Auslegern angenommen. Aber keiner
der bisherigen Lösungsversuche vermag zu überzeugen.

Mit Sicherheit auszuschliessen ist die Deutung der vielen Fische auf «die
Menge der durch die apostolische Predigt gewonnenen Gläubigen»36 und damit
der schon in der Auslegung des Hieronymus auf die apostolische Menschenfischerei

gegebene Verweis auf Oppianicus Cilex, der behauptete, es gebe 153

genera piscium. Danach würde die Zahl 153 in loh. 21 die verschiedenen Arten
der zum Glauben gekommenen Menschen symbolisieren. Aber es ist bezeichnend,
dass in Joh. 21 das Wort vom Menschenfischen fehlt. Die Deutung der Fische auf
Menschen ist aber auch fragwürdig, weil die Fische - gemäss der Auslegung der
Fischzugsgeschichte durch den Redaktor - für das Mahl gefangen wurden (21,10).
Natürlich ist es möglich, dass das Menschenfischermotiv ursprünglich mit der
Fischzugtradition verbunden war, aber der Redaktor hat es nicht aufgenommen.

Neben allen anderen mehr oder weniger phantasievollen Deutungen37 ist nur
diejenige von Augustin bemerkenswert (Tract, in Joan. 122, 8). Er erkannte in der
Zahl 153 eine Dreieckszahl von 17 (d. h. 153 ist die Summe aller Zahlen von 1

bis 17). Solche Dreieckszahlenspekulationen waren in der hellenistischen Welt
verbreitet38. Zur Auflösung des Rätsels müsste man natürlich die Bedeutung der

in V. 51c gelten lassen. Vgl. aber die Kritik von Betz (A. 16), S. 171 ff.; mit Recht nennt auch
J. Giblet, The Eucharist in St. Johns Gospel: Concilium 40 (1969), S. 66 f., den Vers 51 «a very
clear allusion to the formula of institution».

36 Bultmann (A. 10), S. 549; so auch N. J. McEleney, 153 Great Fishes (Joh. 21,11) - Ge-
matriacal Atbash: Biblica 58 (1977), S. 411-417.

3? Vgl. Kommentare und den Aufsatz von McEleney (A. 36). McEleney's Lösung ist so
kompliziert, dass sie auch von Zeitgenossen kaum verstanden werden konnte: eine Verbindung
von Athbasch (Gleichsetzung und damit Ersetzung aller Buchstaben mit dem umgekehrten
Alphabet, so dass in unserem Alphabet A Z, B Y, C X wäre) mit Gematria (numerische

Bedeutung der Buchstaben). Er denkt, dass der Verfasser das griechische Alphabet
benützte, so dass dem Omega die Zahl 1 korrespondierte. Dabei ergeben nun die drei
Buchstaben Iota, Chi und Theta zufällig die gesuchte Zahl 153 (was er als Akrostichis für Iesous,
Christos, Theos deutet). Diese Zahl gewinnt McEleney jedoch nur, indem er das im
Griechischen gebräuchliche Zeichen für die Zahl 6 einfach auslässt! Nach ihm sind die 153 Fische
Christus selbst mit seinen Gläubigen als corporate personality. Er geht dann noch weiter mit
seinen Folgerungen, die dem Kontext vollkommen fern liegen: «The fish Christians brought
up from the perilous depths by Peter were Jesus' brethren, and, partakers of the divine nature,
their number was 153 J, CH, TH» (S. 417).

33 Z. B. Philo, Vita Mos. I, 147; Plant. I, 348; Offb. 13,18.



82 M. Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfiinfzig, Joh. 21,1-14

Zahl 17 kennen. Augustin deutete sie als die Verbindung der 10 Gebote mit dem
siebenfältigen Geist: «Wenn aber zum Gesetz die Gnade hinzugefügt wird, d. h.

zum Buchstaben der Geist, wird gewissermassen zur Zehnzahl die Siebenzahl
hinzugefügt.» Diese Kombination ist jedoch völlig willkürlich wie auch die Auslegung
der Zahl 17 auf die «Zahl der in Jerusalem während des Pfingstfestes Apg. 2, 7 ff.
anwesenden Völker» durch van den Bergh van Eysinga39. Unbegründet ist auch
die Deutung der Zehn und der Sieben als Zahlen der Vollständigkeit und Vollendung,

welche «die Vollzahl der katholischen und apostolischen Kirche» darstellen
sollen.40 Die Auslegung der 153 als Dreieckszahl wäre nur glaubwürdig, wenn es

gelänge, die Zahl 17 aus dem Kontext des Joh. selbst sinnvoll zu erklären. Das
scheint mir tatsächlich möglich zu sein.

Es ist m. W. bisher übersehen worden, dass der Redaktor durch die Dreieckszahl

die Geschichte des eucharistischen Mahles in Joh. 21 geheimnisvoll mit der
Geschichte der wunderbaren Speisung von Kap. 6 verbindet. In 6, 13 werden zwei
Zahlen genannt, welche die anfängliche menschliche Ohnmacht (nur 5 Brote für
5000 Menschen) und die wunderbare Überfülle des Zeichens Jesu (12 Körbe voller
Brocken bleiben übrig) offenbaren. Die Summe dieser beiden Zahlen, 5 und 12,
ergibt die gesuchte Zahl 17. Das Zahlenrätsel ist also vom Verfasser, der die beiden

Erscheinungstraditionen in 21,1-14 zusammenarbeitete, zum Mittel einer
bedeutsamen theologischen Aussage gemacht. Er verbindet damit die beiden
Mahlgeschichten von Joh. 21 und 6. Die Dreieckszahl bildet die Brücke zwischen beiden

Perikopen, die dem Verfasser erlaubt, das theologische Gewicht der einen auf
die andere zu übertragen. Das Mahl mit Brot und Fisch in 21,13 erhält euchari-
stische Bedeutung und ist nur im Verein mit 6,1 ff. und der eucharistisch
ausgelegten Brotrede verständlich.

Überdies macht der vorliegende Zusammenhang klar, dass für den Redaktor
nicht nur die Brote, sondern auch die Fische (die im Text des Evangelisten im
Kap. 6 völlig belanglos bleiben) eucharistisch verstanden werden. Aus diesem
Grunde hat der Verfasser die Mahlgeschichte mit dem Fischzug verbunden. Der
Fisch wird zum zweiten Abendmahlselement neben dem Brot und Joh. 21,13
damit der älteste Beleg für ein eucharistisches Mahl mit Brot und Fisch. Wir haben

nur wenige Belege aus der alten Kirche für diese Abendmahlsform. Immerhin
bestätigen altchristliche, eucharistische Darstellungen, in denen Wein, Brot und
Fisch, aber auch nur Brot und Fisch allein erscheinen41, die Existenz eines solchen

3" G. A. van den Bergh van Eysinga, Die in der Apok. bekämpfte Gnosis: Zeits. nt. Wiss.
13 (1912), S. 296 f.; G. Scholem, Gematria: Encycl. Judaica 7 (1971), S. 369-374.

40 C. K. Barrett, The Gospel according to St. John (1955), S. 484. Beide Deutungen setzen

voraus, dass die Fische die Gläubigen darstellen.
41 E. R. Goodenough, Jewish Symbols in the Greco-Roman Period, 5 (1956), S. 31-61. Er

und vor ihm schon andere weisen besonders auf Bilder in der Callistuskatakombe (vgl.
Abb. 47) und in der Sakristei der Kathedrale von Salerno (Abb. 42). Vgl. auch F. J. Dölger,
Ichthys. Der heilige Fisch in den antiken Religionen und im Christentum, 3 (1922), Tafeln LXI,
LXXI,1 und LXXI,2, ferner LXXII, XCI,1; derselbe, Ichthys. Die Fisch-denkmäler in der
frühchristlichen Plastik, Malerei und Kleinkunst, 4 (1927), Tafeln 161,2; 162,1.2; 181; 270; P. Bour-
get, Early Christian Art (1971), S. 29 (Krypta der Lucina im Domitillagrab). Der eucharistische



M. Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfünfzig, Joh. 21,1-14 83

Herrenmahls, das offenbar früh verschwand, als die «paulinische» Form
überhandnahm.

Auch inschriftlich ist die Sache bezeugt. In der Aberkios-Inschrift (vor 216) und der Pek-
torius-Inschrift (deren Vorbild ins zweite Jahrhundert zurückreicht) ist der Zusammenhang
des Fisches mit der Eucharistie gesichert, der Fisch darüber hinaus als Symbol des Christus
gebraucht42. Fraglich ist dagegen bis heute, ob die akrostichische Bedeutung des Wortes Ichthys,
eine Symbolverbindung des Fisches mit Christus, oder der Fisch als Herrenmahlelement dem
ganzen Vorstellungskomplex zugrunde liegt43. Die Frage kann nicht losgelöst von Joh. 21
beantwortet werden. Hier ist der Fisch zweifellos im eucharistischen Sinne verstanden, und hier
stossen wir auf die älteste sichere Spur des kultischen Gebrauchs des Fisches in der christlichen

Gemeinde. Dass hier noch kein Wissen um die Akrostichis vorhanden ist, bleibt keine
Frage44; denn hier ist es nicht Christus selbst, der mit dem Fisch bezeichnet wird, wie in den
beiden Inschriften4®. Aber schwierig bleibt zu beantworten, wie der Fisch Abendmahlselement
werden konnte.

Vielleicht können uns die eben genannten Inschriften ein wenig weiterhelfen. Der Fisch
wird in ihnen mit Christus und dem Herrenmahl nur insofern verbunden, als der Fisch (d. h.
Christus) nach Aberkios «den Freunden allezeit» durch die Pistis in der Form des eucharistischen

Weines und Brotes gegeben wird. Der Fisch ersetzt also in der Aberkios-Inschrift
nicht den Wein als Abendmahlselement. Pectorius spricht überhaupt nicht direkt vom Abendmahl,

sondern nur von der Erquickung durch den «Quell göttlichen Wassers» und vom Fisch
als der Speise. Aber auffallend ist die dreifache Motivkombination, die beide Inschriften
aufweisen: Wasserquelle, Fisch und Mahl. Dazu tritt in der Aberkios-Inschrift die Figur der
reinen Jungfrau, die den Fisch in der Quelle fing, und in der Pectorius-Inschrift die Bezeichnung

der Quelle als «Wasser der Reichtum spendenden Weisheit». Diese Motive machen uns
auf Vorstellungen aufmerksam, die offenbar früh mit dem christlichen Fischsymbol verbunden
waren: nämlich jüdische Weisheitsgedanken. An sie erinnert die Einladung zum Mahl in beiden

Inschriften und in Joh. 21,124®, aber auch die Wasserquelle, die in der Weisheitsliteratur
als Bild der Offenbarung des Lebens erscheint (Sir. 15, 3; Prov. 13,14; 18, 4). Pectorius bestätigt
diesen Zusammenhang, indem er die Wasser der Quelle «Wasser der Sophia» nennt. Alle diese
Beobachtungen beweisen zwingend, dass auch die in der Aberkios-Inschrift genannte parthénos
hagne, die meist als Maria oder als die Kirche gedeutet wird47, ursprünglich nichts anderes ist

Charakter ist zwar bestritten worden, so bes. von J. Engemann, Fisch: Reallexikon für Antike
und Christentum, 7 (1969), Sp. 1062 ff. Engemann anerkennt als ersten sicheren Beleg eine
Darstellung aus der Basilika in Saloniki (5. Jahrhundert). Das lässt sich jedoch nicht mit
Sicherheit beweisen; denn dass auf älteren Bildern «der Fisch nicht in der Einzahl, sondern
auch in der Zwei- und Mehrzahl auftritt» (Engemann, Sp. 1062), ist kein Beweis gegen ein
eucharistisches Mahl; schon in Joh. 21 redet der Redaktor von einer Mehrzahl.

42 Zu Aberkios: F. J. Dölger, Ichthys, 1 (19282), S. 8-12. 87 ff.; 2 (1922), S. 454 ff.; zu
Pectorius: Ichthys, 1, S. 12-15, und 2, S. 507 ff.

43 Sicher ist, «dass um das Jahr 200 die Bezeichnung der Eucharistie als Fisch vorhanden
war»: Dölger (A. 41), 2, S. 536. Vgl. auch Tertullian, De bapt. 1. Engemann (A. 41), Sp. 1085-
1095, nimmt an, die Akrostichis habe die ganze Symbolik geschaffen.

44 Für den Abendmahlsfisch ist opsarion gebraucht.
4® C. L. Morey, The Origin of the Fish-Symbol: Princeton Theol. Rev. 9 (1911), S. 268-

289; H. Strathmann, Aberkios-Inschrift: Rel. Gesch. Geg. 1 (19573), Sp. 63.
46 Von der Weisheitssprache ist nicht nur der Prolog, sondern das ganze Evangelium be-

einflusst.
47 Dölger (A. 42) hat seine frühere Deutung auf die Kirche, 1, S. 97 f., später zugunsten

der Deutung auf Maria (Fischfang Empfängnis nach Philo, Cherub. 57) aufgegeben, 2,
S. 486 ff. Er folgt darin Th. Zahn, Avercius Marcellus von Hieropolis: Forschungen zur Gesch.
des ntl. Kanons und der altchristl. Literatur, 5 (1893), S. 57-99.



84 M. Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfiinfzig, Joh. 21,1-14

als die jüdische Weisheit, die den «Fisch» gefangen hat und den Gläubigen im Abendmahl
anbietet«. Zu vergleichen ist Sir. 15,2, wo die gynê parthenias «Brot der Einsicht und Wasser
der Weisheit» anbietet.

Nach beiden Inschriften gehören die Quelle und der Fisch zusammen. Diese Verbindung
kann nur von jüdischen Vorstellungen her verstanden werden.

Goodenough hat auf einige jüdische, synkretistische Traditionen aufmerksam
gemacht, in denen dieselbe Verbindung von Quelle und Fisch erscheint.40 Diese
sind wohl abhängig von Gedanken, wie sie in Ägypten, Mesopotamien und vor
allem Syrien verbreitet waren, wo der Fisch als Symbol der Fruchtbarkeit, des
Lebens und der Unsterblichkeit galt50. So erscheint in einigen jüdischen Beschreibungen

des Exodus der wunderbare Wüstenquell belebt von «grossen Fischen».
R. Akiba wird in Sifre zu Num. 11, 22 die Aussage zugeschrieben: «In der Tat,
eine Quelle wurde hervorgebracht bei ihnen in der Wüste, die ihnen fette Fische
gab, mehr als sie nötig hatten», und in Midr. Rabba 66 zu Gen. 27, 28 wird der
Tau des Himmels von Ex. 16,14 auf das Manna bezogen, «das Fett der Erde»
aber auf die Wüstenquelle, die «ihnen hervorbrachte verschiedene Arten von
ausserordentlich fetten Fischen». Dass die Fische hier «lediglich die Bedeutung einer
Speise» haben51, ist nicht entscheidend, wohl aber dass gerade die das Leben
erhaltende Gabe Gottes nicht mehr nur im Wasser, sondern auch in Fischen besteht.
Beide, Fisch und Wasser, sind zu Sinnbildern des Lebens geworden. Fischreichtum
des Wassers als Zeichen der göttlichen Gnade und des Lebens finden wir schon in
der Darstellung der Tempelquelle nach Ez. 47, 9 f. Es ist möglich, dass die
Tempelquellentradition die jüdischen Uberlieferungen über die Wüstenquelle beein-
flusste.

Dass der Fisch aufgrund jüdischer oder gar heidnischer Vorstellungen52 eucha-
ristische Speise im christlichen Gottesdienst geworden sei, ist mehr als
unwahrscheinlich. Am Anfang dieser Entwicklung stehen vielmehr die Traditionen der
Speisungswunder mit Brot und Fisch (Mark. 6, 34-44; 8,1-9 par). Ob diese

Wundergeschichten von der Gemeinde aus vorchristlichen Traditionen übernommen
und Jesus zugeschrieben wurden, ist an sich nicht entscheidend. Man hat vor allem

48 Es liegt daher näher, in Zeile 15 als Subjekt die zuletzt genannte Jungfrau anzunehmen,
als die Pistis, obwohl zuerst von der Pistis gesagt wird, dass sie als Speise den Fisch
vorsetzte. «Pistis» und «Jungfrau» sind Namen der Weisheit.

4» Goodenough (A. 41), S. 31-71. Er verweist auf das Bild an der Westwand der Synagoge
von Dura-Europos, ders., Jewish Symbols, 11 (1964), Taf. 12, wo die Wüstenquelle und die

von ihr zu den 12 Zelten Israels strömenden Bäche voller Fische dargestellt sind. Das ist
allerdings angefochten worden, Engemann (A. 41), Sp. 1019; aber dass «das Gewicht dieser
Szene auf jeden Fall auf dem Wasser liegt», ist nach allem, was wir oben sagten, kein Gegengrund

gegen Goodenough's Deutung. Auch Goodenough's Interpretation der Tafel 14 (auf der
ein schmaler Teich mit vielen Fischen sichtbar ist) als Quelle in der Wüste scheint mir immer
noch wahrscheinlicher zu sein als Engemann's Deutung auf das Rote Meer, Sp. 1019.

so Vgl. auch Dölger (A. 42), 2, S. 196-211.
si Engemann (A. 41), Sp. 1019.
52 Dölger (A. 42), 1, S. 129.139-141. 443, und 2, S. 544 f., dachte an einen syrischen Atar-

gatiskult mit Fischopfern und Fischmahl als Kontrastvorbild für den eucharistischen Fisch.
Allerdings zog er auch die jüdische cena pura zum Vergleich heran, 2, S. 536-544.



M. Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfünfzig, Joh. 21,1-14 85

an Elisas Speisung der hundert Männer mit zwanzig Broten in 2. Kön. 4, 42-44
gedacht, eine Tradition, mit der die Jesusgeschichte vor allem den Schluss gemein
hat: «Man wird essen und noch übrig lassen. Da setzte er es ihnen vor, und sie

assen und Hessen noch übrig nach dem Worte des Herrn.» 2. Kön. 4 mag die
synoptische Uberlieferung beeinflusst haben. Man muss jedoch beachten, dass gerade
die Fische in allen vergleichbaren Geschichten fehlen, dass diese aber konsequent
in allen evangelischen Uberlieferungen des Wunders erscheinen, sogar bei Matth.,
Luk. und Joh., wo sie völlig nebensächlich in die Erzählung einbezogen werden.
Das weist auf Originalität der Geschichte in der christlichen Tradition. Wellhausen
hatte ganz recht mit seiner Bemerkung: «In Wahrheit lässt Jesus hier nur das Volk
teilnehmen an der Mahlzeit, die er sonst mit seinen Jüngern hielt und bei der er
als der Wirt galt.»53 Brot und Fisch gehören offensichtlich zur gebräuchlichen
Nahrung Jesu und seiner Jünger, wie auch die Angaben Matth. 7,10; Luk. 11,11
und 24, 42 zeigen. Das ist auch zu erwarten54.

Die beiden Nahrungsmittel haben darum an sich durchaus keine besondere
religiöse Bedeutung. Sie erhalten eine solche erst mit dem Verständnis der
Speisungsgeschichten als Vorwegnahmen der Mahlgemeinschaft der Jünger und der
Gemeinde mit ihrem Herrn nach seiner Auferstehung. Von solchen nachösterlichen
Erscheinungen beim Mahl sprechen Luk. 24, 30 f. 42; Act. 1, 4; 10, 40 f.; Mark.
16,14 und Joh. 21,1-13. Der letztere Text beweist deutlich, dass diese
Mahlgemeinschaft eucharistisch verstanden wurde. Etwas modifiziert wird man also die

von Lietzmann postulierten zwei Formen eucharistischer Mahlzeiten in der frühen
Christenheit unterscheiden müssen, die Form mit Brot und Wein mit ihrem Bezug
auf den Heilstod Jesu und die Form mit Brot und Fisch ohne in Worte gefassten
Bezug auf Jesu Tod55. Im Lichte der neuen Erfahrungen wurden die Uberlieferungen

über die Speisung der Tausende mit Brot und Fisch als Vorwegnahmen der
eucharistischen Begegnung mit dem Auferstandenen interpretiert, wie die sprachlichen

Angleichungen der Austeilungsformeln in den Speisungsgeschichten an
diejenigen des letzten Mahles Jesu mit seinen Jüngern beweisen56. Diese liturgischen
Formeln in den vormarkinischen Speisungstraditionen setzen also Kenntnis der
Abendmahlsliturgie mit Brot und Wein voraus und bestätigen, dass man in den
Anfangszeiten der Kirche zwei verschiedene Formen eucharistischer Mahlzeiten
kannte. Während das Abendmahl mit Brot und Wein, das sich erst mit der Zeit
im gesamten Bereich der Christenheit durchsetzte,57 an den Tod Jesu erinnerte

66 j. Wellhausen, Das Evangelium Marci (1909), S. 50. S. auch E. Klostermann, Das
Markusevangelium (1950), S. 62 f.

si G. Dalman, Arbeit und Sitte in Palästina, 6 (1939, Nachdruck 1964), S. 104 f.
os H. Lietzmann, Messe und Herrenmahl (19553).
66 Vgl. bes. die liturgisch geprägte Sprache bei der Austeilung beider Elemente, sowohl

des Brotes als auch der Fische in Mark. 6, 41. 43; 8, 6 f. Vgl. E. Lohmeyer, Das Evangelium
des Markus (1937), S. 127, Anm. 6.

57 A. von Harnack, Brot und Wasser, Die eucharistischen Elemente bei Justin (1891),
S. 115 ff.; H. Lietzmann, Messe und Herrenmahl, S. 245-249; E. R. Goodenough, John a Primitive

Gospel: Journ. Bibl. Lit. 64 (1945), S. 145-182.



86 M. Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfünfzig, Joh. 21,1-14

und als Bundesmahl gefeiert wurde58, war das Mahl mit Brot und Fisch eine
Auferstehungsfeier, die daran erinnerte, dass die Mahlgemeinschaft mit dem Herrn
nach seinem Tode wieder möglich sei. Dabei mögen die oben erwähnten, mit dem
Fisch als Lebenssymbol verbundenen Gedanken auf die Deutung des Fisches als

Element des Herrenmahls eingewirkt haben. Nicht zufällig ist gewiss, dass das

Herrenmahl mit Fisch am frühesten durch den Redaktor des vierten Evangeliums
in Syrien bezeugt ist, das einen verbreiteten Fischkult kannte59. Auch die Akro-
stichis und das Symbol des Fisches für Christus ist in Syrien sehr früh bekannt60.
Nach unserer Untersuchung ist es mehr als unwahrscheinlich, dass die Akrostichis,
d. h. die zufällige Entdeckung der Bedeutung der Buchstaben des griechischen
Wortes für Fisch, der Ursprung des christlichen Gebrauchs des Fisches ist.
Vielmehr hat der eucharistische Fisch als Bild der Lebensnahrung neben dem «Brot
des Lebens» in manchen christlichen Kreisen dem Fisch zu seiner Bedeutung als

Christussymbol verholfen.
b) Die Charakterisierung des eucharistischen Mahles in Joh. 21, 1-13 als Epi-

phaniefeier des Auferstandenen ist das Hauptanliegen der aus der Gemeindetradition

vom Redaktor übernommenen Erzählung. Auf dieses Ziel hin ist alles
ausgerichtet.

Die Geschichte beginnt mit der merkwürdigen Situation der Jünger nach der
Auferstehung: die Welt hat sich nicht geändert - darum ziehen sie zurück zu den
Booten, zum alten Beruf, dessen Härte sie in derselben Nacht erleben. Dann
erscheint der Auferstandene. Sein erstes Wort ist nicht eine Selbstoffenbarung,
sondern die beinahe grausame Aufdeckung ihrer Lage: sie haben nichts zu essen.
Dieser Mangel bildet die Voraussetzung des Handelns Jesu: Er wird sie speisen
mit dem wunderbar bereiteten Mahl und den auf Jesu Befehl wunderbarerweise
gefangenen Fischen. Dieses Mahl wird jedoch nicht nur ihren physischen Hunger
stillen, sondern es wird (gemäss dem eucharistischen Verständnis der Brotrede
Jesu in Joh. 6) als Herrenmahl zur «wahren Speise», die ewiges Leben schenkt.
Die geheimnisvolle Gegenwart des Auferstandenen unter den Jüngern wird von
den Seinen zunächst nicht erkannt. Das Wunder des Fischfangs öffnet zwar dem

Jünger, den Jesus liebte, die Augen, aber zur allgemeinen Erkenntnis gelangt die
Jüngerschar erst beim Mahl. Erst jetzt «wagt» ihn keiner mehr zu fragen, nun ist
er offenbar. So wird die Gemeinde also im Herrenmahl der geheimnisvollen
Gemeinschaft mit dem Auferstandenen gewiss. Hier lebt sie von seinen Gaben, von
dem Brot, von dem Jesus gemäss der Theologie des Redaktors sagt: «Das Brot,
das ich gebe, ist mein Fleisch» (6, 51), und von dem Fisch, dem Sinnbild des

ewigen Lebens.
Die Verknüpfung von Joh. 21, 1-13 mit Joh. 6,1—15, d. h. der eucharistischen

Epiphaniefeier mit der eucharistisch verstandenen Speisungsgeschichte, erschliesst
weitere Zusammenhänge. Joh. 6 macht uns aufmerksam auf die mit dem Brot¬

es B. Reicke, Diakonie, Festfreude und Zelos (1951), S. 154-158.
59 An Syrien dachte schon Dölger.
«» Dölger (A. 42), 1, S. 443.



M. Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfiinfzig, Joh. 21,1-14 87

Fisch-Herrenmahl verbundene Christologie und damit auf die Träger dieser
Traditionen.

Die Speisung wird vom Volk in 6, 14 f. als messianisches Zeichen verstanden,
und zwar im Rahmen der Erwartung des eschatologischen «Propheten, der kommen

soll». Das entspricht der jüdischen, aber auch judenchristlichen Erwartung
eines messianischen, neuen Mose gemäss Deut. 18,15. 18: «Einen Propheten wie
mich wird dir der Herr, dein Gott, erwecken.»61 Dass auch in Joh. 6 an die Mose-
Verheissung gedacht ist, bestätigt der Versuch der Leute, Jesus zum König zu
machen62, sowie das Ansinnen der Juden an Jesus, die Mannagabe des Mose zu
überbieten (6, 30 f.). Diese Mose-Christologie ist vor allem interessiert an den
Wundertaten Jesu. Es ist wohl möglich, dass die im Joh. verarbeiteten
Wundertraditionen mit dieser Christologie ursprünglich zusammenhingen63. Und mit ihr
ist nun auch die Epiphaniefeier mit Brot und Fisch verbunden. Der Auferstandene
wird offenbar beim Mahl erwartet als der Offenbarer der Herrlichkeit (vgl. 1, 14;

2,11).

Dieser Typus des eucharistischen Mahles mit seiner Mose-Wunder-Christologie ist nicht
eine Besonderheit in der Johannes-Gemeinde. Wir finden Spuren auch in der synoptischen
Tradition. P. Achtemeier hat überzeugend aufgewiesen, dass der zweite Evangelist in Mark. 4-8
zwei catenae von Wundergeschichten aufgenommen hat, die beide ihren Höhepunkt in den
eucharistisch verstandenen Speisungsgeschichten in Mark. 6 und 8 finden^. Auch in diesen
Überlieferungen geht es um ein Herrenmahl mit Brot und Fisches. Es ist sehr wahrscheinlich,
dass die beiden vormarkinischen, alten Sammlungen von Wundergeschichten, die eine Mose-
Christologie voraussetzen,e« «served as part of the interpretative liturgy accompanying a
eucharistie meal» und dass sie ihren Sitz im Leben in der eucharistischen Liturgie hatten,
«a liturgy which used epiphanic events in the life of Jesus to give substance to its epiphanic
interpretation of the eucharistie meal»6?.

61 Zitiert in Act. 3,22; 7, 37; Recogn. I, 43; s. bes. H. J. Schoeps, Theologie und Geschichte
des Judenchristentums (1949), S. 87-98; Jeremias (A. 17), S. 863 f.; O. Cullmann, Die
Christologie des N.T. (1957), S. 11-42.

62 Vgl. Anm. 17.
63 Gerade mit dieser judenchristlichen Christologie steht der Evangelist im Kampf. Darüber

U. B. Müller, Die Geschichte der Christologie in der johanneischen Gemeinde (1975),
S. 22 ff. 53 ff. Zu dieser Frage und zum ganzen Problem der «Geschichte der johanneischen
Gemeinde» möchte ich andernorts Stellung nehmen.

64 P. Achtemeier: Journ. Bibl. Lit. 89 (1970), S. 265-291; 91 (1972), S. 198-221. Besonders
wichtig ist für unseren Zusammenhang der 2. Aufsatz über «The Origin and Function of the
Pre-Marcan Miracle Catenae».

«5 Mark. 6,38.41.43; 8,7. Achtemeier möchte allerdings die Erwähnung der Fische als
Interpolation des Evangelisten ansehen: «clearly intended to de-emphasize the eucharistie
reflections in the two feeding accounts» (S. 220). Die Parallelisierung der Fische mit dem
Brot unterstreicht jedoch gerade den eucharistischen Charakter der Perikope. Auch spricht die
Verschiedenheit des Wortes für «Fisch» in Mark. 6 und 8 gegen einen Eingriff des Evangelisten.

Vgl. auch Anm. 56.
66 Achtemeier (A. 64), 91, S. 209-212. Die judenchristliche Christologie im Joh. verrät

eine stärker hellenisierte Sicht des Mose; vgl. Anm. 63.
6? Achtemeier, ebd. S. 208 f.; vgl. auch S. van Jersel, Die wunderbare Speisung und das

Abendmahl in der synoptischen Tradition, Nov. Test. 7 (1964/65), S. 179.



88 M. Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfünfzig, Joh. 21,1-14

In dieser von der johanneischen und synoptischen Tradition bezeugten Epi-
phaniefeier fehlte jeder Hinweis auf Jesu Heilstod. Wesentlich ist allein die
Auferstehung des Wundertäters, die sich in der Mahlgemeinschaft bestätigt. Ähnlich
spricht auch Act. 10, 38-41 von der Mahlgemeinschaft mit dem Auferstandenen,
der gekennzeichnet wird als der «von Gott mit heiligem Geist und Kraft
Gesalbte der Gutes tat und alle heilte, die vom Teufel überwältigt waren».

Wie alle erwähnten Uberlieferungen zeigen, hatte diese Mahlfeier und die mit
ihr verbundene Christologie ihren legitimen Ort im Rahmen der frühen Christenheit.

Sie werden nicht verworfen, wohl aber verraten sowohl die synoptische wie
die johanneische Darstellung eine kritische Distanz zu ihnen. Die Synoptiker zeigen

das vor allem durch ihren Hinweis auf die zentrale Bedeutung des Heilstodes
Jesu für die eucharistische Feier, und der vierte Evangelist tut es durch seine
schroffe Ablehnung der Mose-Christologie und seine reservierte Haltung gegenüber

allen Formen des Herrenmahls. Diese Kritik offenbart, dass die Gemeinde
schon früh die Gefahren der Epiphaniefeier und ihrer Christologie erkannte, eine
einseitige theologia gloriae, die vergisst, dass der Auferstandene der Gekreuzigte
ist, dass das Heil von seinem Tod abhängt, dass die Wunder nur Zeichen sind, die
auf das Wesentliche verweisen, ablehnte.

So kann der vierte Evangelist zwar die Logos-Christologie seiner Gemeinde
im Prolog aufnehmen, ebenso die sieben Wunderzeichen, muss aber den Weg des
Sohnes von Anfang an als den Weg des Gotteslammes kennzeichnen (1, 29), das
sich hingibt in den Tod (2,17-22), das unter dem Schatten des Passa lebt und
stirbt. Seine Kritik richtet sich offensichtlich nicht gegen die ursprüngliche Theologie

seiner Gemeinde, wohl aber gegen eine judenchristliche häretische
Entwicklung der Mose-Christologie, die vor allem an den Wundern ausgerichtet ist
(vgl. 4, 48) und das Herrenmahl als Epiphaniefeier des Wundertäters zur Quelle
übernatürlicher Erlebnisse machen will. Vom Abendmahl handelt er nur in 6,1-15
(vom Brot) und in 2,1-11 (vom Wein). Beide Perikopen sprechen vom Herrenmahl

im Zusammenhang mit Jesu Tod. Die Speisungsgeschichte steht unter dem
Zeichen des Passa (6, 4), und das Weinwunder ist als Zeichen eine antizipierende
Erschliessung der Herrlichkeit Jesu, weist also auf die Stunde seines Todes, welche
die vollkommene, durch keine Riten (2, 6) zu erlangende Reinigung schafft (13,
1-20). Der Wein, den Jesus darum nicht vor dem Eintritt «seiner Stunde» spenden
kann (2, 4), ist der Abendmahlswein, in welchem die Gemeinde das Zeichen der
Vergebung empfangen wird.68 Der Wundercharakter der beiden eucharistischen
Zeichen bindet die Verheissung der Vergebung und des Lebens in den Gaben des

Herrenmahls an den freien Willen des Spenders. Seine Gabe ist der Verfügung
des Menschen entzogen, kein magisches Gnadenmittel. Ohne die Gegenwart des

Auferstandenen und sein wunderbares Eingreifen bleiben die Gaben des Herrenmahls

rein weltliche Wirklichkeiten. Es gilt auch hier die schroffe Warnung gegen
alle fromme Eigenmächtigkeit: «der Geist weht, wo er will» (3, 8).

Damit kommen wir zur abschliessenden Wertung des Unternehmens des Re¬

es Rissi (A. 16), S. 76-92.



M. Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfünfzig, Joh. 21,1-14 89

daktors in 21,1-13 und 6, 27. 51. Seine Einschiibe und sein Nachtrag reflektieren
eine spätere Situation in der johanneischen Gemeinde, und er hat es offenbar nicht
mehr in derselben Weise mit den Gefahren der judenchristlichen häretischen
Gruppe zu tun wie der Evangelist. Er bringt das Herrenmahl vermehrt zur
Geltung, aber auch er ist bemüht, die Gefahren der Epiphaniefeier zu überwinden.
Er tut es, indem er sie mit der Botschaft vom Heilstod Jesu, die im Abendmahl
mit Brot und Wein zum Ausdruck kommt, verbindet. Sein Ziel erreicht er, indem
er die Mahltradition mit der Geschichte des Fischfangs und der grossen Menge der
Fische verknüpft, was ihm Gelegenheit bietet, mit Hilfe seiner Zahlenspekulation
auf die Speisungsgeschichte in Joh. 6 zu verweisen, die er durch seine Einschübe
in 6, 27. 51 zur eucharistischen Verkündigung des Heils durch den Tod Jesu
verwandelt. Damit nimmt er durchaus ernst, was die Tradition der Epiphaniefeier
bezeugt: dass die Gemeinde im Herrenmahl die Gemeinschaft mit dem
Auferstandenen erleben darf. Er mahnt aber daran, dass der Auferstandene seine
Herrlichkeit im Tode offenbarte, dass der Gegenwärtige der Gekreuzigte ist, der uns
seine Gemeinschaft durch sein Blut anbietet. Wie der Redaktor das Herrenmahl
in 6, 51-58 versteht, ist deutlich: er hält daran fest, dass nicht die Eucharistie,
sondern der Geist das Heil schenkt (6, 63), dass nicht das Essen und Trinken an
sich, sondern der Glaube, der an Jesu Opfer Anteil erhält (6, 29. 47), die Gemeinschaft

mit Jesus verleiht und dass die Worte Jesu das Leben schaffen69.

Mathias Rissi, Richmond, Virginia

69 E. Schweizer, pneûma, N.T.: Theol. Wörth, z. N.T., 6 (1959), 394-453, S. 439 f.


	Voll grosser Fische, hundertdreiundfünfzig : Joh. 21, 1-14

