Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 35 (1979)

Heft: 2

Artikel: Voll grosser Fische, hundertdreiundfiinfzig : Joh. 21, 1-14
Autor: Rissi, Mathias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878477

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 35 Heft 2 Mirz/April 1979

Voll grosser Fische, hundertdreiundfiinfzig, Joh. 21, 1-14

Joh. 21 stammt aus dem Uberlieferungsgut der johanneischen Gemeinde, das
der letzte Herausgeber verarbeitet und dem Evangelium angehéngt hat. Die Er-
zdahlung 21, 1-14, der wir uns nun zuwenden, gehort zum Typ der galildischen
Erscheinungsgeschichten und setzt die Jerusalemer Erscheinungen nicht voraus.!

1.

In 21, 1-14 kann man deutlich zwei urspriinglich voneinander unabhéngige Er-
zdhlungen unterscheiden, die der Redaktor miteinander verband: die Geschichte
des Fischzuges und des Mahles. Einleitung und Schluss der ganzen Perikope ge-
horen dabei sicher zum Rahmen des Redaktors.

a) Die Erzihlung vom wunderbaren Fischfang beginnt in V. 2, wo die beteiligten
Jiinger vorgestellt werden. Der zuerst genannte Petrus war offenbar urspriinglich
die Hauptfigur (V. 3). Wahrend im Evangelium der volle Name Simon Petrus
regelmissig zur Einfiihrung des Jiingers in einer neuen Perikope genannt wird,
darnach nur noch Petrus?, erscheint in Kap. 21 der volle Name in der Fischzugs-
geschichte immer (V. 3. 7b. 11). «Der Jiinger, den Jesus liebte» wird erst in V. 7
vom Redaktor eingefiihrt. Die beiden ungenannten Jiinger in V. 2 sind vielleicht
vom Herausgeber zugefiigt, um die Siebenzahl voll zu machen.? V. 3 gehort sicher
zur Fischzugsgeschichte, wie auch V. 4, der das Motiv des Nicht-erkennens des
Auferstandenen enthilt, das besonders mit der lukanischen Erscheinung Jesu vor
den Emmausjiingern verbunden ist*. Das Wieder-erkennen folgt in V. 12b, der dar-
um zur selben Tradition zu rechnen ist. V. 5 ist vom Redaktor eingeschoben, um
das Mahl mit dem Fischfang zu verbinden — ein Bestreben, das auch V. 10 kenn-

1 'W. Michaelis, Die Erscheinungen des Auferstandenen (1944), S.69-72. Zur Auslegungs-
geschichte der Perikope siehe R. Pesch, Der reiche Fischfang (1969), S. 42-52.

2 Ausnahmen sind nur Joh. 13,9 und 20, 6, wo der volle Name jedoch eine wichtige Wen-
dung innerhalb der beiden Perikopen markiert.

8 Vgl. die guten Griinde bei Pesch (A. 1), S. 90 £.

4 F. Schnider und W. Stanger, Beobachtungen zur Struktur der Emmausperikope: Bibl.
Zeits. 16 (1972), S.94-114, die Luk. 24 als «Wiedererkennungsgeschichte» bezeichnen. Auch
mit der lukanischen Fischfanggeschichte Luk. 5, 3-11 bestehen Zusammenhiinge.



74 M. Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfiinfzig, Joh.21,1-14

zeichnet®. Der 6. Vers gehort deutlich zur Fischfanggeschichte, wihrend der
nichste z. T. wieder dem Redaktor zugeschrieben werden muss, der — wie der
Evangelist — am anonymen Jiinger interessiert ist (vgl. 21, 20 ff.) und den ein-
fachen Petrusnamen verwendet. Der anonyme Jiinger ist der erste, der erkennt
(vgl. 20, 8); darum kann er den Petrus belehren. Der zweite Teil von Vers 7, in
dem wieder der volle Name von Petrus erscheint, stammt aus der Fischzugsge-
schichte, ist jedoch vom Redaktor etwas veridndert worden. Die Erzdhlung sprach
wohl urspriinglich nur davon, dass sich Simon Petrus auf den wunderbaren Fisch-
fang hin das Obergewand umgiirtete und sich in den See warf. Die Ursache wird
nicht berichtets, doch konnte die Verwandtschaft der Erzéhlung mit Luk. 5 zum
Schlusse fithren, dass hier wie dort das Wunder Petrus plétzlich die Augen 6ffnet,
so dass er in der geheimnisvollen Gestalt Jesus erkennt und — wie in Luk. 5 — vom
Gefiihl seiner Unwiirdigkeit iibermannt wird. In diesem Falle las der Redaktor in
der Fang-tradition: «Darum giirtete sich Simon Petrus das Obergewand um — denn
er war nackt — und warf sich in den See.» V. 8 gehort zum Fischzug, nicht jedoch
V.9, der vollig unerwartet ein neues Thema einfiihrt. «Woher Kohlenfeuer, Fisch
und Brot kommen, bleibt dunkel»?, solange man nicht erkennt, dass sie aus der
anderen Uberlieferung, der Mahl-erzéhlung, stammen, die nur von einem Fisch
und einem Brote sprach (vgl. V. 13) — im Gegensatz zu den vielen Fischen der
Fischzugs-geschichte. In V. 10 versucht der Redaktor die beiden Uberlieferungen
zu verbinden. Wie schwierig das ist, erweist sich daran, dass der Vers weder ganz
zur Mahl-geschichte noch ganz zur Fischzugs-geschichte passt. Die erstere sprach
nur von einem einzigen Fisch und Brot?, fiir die letztere ist die grosse Menge der
Fische wesentlich. Fiir das Mahl konnte der Redaktor nicht das ganze Netz voller
Fische brauchen und ldsst daher Jesus nur eine geringere Anzahl der Fische her-
anschaffen («Bringet von den Fischen...»). Die Fischzugsgeschichte verwendet
immer das Wort ichthys, der Redaktor in V. 10 aber in Ubereinstimmung mit der
Mahl-tradition opsarion. V. 11 ist wieder Teil der Fischzugs-geschichte. Nach V. 8
schleppten die anderen Jiinger im Schiff das Netz hinter sich her — und nun steigt
Petrus «hinauf», d. h. ans Ufer, und zieht das Netz ans Land®. Zum Wunder des ge-
waltigen Fanges gehort — in negativer Entsprechung zur Geschichte Luk. 5,6 —
die Bewahrung des Netzes. Das einzige Element, das vom Redaktor eingefiigt zu
sein scheint, ist die Zahl 153. Dariiber wird gleich mehr zu sagen sein. Den Ab-

5 So auch Pesch (A.3). Nach ihm stammen auch V. 10. 14 vom Redaktor. Der Fischfang-
geschichte rechnet er zu: V.2.3.4a.6.11 (z. T.), der Erscheinungsgeschichte: V. 4b. 7. 8.9. 12.
13. Zu mechanisch verwendet seine Kriterien H. M. Teeple, The Literary Origin of the Gospel
of John (1974), S.246f. Vgl. auch M. E. Boismard, Le chapitre 21 de saint Jean. Essai de
critique littéraire: Rev. bibl. 54 (1947), S. 473-501.

6 Nur dass Petrus das Obergewand anzieht, weil er nackt ist und offenbar so nicht vor
Jesus erscheinen mochte.

7 W. Bauer, Das Johannesevangelium (1933), S. 236 f.

8 Vgl. Anm. 11.

9 Ein gewisser Widerspruch scheint zwischen V. 6 (sie vermogen das Netz nicht zu ziehen)
und V. 8.11 zu bestehen, wo es doch moglich ist, ja Petrus es alleine tut. Aber V.6 meint
sicher: sie konnten das Netz nicht ins Schiff ziehen.



M. Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfiinfzig, Joh.21,1-14 75

schluss der Fangerzihlung finden wir in V. 12, dessen erster Teil allerdings ganz
deutlich der Mahltradition angehort. V. 12b nimmt das Motiv von V. 4 wieder
auf: das Wunder hat zur Erkenntnis des Herrn gefiihrt.10

b) Aus der Mahltradition hat der Verfasser nur die Verse 9, 12a und 13 iiber-
nommen. Der Anfang der Geschichte ist uns nicht bekannt. Wir kénnen aufgrund
von V.9 nur vermuten, dass sie — wie die Fischfanggeschichte — von einer Er-
scheinung des Auferstandenen am Strand des galildischen Sees gesprochen hat.
Das ermoglichte dem Redaktor, die beiden Uberlieferungen zusammenzuarbeiten.
Die ersten Worte von V.9 («als sie nun ausgestiegen waren ans Land») wird er
selbst eingefiigt haben, um die Verbindung mit V. 8 herzustellen. V. 12a fordert
auf, zum wunderbar bereiteten Mahl zu kommen. Nach V. 13 schliesst sich Jesus
seinen Jiingern an und teilt Brot und Fisch aus. Die Verkniipfung der beiden Tra-
ditionen und die Umbildung der Fischzugsgeschichte zur Vorbereitung des Mahles
konnte nicht widerspruchslos vollzogen werden, da der Redaktor offensichtlich die
von ihm gebrauchten Texte sowenig wie moglich verdndern wollte, trotzdem die
Fischzugsgeschichte urspriinglich ihre eigenen Zwecke verfolgte. Die Uberliefe-
rung vom Mahl hatte gar nichts zu tun mit den vielen gefangenen Fischen, sondern
wusste nur von dem auf dem Kohlenfeuer bereiteten Fisch, wie V. 13 eindeutig
klarmacht!!, Aber der Verfasser, der den Wortlaut beider Traditionen zu erhalten
trachtete!2, versuchte die eben gefangenen Fische durch seinen erkldrenden Zusatz
in V. 10 in das Mabhl einzubeziehen. Darum werden die Jiinger aufgefordert, «von
den Fischen», die sie gefangen haben, fiir das Mahl herbeizubringen!3.

2

Wesentlich ist nun, wie in V. 13 das Mahl geschildert wird. Man wird sofort an
Joh. 6, 11 erinnert. Auch dort nimmt Jesus Brot, gibt es und «gleicherweise» auch
Fischt. Nehmen und Geben des Brotes und «gleicherweise» des zweiten Mahl-
elements?s erinnert zugleich an die Feier des Herrenmahls. Die eucharistische Aus-
legung entspricht vollig dem Verstindnis des Redaktors, der ja auch das Mahl in

10 R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes (1941), S. 549, hat recht, wenn er in: «keiner
wagte ihn zu fragen» den Sinn findet: «Bist du es wirklich?», und damit das Gefiihl ausge-
driickt sieht, «das die Jiinger angesichts des Auferstandenen befillt: er ist es, und er ist es
doch nicht, es ist nicht der, den sie bis dahin gekannt hatten, und doch ist er es!»

11 Opsérion in V.9 ist nicht kollektiv gemeint (ein zusétzliches hén ist vollig entbehrlich),
weil ja die urspriingliche Tradition gar nichts von einem «Gegensatz zu der Menge der ge-
fangenen Fische» der Fischzugsgeschichte wusste, gegen Bultmann (A. 10), S. 548.

12 Das ldsst sich auch im iibrigen Joh. feststellen.

13 Wihrend die Fischfangtradition immer ichthys verwendet, lehnt sich der Redaktor
hier in V. 10 an die Mahltradition an, die vom opsérion spricht. Apd ist partitiv gebraucht.

14 Die Verwandtschaft mit 6,11 hat den Einschub eucharistésas édoken in D syrs dfg
verursacht. Dass das Gebet fehlt, «wird darauf beruhen, dass hier nicht mehr der irdische
Jesus, sondern der Auferstandene handelt», Bultmann (A. 10), S. 550.

15 Paulus und Lukas verwenden hosattos.



76 M. Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfiinfzig, Joh.21,1-14

6, 1-13 zweifellos als Herrenmahl auffasste, wie seine Interpolationen in der Brot-
rede Jesu beweisen.

a) Der Evangelist hatte die Anspielungen an die Herrenmahlsterminologie in
6, 1 ff. aus der Gemeindetradition iibernommen (vgl. bes. Luk. 22, 19 und 1. Kor.
11, 24 f. als Parallelen), aber fiir ihn war jenes Mahl noch keine Eucharistie, so-
wenig wie das Mahl in 2, 1-11. Er verstand das Wein- und Brotwunder als Ver-
heissung auf das Abendmahl hin'6. Wein und Brot sind Gabenzeichen des escha-
tologischen Heils, das durch die Gegenwart Jesu geschenkt wird. Sie sind darum
Offenbarungsmittel Jesu wie sein Wort, das Leben schafft (6, 68). Die Auswahl
der beiden Uberlieferungsstiicke in Kap. 2 und 6 beweist aber, dass der Evangelist
bewusst — obwohl mit grosser Zuriickhaltung — auf das Herrenmahl hinweisen
wollte.

Darum ist sogar anzunehmen, dass er in 6, 14 f. an Abendmahlsprobleme seiner
Gemeinde dachte. Denn die Leute missverstehen den wunderhaften Hinweis auf
das Herrenmahl als Manifestation ausserordentlicher Machtbegabung eines wun-
derbaren Propheten und Konigs!?. Dahinter steht wahrscheinlich die Abwehr eines
hellenistischen Verstindnisses des Herrenmahls als Quelle gottlicher Kraftwir-
kungen. Darum entzieht sich der johanneische Jesus dem Begehren der Leute nach
6, 14 f. Diese Zusammenhinge vermogen auch zu erkldren, warum der Evangelist
so zuriickhaltend dem Herrenmahl gegeniibersteht — iiberhaupt den Sakramenten.
Es ist daher ebensowenig zufillig, dass die Brotrede (6,25-28) vom Speisungs-
wunder getrennt wird durch den Wechsel des Aufenthaltsortes und durch eine
neue Einleitung (6, 22-2418).

Zunichst wird in 6, 24-29 das Wunder von 6, 1 ff. als «Zeichen» ausgelegt, das
die Juden nicht verstehen. Ihr Miihen und Wirken ist nicht ausgerichtet auf die
wahre Speise, die ins ewige Leben bleibt, nicht auf die Werke Gottes. Das rechte

16 M. Rissi, Die Hochzeit in Kana (Joh.2,1-11): Oikonomia, Festschrift O.Cullmann
(1967), S.76-92. Zu den eucharistischen Anspielungen in 6,1-13 s. auch O.Cullmann, Ur-
christentum und Gottesdienst (19502), S.89-92; G.H. C. McGregor, The Eucharist in the
Fourth Gospel (1963), S. 114-116; J. Betz, Die Eucharistie in der Zeit der griechischen Viter
2,1 (1961), S. 172 (s. Literatur in Anm. 637).

17 Der Evangelist liest diese Interpretation von Deut. 18, 15-18 her; denn die Fortsetzung
bringt die Speisung mit der Mannaspende des Mose in Verbindung, vgl. J. Jeremias, Moysés:
Theol. Wort., 4 (1942), 852-878, S. 863 £. In diesen Zusammenhang gehort auch, dass die Leute
Jesus als den Propheten zum Konig machen wollen; denn im hellenistischen Schrifttum des
Diasporajudentums erscheint Mose als Konig. Nach Ez. Trag. 68-92 wird Mose im Traum
von Gott das Szepter iiberreicht, «und er hiess mich, seinen grossen Thron besteigen, er gab
mir aber das konigliche Diadem». Vgl. auch Philo, Vita Mos. 155-158, und samaritanische
Traditionen, W. A. Meeks, Moses as God and King: Religions in Antiquity. Essays in memory
of E. R. Goodenough (1968), S. 354-371.

18 V. 22 f. ist Glosse (V.23 ist von einigen Handschriften ausgelassen), eingeschoben, weil
V.24 erkldrungsbediirftig schien. V.22 ist Wiederholung der Situationsangaben der Uber-
fahrtsgeschichte. Der urspriingliche Wortlaut ohne den Einschub (mit seinen zahlreichen Text-
varianten) setzte ein mit einer im A.T. beliebten doppelten Zeitbestimmung, einer Zeitangabe
mit Konjunktionalsatz (vgl. z. B. Jos. 9, 16; 23,1): «<Am andern Tag, als das Volk sah, dass
Jesus nicht dort war noch seine Jiinger, bestiegen sie die Schiffe.»



M. Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfiinfzig, Joh.21,1-14 77

Werk wire nach 6, 29 der Glaube an den Gesandten Gottes, oder — wie in den
folgenden Versen erklédrt wird — das Essen und Trinken der wahren Speise, ndm-
lich des Menschensohnes. Die Forderung des Glaubens ruft den Widerstand der
Juden wach, die Jesu Anspruch mit einer einsichtigen Legitimation belegt sehen
mochten. Was sie meinen, zeigt ihr Hinweis auf den grossen Fiihrer der Vergan-
genheit, Mose, der sich auswies mit dem Brot vom Himmel.

Die von den Juden herangezogene Schriftstelle (V. 31) enthidlt kein genaues
Zitat. Der Evangelist denkt wohl an LXX Ps. 77, 24 («und Brot aus dem Himmel
gab er ihnen»), eine Stelle, die sich ihm mit Ex. 16, 15 verwob («das ist das Brot,
das euch der Herr zu essen gibt»). Jesus soll als ein zweiter Mose seine Autoritit
mit einem «jiidisch»-verstandenen Zeichen unter Beweis stellen, d. h. mit einer
Tat, die noch iiber das vergleichsweise geringe Speisungswunder hinausgeht. Aber
der Glaube kann nicht auf solchen «Zeichen» ruhen.

Das Brot des Lebens wird im folgenden Dialog daher gerade nicht mit den
Broten von 6, 1-13 in eins gesetzt, sondern allein mit der Person des Menschen-
sohnes: «Ich bin das Brot des Lebens.»!* Wie oft im Joh. ldsst der Evangelist Jesus
hier in Bildrede von sich selbst und von der Aneignung des Heils reden. «Essen
und Trinken» des «Fleisches und Blutes» Jesu ist nichts anderes als ein Bildwort
fiir den Glauben an ihn (6, 27a, b. 29. 35). Darum wird in 6, 57 auch einfach vom
«Mich-essen» gesprochen. «Fleisch und Blut» ist Umschreibung der Person, dar-
iiber hinaus aber in Anlehnung an alttestamentlich-jiidische Opferterminologie
Hinweis auf Jesu Opfer?. Der Opfergedanke ist dem vierten Evangelium nicht
fremd, erscheint doch Jesus gleich am Anfang als das Passalamm, das fiir die
Siinde der Welt stirbt2t, Dass das Bildwort vom Essen durch dasjenige vom Trin-
ken ergédnzt wird, ist nicht erstaunlich; denn dieselbe Verbindung ist schon in der
judischen Tradition vorgebildet, mit welcher der Evangelist arbeitet. Das Manna
(6, 31) wird in der jiidischen Exodus-tradition immer wieder zusammen mit der
Wiistenquelle genannt. Dariiber wird noch zu reden sein.

Vor allem sind auch weisheitliche Gedanken mit zu verrechnen, die die ganze
Theologie des Joh. formen halfen. In der Weisheitsliteratur taucht das Bild vom

19 Die johanneischen Ego eimi-Spriiche mit den Bildworten hat man lange Zeit aus hel-
lenistisch synkretistischen, vor allem gnostisch-mandédischen Vorbildern herzuleiten versucht,
indem man von den Bildworten ausging. Das Vorhandensein der absoluten Offenbarungs-
formel im Joh. (die in den mandiischen Texten fehlt) empfiehlt jedoch, die Bildworte von
der Offenbarungsformel her zu verstehen. Sie legen die Formel aus, H. Zimmermann, Das
absolute Ego eimi als die ntl. Offenbarungsformel: Bibl. Zeits. 4 (1960), 54-69. 266-276,
S. 56 f. Dieser Vorgang lidsst sich bereits im A.T. beobachten, W. Zimmerli, Ich bin Jahve:
Geschichte und Altes Testament, Festschr. A. Alt (1955), 179-209, S. 182 f. Formal entsprechen
die johanneischen Formulierungen weisheitlichen Spriichen, z. B. Prov. 1, 33; 8, 36; Sir. 24, 21 f.

20 Vgl. Matth. 16, 17; 1. Kor. 15, 50; Gal. 1, 16; Ex. Rabba 43 (99a); Sir. 14, 18; 17, 31 und
Gen. 9, 4; Lev. 17, 11. 14; Deut. 12, 23-27; Ez. 39, 17 f.

21 B. Gértner, John 6 and the Jewish Passover (1955); G. Ziener, Joh Ev und urchristliche
Passafeier: Bibl. Zeits. 2 (1958), S.263-274; A. Guilding, The Fourth Gospel and Jewish
Worship (1960), S. 59-68. Die Passalamm-Deutung ist alt, schon von Paulus als bekannt vor-
ausgesetzt (1. Kor. 5, 7, vgl. Hebr. 13, 11).



78 M. Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfiinfzig, Joh.21,1-14

Essen und Trinken der Weisheit oder ihrer Gaben 6fters auf?2. Joh. 6, 35 erinnert
besonders an das Wort der Weisheit in Sir. 24, 21: «Die mich essen, werden immer
wieder hungern, und die mich trinken, werden immer wieder diirsten.» Der Evan-
gelist hat die Exodus-motive — verbunden mit Weisheitsgedanken — auf Jesus iiber-
tragen und mit der Opferidee zu einem Bildwort vereint. So verkiindigt er, dass
Fleisch und Blut Jesu, d. h. Jesus als der Erloser, der fiir die Welt starb, allen
Hunger und Durst nach dem wahren Leben zu stillen vermag (6, 35. 37).

Selbstverstindlich wurde beim israelitischen Opfermahl kein Blut getrunken,
und der Gedanke an Blutgenuss ist fiir Juden unvollziehbar. Aber der Evangelist
redet hier nicht von einem Vorgang, der sich in welthaften Kategorien abspielt,
sondern von der Aufnahme der Person Jesu durch den Glauben. Er denkt nicht an
das Herrenmahl, spricht darum auch nicht vom séma Jesu, sondern von seiner
Sarx?s, ‘

b) Den eucharistischen Gedanken hat erst der Redaktor in die Rede einge-
tragen durch die Interpolation des zweiten Teils von V.27 (hén ho hyios tol
anthrdpou hymin dései, toliton gir ho patér esphrigisen ho theds) und des
ganzen V.51. In V. 27c,d und V. 51 lésst er Jesus davon sprechen, dass Er das
Brot, d. h. sich selbst «gebe». Der Wortlaut der beiden Verse «erklért sich offen-
sichtlich als Angleichung an den des traditionellen Einsetzungsberichtes der kirch-
lichen Liturgie. Dass mit dem Brot hier unmittelbar das Herrenmahl gemeint ist,
legt bereits das Verbum dos6 nahe», das hier nichts anderes als «die Zuwen-
dung von Heilsgaben an die Menschen» bezeichnen kann24. Das steht nun jedoch
im Widerspruch zur Christologie des ganzen Buches und besonders des Kontexts
von Joh. 6. Denn gleich am Anfang der Auslegung der alttestamentlichen Schliis-
selstellen Ps. 78, 24 und Ex. 16, 15 korrigiert Jesus die jiidische Interpretation, die
Mose zum Geber der Gabe machte?: nicht Mose, sondern Gott ist der Geber (was
den alttestamentlichen Texten entspricht). Mose wird also nicht Jesus gegeniiber-
gestellt, sondern Gott. Auch wird das Manna der Vergangenheit nicht mit dem
Lebensbrot identifiziert, denn Jesus als Gabe Gottes ist das Lebensbrot, das Gott
jetzt, in der Gegenwart Jesu, anbietet. Jesus ist also die Gabe Gottes, das Brot fiir
die Welt, nicht aber der Geber?2s.

Dass V. 51 ein redaktioneller Einschub ist, legt sich auch aus folgenden Griin-
den nahe:

22 Vgl. Prov.9,5. In Midr. Rabba 25,7 ist Prov.9,5 mit Ex. 16,4 verbunden; vgl. auch
Midr. Rabba 66, 3 zu Gen. 27, 28.

23 Es besteht darum kein Grund, Joh. 6, 52-58 als redaktionellen Einschub auszuklammern.
S. unten. Weder im Begriff des Fleisches noch in trdgein liegt eine antidoketische Tendenz.
Der Evangelist gebraucht phagein hellenistisch als Aorist, bebrokénai als Perf. zum Pris.
trogein; esthiein fehlt im Joh. Vgl. C.H.Dodd, Historical Tradition in the Fourth Gospel
(1963), S. 37.

24 J, Betz (A. 16), S. 177.

25 So auch G. Reim, Studien zum alttestamentlichen Hintergrund des Johannesevangeliums
(1974), S. 13 £.

26 Die Gaben Jesu sind Frieden, Leben, Gottes Worte und Herrlichkeit. In V. 27c, d ist
sprachlich singulir die Bezeichnung Gottes ho patér... ho theds, ebenso die Bedeutung
«weihen» fiir sphragizein; Bultmann (A. 10), S. 166.



M. Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfiinfzig, Joh.21,1-14 79

1. V.51 widerspricht dem Schema, nach welchem der ganze Dialog 6, 30-58
aufgebaut ist?”. Dieser Dialog entfaltet sich in drei Hauptgespriachsgingen — ent-
sprechend den drei Teilen des Zitats in V. 31.28

a) Die Auslegung des alttestamentlichen Wortes konzentriert sich zunichst auf das édoken
in V.32-3929, das in zwei Gesprachsgidngen ausgelegt wird (V.32 f. und V. 34-39). Der erste
handelt vom Geber des Brotes. Im Gegensatz zum jiidischen Verstindnis des alttestament-
lichen Wortes wird nicht Mose, sondern Gott als der Geber des Himmelsbrotes bezeichnet.
Dieses Brot hat er nicht in der Vergangenheit gegeben, sondern er ist eben jetzt daran, es zu
schenken. In ihrem Unverstandnis bitten die Juden Jesus um diese Gabe. Das im Joh. so oft
verwendete Missverstindnismotiv gibt Jesus Gelegenheit, die Gabe zu nennen.

Von der Gabe spricht der zweite Gespriachsgang. Die Gabe Gottes ist Jesus. Anlass zum
zweiten Wort Jesu gibt die verstdndnislose Bitte der Juden, er, der selbst die Gabe ist, mochte
ihnen das Brot geben. Um am Brot des Lebens teilzuhaben, muss man zu Jesus kommen,
das Werk Gottes tun, d. h. an Jesus glauben (V.29). Das kann jedoch nur geschehen, wenn
man Thm vom Vater «gegeben» wird (V. 39). Wer an Ihn glaubt, dem wird das Leben zuteil,
d. h. er wird nicht «verloren gehen».30 Denn der Wille dessen, der das Brot des Lebens gibt,
ist der Menschen Heil — nicht nur in der Zeit ihrer Erdentage, sondern auch am Ende aller
Zeit.31 Mit V. 39 ist der Schluss des ganzen ersten Abschnittes erreicht.

b) Der zweite Teil der Auslegung des alttestamentlichen Textes dreht sich um den himm-
lischen Ursprung der Gabe Gottes V.41-50. Eingefiihrt wird die Debatte wieder durch ein
verstindnisloses Urteil der Juden. Ihr Murren erinnert an Ex. 16, 2.

Wie kann Jesus das Brot aus dem Himmel sein, da man doch seinen Vater und seine
Mutter kennt? Aus der vollen Menschlichkeit Jesu erwichst der Anspruch des Glaubens.
Hier kann nur der Glaubende begreifen, dessen Erkenntnis selbst himmlischen Ursprungs ist,
d. h. der von Gott gelehrt ist. V. 50 schliesst den zweiten Teil ab.

¢) In der dritten Gesprichsrunde V. 52-59 wird das phagein des Zitats zum Themas32, das
mit dem Motiv des Trinkens verbunden wird. Die Juden «streiten» (vgl. Ex.17,2; Num. 20,
3. 13), stossen sich am Problem, wie es denn mdoglich sein konnte, Jesu Fleisch zu «essen».

Auch hier beniitzt der Evangelist das Missverstindnismotiv: die Juden verstehen die Bil-
dersprache Jesu nicht, weil sie nicht zu ihm gehoren, nicht glauben. Um den Glauben geht es
ja in den Metaphern vom Essen und Trinken Jesu; denn er ist das Lebensbrot, wahre Speise
und wahrer Trank, ohne die man nur sterben kann33. V.58 fasst den dritten Abschnitt zu-
sammen und V. 59 schliesst den ganzen Dialog.

Im Aufriss der drei Gesprichsginge lassen sich zwei wesentliche Strukturele-
mente feststellen. Einmal ist zu beobachten, dass ein je neues Thema aufgrund

27 Vgl. Anm. 32.

28 Man kann nicht mit G. Bornkamm, Vorjohanneische Tradition: Geschichte und Glaube
2 (1971), S. 59 ff., in den Spriichen mit Doppelamen «Klammern und Einleitung zugleich» und
damit ein Einteilungsprinzip der Brotrede finden (6, 26. 32. 47), was zu einer recht kiinstlichen
Einteilung fiihrt (in V.53 findet sich {iiberdies ein iiberschiissiges Doppelamen). Doppelamen
dient im vierten Evangelium nur der Hervorhebung wichtiger Logia.

29 V. 40 ist eine vom Redaktor eingeschobene Erweiterung von V, 39,

30 Der vorangestellte Nom. absol. ist wohl Semitismus.

31 Hier in V.39 hat die Verheissung der Auferstehung ihre urspriingliche Stelle; in V. 40.
44.54 ist sie vom Redaktor angehiingt. Interpoliert ist auch der ganze Vers 40, eine parallele
Fassung von V.39, in der aber der fiir den ganzen Abschnitt so wesentliche Gedanke der
Sendung (Gabe) und des Lebens fehlt.

32 Auf ein hellenistisch-jiidisches, homiletisches Schema, dem der Evangelist vielleicht
folgt, hat P. Borgen, Bread from Heaven (1965), S. 28 ff. 34 ff., aufmerksam gemacht.

38 Im dritten Abschnitt ist jedoch nicht das ewige Leben als solches thematisch, wie Born-
kamm (A. 27), S. 59 {., offenbar annimmt, sondern die Aneignung des Lebens.



80 M. Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfiinfzig, Joh.21,1-14

eines Jesuswortes immer durch eine verstdndnislose Bitte oder Frage der Juden
eingeleitet wird (6, 34. 41. 52). Der Vers 51 fillt vollig aus diesem Rahmen, weil
in ihm das neue Thema des folgenden Abschnitts, das Essen des Fleisches Jesu,
von Jesus vorweggenommen wird. Und zweitens haben wir gesehen, dass jeder der
drei Abschnitte einen zusammenfassenden Abschluss aufweist, der jeweils mit
demselben Wortlaut beginnt: toité (bzw. hoitds estin... (6,39.50.58). Die
Gliederung der drei Teile wird unterstrichen durch die die neuen Abschnitte er-
offnenden, erzéhlerischen Bemerkungen in 6,41 und 52 (egéngyzon ofin. .. und
emdchonto ofin...). Fiir den zweiten Gesprichsgang ist, wie gesagt, V.50 Ab-
schluss. Dazu bringt V.51 nur vollig iiberfliissige Wiederholungen (der Offen-
barungsformel und der Verheissung), die eingefiigt sind, um die eucharistische
Auslegung des Brotes in V. 51c vorzubereiten.

2. In der «Ich-bin»-Proklamation von 6, 35. 48 nennt sich Jesus «das Brot des
Lebens». Nur in V. 51 tritt dafiir der Ausdruck «lebendiges Brot» ein — eine deut-
liche Nachahmung des «lebendigen Wassers» von 4, 10-12. Vom Wasser ausgesagt
ist z6n sinnvoll, weil das Wort doppeldeutig ist, zugleich fliessendes und leben-
spendendes Wasser meint (und so dem Missverstindnismotiv dient), nicht aber,
wenn es fiir das Brot gebraucht wird.

3. Zu beachten ist auch, dass allein in den beiden interpolierten Stellen V. 27.
51 «das Brot» mit Jesu Fleisch direkt identifiziert wird. Das fiihrt zu der im Neuen
Testament singulidren Herrenmahlsterminologie: sarx statt sOma34.

Mit diesen beiden Interpolationen verwandelt also der Redaktor die nicht eu-
charistische Bildrede des Evangelisten in eine Abendmahlsbelehrung?s.

34 Sje hat sich wahrscheinlich unter dem Einfluss dieser Stelle in der Kirche des vierten
Evangeliums, d. h. in Nordpaldstina, Syrien, erhalten. Vgl. die Ignatiusbriefe; dazu C. Maurer,
Ignatius von Antiochien und das Joh Ev (1949); F. M. Braun, Le quatriéme évangile dans
I’église du second siécle: Sacra pagina, 2 (1959), 269-279, S. 269 f. Gegen die einfache Identi-
fikation von sdma mit aram. bisra, so J. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu (19603), S. 191—
194, spricht nicht nur die Ungewdhnlichkeit des griechischen Ausdrucks sdma fiir das «Fleisch»,
der auffallenderweise in allen vier Einsetzungsberichten gebraucht wird, sondern auch die
urspriingliche Verschiedenheit der Deuteworte zum Brot und zum Wein, die erst durch li-
turgischen Gebrauch abgeschliffen und einander angeglichen wurden; nicht der «Leib», son-
dern nur das «Blut» wird ausgelegt. Damit aber wird es mehr als fraglich, ob man davon aus-
gehen darf, «dass soma und haima in Jesu Worten ein Begriffspaar darstellen», Jeremias,
S. 192 f. Die erstaunliche Verschiedenheit der Deuteworte, in denen die beiden Begriffe sich
vorfinden, muss beachtet werden, aber auch die Trennung der Brot- von der Weingabe durch
ein ganzes Mahl: meta t0 deipnésai (1. Kor. 11,25), so mit Recht betont von H. Schiirmann,
Jesus’ Words in the Light of His Actions at the Last Supper: Concilium 40 (1969), S. 119-125.
Das ermutigt nicht dazu, die beiden als Komplementirbegriffe zu verstehen. Es ist an der
Prioritit der paulinischen Formulierung festzuhalten, in welcher der Unterschied der Deute-
worte noch besonders sichtbar wird, vgl. J. Behm, kla6: Th. Wort. 3 (1938), 721-743, S. 730 f.
Séma ist im Sinne von «Selbst, Person» zu verstehen. Das aramdische Equivalent ist wahr-
scheinlich, wie schon G. Dalman, Jesus—Jeschua (1922), S. 132, vermutete: guf; vgl. Behm,
S.735f.; E. Schweizer, soma: Th. Wort. 7 (1964), 1024-1091, S. 1056, und Abendmahl: Rel.
Gesch. Geg., 1 (19573), 10-21, Sp. 12-14.

35 Man kann also 6,51 nicht als «Schliissel zur johanneischen Brotrede» gebrauchen,
H. Schiirmann, Joh. 6, 51c — ein Schliissel zur grossen johanneischen Brotrede: Bibl. Zeits. 2
(1958), S.244-262. Schiirmann will zwar nur einen indirekten Hinweis auf das Herrenmahl



M. Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfiinfzig, Joh.21,1-14 81

3.

In der vom Evangelisten aus der Gemeindetradition iibernommenen Speisungs-
geschichte 6, 1 ff. spielt nur das Brot eine wesentliche Rolle; der Fische wird im
theologisch wichtigen Schlusssatz 6, 13 gar nicht mehr gedacht. In der Mahlszene
21, 13 dagegen kommt dem Fisch eine wesentliche Bedeutung zu. Nicht umsonst
verbindet der Redaktor ja die Fischfanggeschichte mit der Mahltradition.

a) In diesem Zusammenhang ist nun iber das Zahlenrdtsel der 153 Fische
nachzudenken. Dass die Zahl 153 eine iiber das Numerische hinausgehende Be-
deutung hat, wird mit Recht von fast allen Auslegern angenommen. Aber keiner
der bisherigen Losungsversuche vermag zu iiberzeugen.

Mit Sicherheit auszuschliessen ist die Deutung der vielen Fische auf «die
Menge der durch die apostolische Predigt gewonnenen Gldubigen»3 und damit
der schon in der Auslegung des Hieronymus auf die apostolische Menschen-
fischerei gegebene Verweis auf Oppianicus Cilex, der behauptete, es gebe 153
genera piscium. Danach wiirde die Zahl 153 in Joh. 21 die verschiedenen Arten
der zum Glauben gekommenen Menschen symbolisieren. Aber es ist bezeichnend,
dass in Joh. 21 das Wort vom Menschenfischen fehlt. Die Deutung der Fische auf
Menschen ist aber auch fragwiirdig, weil die Fische — gemiss der Auslegung der
Fischzugsgeschichte durch den Redaktor — fiir das Mahl gefangen wurden (21, 10).
Natiirlich ist es moglich, dass das Menschenfischermotiv urspriinglich mit der
Fischzugtradition verbunden war, aber der Redaktor hat es nicht aufgenommen.

Neben allen anderen mehr oder weniger phantasievollen Deutungen®” ist nur
diejenige von Augustin bemerkenswert (Tract. in Joan. 122, 8). Er erkannte in der
Zahl 153 eine Dreieckszahl von 17 (d. h. 153 ist die Summe aller Zahlen von 1
bis 17). Solche Dreieckszahlenspekulationen waren in der hellenistischen Welt
verbreitet?®. Zur Auflosung des Ritsels miisste man natiirlich die Bedeutung der

in V. 51c gelten lassen. Vgl. aber die Kritik von Betz (A. 16), S. 171 ff.; mit Recht nennt auch
J. Giblet, The Eucharist in St. Johns Gospel: Concilium 40 (1969), S. 66 f., den Vers 51 «a very
clear allusion to the formula of institution».

36 Bultmann (A. 10), S.549; so auch N.J. McEleney, 153 Great Fishes (Joh. 21, 11) — Ge-
matriacal Atbash: Biblica 58 (1977), S. 411-417.

37 Vgl. Kommentare und den Aufsatz von McEleney (A. 36). McEleney’s Losung ist so
kompliziert, dass sie auch von Zeitgenossen kaum verstanden werden konnte: eine Verbindung
von Athbasch (Gleichsetzung und damit Ersetzung aller Buchstaben mit dem umgekehrten
Alphabet, so dass in unserem Alphabet A=Z, B=Y, C=X wire) mit Gematria (nume-
rische Bedeutung der Buchstaben). Er denkt, dass der Verfasser das griechische Alphabet be-
niitzte, so dass dem Omega die Zahl 1 korrespondierte. Dabei ergeben nun die drei Buch-
staben Iota, Chi und Theta zufillig die gesuchte Zahl 153 (was er als Akrostichis fiir Iesous,
Christos, Theos deutet). Diese Zahl gewinnt McEleney jedoch nur, indem er das im Grie-
chischen gebriuchliche Zeichen fiir die Zahl 6 einfach auslidsst! Nach ihm sind die 153 Fische
Christus selbst mit seinen Gldubigen als corporate personality. Er geht dann noch weiter mit
seinen Folgerungen, die dem Kontext vollkommen fern liegen: «The fish = Christians brought
up from the perilous depths by Peter were Jesus’ brethren, and, partakers of the divine nature,
their number was 153 =J, CH, TH» (S. 417).

38 Z. B. Philo, Vita Mos. I, 147; Plant. I, 348; Offb. 13, 18.



82 M. Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfiinfzig, Joh.21,1-14

Zahl 17 kennen. Augustin deutete sie als die Verbindung der 10 Gebote mit dem
siebenfiltigen Geist: «Wenn aber zum Gesetz die Gnade hinzugefiigt wird, d. h.
zum Buchstaben der Geist, wird gewissermassen zur Zehnzahl die Siebenzahl hin-
zugefiigt.» Diese Kombination ist jedoch vollig willkiirlich wie auch die Auslegung
der Zahl 17 auf die «Zahl der in Jerusalem wihrend des Pfingstfestes Apg. 2, 7 ff.
anwesenden Volker» durch van den Bergh van Eysinga®®. Unbegriindet ist auch
die Deutung der Zehn und der Sieben als Zahlen der Vollstindigkeit und Vollen-
dung, welche «die Vollzahl der katholischen und apostolischen Kirche» darstellen
sollen.*® Die Auslegung der 153 als Dreieckszahl ware nur glaubwiirdig, wenn es
geldange, die Zahl 17 aus dem Kontext des Joh. selbst sinnvoll zu erkldren. Das
scheint mir tatsdchlich moglich zu sein.

Es ist m. W. bisher iibersehen worden, dass der Redaktor durch die Dreiecks-
zahl die Geschichte des eucharistischen Mahles in Joh. 21 geheimnisvoll mit der
Geschichte der wunderbaren Speisung von Kap. 6 verbindet. In 6, 13 werden zwei
Zahlen genannt, welche die anfingliche menschliche Ohnmacht (nur 5 Brote fiir
5000 Menschen) und die wunderbare Uberfiille des Zeichens Jesu (12 Korbe voller
Brocken bleiben iibrig) offenbaren. Die Summe dieser beiden Zahlen, 5 und 12,
ergibt die gesuchte Zahl 17. Das Zahlenritsel ist also vom Verfasser, der die bei-
den Erscheinungstraditionen in 21, 1-14 zusammenarbeitete, zum Mittel einer be-
deutsamen theologischen Aussage gemacht. Er verbindet damit die beiden Mahl-
geschichten von Joh. 21 und 6. Die Dreieckszahl bildet die Briicke zwischen bei-
den Perikopen, die dem Verfasser erlaubt, das theologische Gewicht der einen auf
die andere zu iibertragen. Das Mahl mit Brot und Fisch in 21, 13 erhilt euchari-
stische Bedeutung und ist nur im Verein mit 6, 1 ff. und der eucharistisch aus-
gelegten Brotrede verstindlich.

Uberdies macht der vorliegende Zusammenhang klar, dass fiir den Redaktor
nicht nur die Brote, sondern auch die Fische (die im Text des Evangelisten im
Kap. 6 vollig belanglos bleiben) eucharistisch verstanden werden. Aus diesem
Grunde hat der Verfasser die Mahlgeschichte mit dem Fischzug verbunden. Der
Fisch wird zum zweiten Abendmahlselement neben dem Brot und Joh. 21, 13 da-
mit der dlteste Beleg fiir ein eucharistisches Mahl mit Brot und Fisch. Wir haben
nur wenige Belege aus der alten Kirche fiir diese Abendmahlsform. Immerhin
bestitigen altchristliche, eucharistische Darstellungen, in denen Wein, Brot und
Fisch, aber auch nur Brot und Fisch allein erscheinen*!, die Existenz eines solchen

39 G. A. van den Bergh van Eysinga, Die in der Apok. bekimpfte Gnosis: Zeits. nt. Wiss.
13 (1912), S. 296 £.; G. Scholem, Gematria: Encycl. Judaica 7 (1971), S. 369-374.

40 C, K. Barrett, The Gospel according to St.John (1955), S. 484. Beide Deutungen setzen
voraus, dass die Fische die Glaubigen darstellen.

41 E. R. Goodenough, Jewish Symbols in the Greco-Roman Period, 5 (1956), S.31-61. Er
und vor ihm schon andere weisen besonders auf Bilder in der Callistuskatakombe (vgl.
Abb. 47) und in der Sakristei der Kathedrale von Salerno (Abb. 42). Vgl. auch F.J. Délger,
Ichthys. Der heilige Fisch in den antiken Religionen und im Christentum, 3 (1922), Tafeln LXI,
LXXI,1 und LXXI,2, ferner LXXII, XCI,1; derselbe, Ichthys. Die Fisch-denkméiler in der friih-
christlichen Plastik, Malerei und Kleinkunst, 4 (1927), Tafeln 161,2; 162,1.2; 181; 270; P. Bour-
get, Early Christian Art (1971), S. 29 (Krypta der Lucina im Domitillagrab). Der eucharistische



M. Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfiinfzig, Joh.21,1-14 83

Herrenmahls, das offenbar frith verschwand, als die «paulinische» Form iiber-
handnahm.

Auch inschriftlich ist die Sache bezeugt. In der Aberkios-Inschrift (vor 216) und der Pek-
torius-Inschrift (deren Vorbild ins zweite Jahrhundert zuriickreicht) ist der Zusammenhang
des Fisches mit der Eucharistie gesichert, der Fisch dariiber hinaus als Symbol des Christus
gebraucht42, Fraglich ist dagegen bis heute, ob die akrostichische Bedeutung des Wortes Ichthys,
eine Symbolverbindung des Fisches mit Christus, oder der Fisch als Herrenmahlelement dem
ganzen Vorstellungskomplex zugrunde liegt4s. Die Frage kann nicht losgelGst von Joh. 21 be-
antwortet werden. Hier ist der Fisch zweifellos im eucharistischen Sinne verstanden, und hier
stossen wir auf die #lteste sichere Spur des kultischen Gebrauchs des Fisches in der christ-
lichen Gemeinde. Dass hier noch kein Wissen um die Akrostichis vorhanden ist, bleibt keine
Frage44; denn hier ist es nicht Christus selbst, der mit dem Fisch bezeichnet wird, wie in den
beiden Inschriftends. Aber schwierig bleibt zu beantworten, wie der Fisch Abendmahlselement
werden konnte.

Vielleicht kdnnen uns die eben genannten Inschriften ein wenig weiterhelfen. Der Fisch
wird in ihnen mit Christus und dem Herrenmahl nur insofern verbunden, als der Fisch (d. h.
Christus) nach Aberkios «den Freunden allezeit» durch die Pistis in der Form des euchari-
stischen Weines und Brotes gegeben wird. Der Fisch ersetzt also in der Aberkios-Inschrift
nicht den Wein als Abendmahlselement. Pectorius spricht iiberhaupt nicht direkt vom Abend-
mahl, sondern nur von der Erquickung durch den «Quell gottlichen Wassers» und vom Fisch
als der Speise. Aber auffallend ist die dreifache Motivkombination, die beide Inschriften auf-
weisen: Wasserquelle, Fisch und Mahl. Dazu tritt in der Aberkios-Inschrift die Figur der
reinen Jungfrau, die den Fisch in der Quelle fing, und in der Pectorius-Inschrift die Bezeich-
nung der Quelle als «Wasser der Reichtum spendenden Weisheit». Diese Motive machen uns
auf Vorstellungen aufmerksam, die offenbar friih mit dem christlichen Fischsymbol verbunden
waren: namlich jlidische Weisheitsgedanken. An sie erinnert die Einladung zum Mahl in bei-
den Inschriften und in Joh. 21, 1246, aber auch die Wasserquelle, die in der Weisheitsliteratur
als Bild der Offenbarung des Lebens erscheint (Sir. 15, 3; Prov. 13, 14; 18, 4). Pectorius bestitigt
diesen Zusammenhang, indem er die Wasser der Quelle «<Wasser der Sophia» nennt. Alle diese
Beobachtungen beweisen zwingend, dass auch die in der Aberkios-Inschrift genannte parthénos
hagné, die meist als Maria oder als die Kirche gedeutet wird47, urspriinglich nichts anderes ist

Charakter ist zwar bestritten worden, so bes. von J. Engemann, Fisch: Reallexikon fiir Antike
und Christentum, 7 (1969), Sp. 1062 ff. Engemann anerkennt als ersten sicheren Beleg eine
Darstellung aus der Basilika in Saloniki (5. Jahrhundert). Das ldsst sich jedoch nicht mit
Sicherheit beweisen; denn dass auf #lteren Bildern «der Fisch nicht in der Einzahl, sondern
auch in der Zwei- und Mehrzahl auftritt» (Engemann, Sp.1062), ist kein Beweis gegen ein
eucharistisches Mahl; schon in Joh. 21 redet der Redaktor von einer Mehrzahl.

42 Zu Aberkios: F.J. Dolger, Ichthys, 1 (19282), S. 8-12. 87 ff.; 2 (1922), S. 454 ff.; zu Pec-
torius: Ichthys, 1, S. 12-15, und 2, S. 507 {f.

43 Sicher ist, «dass um das Jahr 200 die Bezeichnung der Eucharistie als Fisch vorhanden
war»: Doélger (A. 41), 2, S. 536. Vgl. auch Tertullian, De bapt. 1. Engemann (A. 41), Sp. 1085-
1095, nimmt an, die Akrostichis habe die ganze Symbolik geschaffen.

44 Fiir den Abendmahlsfisch ist opsarion gebraucht.

45 C.L.Morey, The Origin of the Fish-Symbol: Princeton Theol. Rev. 9 (1911), S.268—
289; H. Strathmann, Aberkios-Inschrift: Rel. Gesch. Geg. 1 (19573), Sp. 63.

46 Von der Weisheitssprache ist nicht nur der Prolog, sondern das ganze Evangelium be-
einflusst.

47 Dolger (A.42) hat seine frilhere Deutung auf die Kirche, 1, S.97f., spiter zugunsten
der Deutung auf Maria (Fischfang = Empfingnis nach Philo, Cherub. 57) aufgegeben, 2,
S. 486 ff. Er folgt darin Th. Zahn, Avercius Marcellus von Hieropolis: Forschungen zur Gesch.
des ntl. Kanons und der altchristl. Literatur, 5 (1893), S. 57-99.



84 M. Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfiinfzig, Joh.21,1-14

als die jiidische Weisheit, die den «Fisch» gefangen hat und den Gliubigen im Abendmahl
anbietet48. Zu vergleichen ist Sir. 15,2, wo die gyné parthenias «Brot der Finsicht und Wasser
der Weisheit» anbietet.

Nach beiden Inschriften gehoren die Quelle und der Fisch zusammen. Diese Verbindung
kann nur von jiidischen Vorstellungen her verstanden werden.

Goodenough hat auf einige jiidische, synkretistische Traditionen aufmerksam
gemacht, in denen dieselbe Verbindung von Quelle und Fisch erscheint.4® Diese
sind wohl abhingig von Gedanken, wie sie in Agypten, Mesopotamien und vor
allem Syrien verbreitet waren, wo der Fisch als Symbol der Fruchtbarkeit, des
Lebens und der Unsterblichkeit galt®®. So erscheint in einigen jiidischen Beschrei-
bungen des Exodus der wunderbare Wiistenquell belebt von «grossen Fischen».
R. Akiba wird in Sifre zu Num. 11, 22 die Aussage zugeschrieben: «In der Tat,
eine Quelle wurde hervorgebracht bei ihnen in der Wiiste, die ihnen fette Fische
gab, mehr als sie notig hatten», und in Midr. Rabba 66 zu Gen. 27, 28 wird der
Tau des Himmels von Ex. 16, 14 auf das Manna bezogen, «das Fett der Erde»
aber auf die Wiistenquelle, die «ihnen hervorbrachte verschiedene Arten von aus-
serordentlich fetten Fischen». Dass die Fische hier «lediglich die Bedeutung einer
Speise» haben?!, ist nicht entscheidend, wohl aber dass gerade die das Leben er-
haltende Gabe Gottes nicht mehr nur im Wasser, sondern auch in Fischen besteht.
Beide, Fisch und Wasser, sind zu Sinnbildern des Lebens geworden. Fischreichtum
des Wassers als Zeichen der gottlichen Gnade und des Lebens finden wir schon in
der Darstellung der Tempelquelle nach Ez. 47,9 . Es ist mdoglich, dass die Tem-
pelquellentradition die jiidischen Uberlieferungen iiber die Wiistenquelle beein-
flusste.

Dass der Fisch aufgrund jiidischer oder gar heidnischer Vorstellungen? eucha-
ristische Speise im christlichen Gottesdienst geworden sei, ist mehr als unwahr-
scheinlich. Am Anfang dieser Entwicklung stehen vielmehr die Traditionen der
Speisungswunder mit Brot und Fisch (Mark. 6, 34—44; 8, 1-9 par). Ob diese Wun-
dergeschichten von der Gemeinde aus vorchristlichen Traditionen iibernommen
und Jesus zugeschrieben wurden, ist an sich nicht entscheidend. Man hat vor allem

48 Es liegt daher niher, in Zeile 15 als Subjekt die zuletzt genannte Jungfrau anzunehmen,
als die Pistis, obwohl zuerst von der Pistis gesagt wird, dass sie als Speise den Fisch vor-
setzte. «Pistis» und «Jungfrau» sind Namen der Weisheit.

49 Goodenough (A. 41), S. 31-71. Er verweist auf das Bild an der Westwand der Synagoge
von Dura-Europos, ders., Jewish Symbols, 11 (1964), Taf.12, wo die Wiistenquelle und die
von ihr zu den 12 Zelten Israels stromenden Bache voller Fische dargestellt sind. Das ist
allerdings angefochten worden, Engemann (A.41), Sp. 1019; aber dass «das Gewicht dieser
Szene auf jeden Fall auf dem Wasser liegt», ist nach allem, was wir oben sagten, kein Gegen-
grund gegen Goodenough’s Deutung. Auch Goodenough’s Interpretation der Tafel 14 (auf der
ein schmaler Teich mit vielen Fischen sichtbar ist) als Quelle in der Wiiste scheint mir immer
noch wahrscheinlicher zu sein als Engemann’s Deutung auf das Rote Meer, Sp. 1019.

50 Vgl. auch Dolger (A. 42), 2, S. 196-211.

51 Engemann (A. 41), Sp. 1019.

52 Dolger (A.42), 1, S.129. 139-141. 443, und 2, S. 544 f., dachte an einen syrischen Atar-
gatiskult mit Fischopfern und Fischmahl als Kontrastvorbild fiir den eucharistischen Fisch.
Allerdings zog er auch die jiidische cena pura zum Vergleich heran, 2, S. 536-544.



M. Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfiinfzig, Joh.21,1-14 85

an Elisas Speisung der hundert Minner mit zwanzig Broten in 2. Kon. 4, 42-44
gedacht, eine Tradition, mit der die Jesusgeschichte vor allem den Schluss gemein
hat: «Man wird essen und noch iibrig lassen. Da setzte er es ihnen vor, und sie
assen und liessen noch iibrig nach dem Worte des Herrn.» 2. Kon. 4 mag die syn-
optische Uberlieferung beeinflusst haben. Man muss jedoch beachten, dass gerade
die Fische in allen vergleichbaren Geschichten fehlen, dass diese aber konsequent
in allen evangelischen Uberlieferungen des Wunders erscheinen, sogar bei Matth.,
Luk. und Joh., wo sie vollig nebensidchlich in die Erzdhlung einbezogen werden.
Das weist auf Originalitidt der Geschichte in der christlichen Tradition. Wellhausen
hatte ganz recht mit seiner Bemerkung: «In Wahrheit ldsst Jesus hier nur das Volk
teilnehmen an der Mabhlzeit, die er sonst mit seinen Jiingern hielt und bei der er
als der Wirt galt.»5® Brot und Fisch gehoren offensichtlich zur gebréauchlichen
Nahrung Jesu und seiner Jiinger, wie auch die Angaben Matth. 7, 10; Luk. 11, 11
und 24, 42 zeigen. Das ist auch zu erwarten?.

Die beiden Nahrungsmittel haben darum an sich durchaus keine besondere
religiose Bedeutung. Sie erhalten eine solche erst mit dem Verstdndnis der Spei-
sungsgeschichten als Vorwegnahmen der Mahlgemeinschaft der Jiinger und der Ge-
meinde mit ihrem Herrn nach seiner Auferstehung. Von solchen nachdsterlichen
Erscheinungen beim Mahl sprechen Luk. 24, 30 f. 42; Act. 1, 4; 10, 40 f.; Mark.
16, 14 und Joh. 21, 1-13. Der letztere Text beweist deutlich, dass diese Mahl-
gemeinschaft eucharistisch verstanden wurde. Etwas modifiziert wird man also die
von Lietzmann postulierten zwei Formen eucharistischer Mahlzeiten in der frithen
Christenheit unterscheiden miissen, die Form mit Brot und Wein mit ihrem Bezug
auf den Heilstod Jesu und die Form mit Brot und Fisch ohne in Worte gefassten
Bezug auf Jesu Tod?®. Im Lichte der neuen Erfahrungen wurden die Uberlieferun-
gen iiber die Speisung der Tausende mit Brot und Fisch als Vorwegnahmen der
eucharistischen Begegnung mit dem Auferstandenen interpretiert, wie die sprach-
lichen Angleichungen der Austeilungsformeln in den Speisungsgeschichten an die-
jenigen des letzten Mahles Jesu mit seinen Jiingern beweisen®. Diese liturgischen
Formeln in den vormarkinischen Speisungstraditionen setzen also Kenntnis der
Abendmabhlsliturgie mit Brot und Wein voraus und bestétigen, dass man in den
Anfangszeiten der Kirche zwei verschiedene Formen eucharistischer Mahlzeiten
kannte. Wihrend das Abendmahl mit Brot und Wein, das sich erst mit der Zeit
im gesamten Bereich der Christenheit durchsetzte,’” an den Tod Jesu erinnerte

53 J, Wellhausen, Das Evangelium Marci (1909), S.50. S. auch E. Klostermann, Das Mar-
kusevangelium (1950), S. 62 £.

54 G. Dalman, Arbeit und Sitte in Palédstina, 6 (1939, Nachdruck 1964), S. 104 f.

55 H. Lietzmann, Messe und Herrenmahl (19558).

56 Vgl. bes. die liturgisch geprégte Sprache bei der Austeilung beider Elemente, sowohl
des Brotes als auch der Fische in Mark. 6, 41. 43; 8,6 f. Vgl. E. Lohmeyer, Das Evangelium
des Markus (1937), S. 127, Anm. 6.

57 A.von Harnack, Brot und Wasser, Die eucharistischen Elemente bei Justin (1891),
S. 115 ff.; H. Lietzmann, Messe und Herrenmahl, S. 245-249; E. R. Goodenough, John a Prim-
itive Gospel: Journ. Bibl. Lit. 64 (1945), S. 145-182.



86 M. Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfiinfzig, Joh.21,1-14

und als Bundesmahl gefeiert wurde®®, war das Mahl mit Brot und Fisch eine Auf-
erstehungsfeier, die daran erinnerte, dass die Mahlgemeinschaft mit dem Herrn
nach seinem Tode wieder moglich sei. Dabei mogen die oben erwihnten, mit dem
Fisch als Lebenssymbol verbundenen Gedanken auf die Deutung des Fisches als
Element des Herrenmahls eingewirkt haben. Nicht zufillig ist gewiss, dass das
Herrenmahl mit Fisch am friihesten durch den Redaktor des vierten Evangeliums
in Syrien bezeugt ist, das einen verbreiteten Fischkult kannte®. Auch die Akro-
stichis und das Symbol des Fisches fiir Christus ist in Syrien sehr friih bekannt®o.
Nach unserer Untersuchung ist es mehr als unwahrscheinlich, dass die Akrostichis,
d. h. die zufillige Entdeckung der Bedeutung der Buchstaben des griechischen
Wortes fiir Fisch, der Ursprung des christlichen Gebrauchs des Fisches ist. Viel-
mehr hat der eucharistische Fisch als Bild der Lebensnahrung neben dem «Brot
des Lebens» in manchen christlichen Kreisen dem Fisch zu seiner Bedeutung als
Christussymbol verholfen.

b) Die Charakterisierung des eucharistischen Mahles in Joh. 21, 1-13 als Epi-
phaniefeier des Auferstandenen ist das Hauptanliegen der aus der Gemeinde-
tradition vom Redaktor iibernommenen Erzdhlung. Auf dieses Ziel hin ist alles
ausgerichtet.

Die Geschichte beginnt mit der merkwiirdigen Situation der Jiinger nach der
Auferstehung: die Welt hat sich nicht geéndert — darum ziehen sie zuriick zu den
Booten, zum alten Beruf, dessen Harte sie in derselben Nacht erleben. Dann er-
scheint der Auferstandene. Sein erstes Wort ist nicht eine Selbstoffenbarung, son-
dern die beinahe grausame Aufdeckung ihrer Lage: sie haben nichts zu essen.
Dieser Mangel bildet die Voraussetzung des Handelns Jesu: Er wird sie speisen
mit dem wunderbar bereiteten Mahl und den auf Jesu Befehl wunderbarerweise
gefangenen Fischen. Dieses Mahl wird jedoch nicht nur ihren physischen Hunger
stillen, sondern es wird (gemiss dem eucharistischen Verstdndnis der Brotrede
Jesu in Joh. 6) als Herrenmahl zur «wahren Speise», die ewiges Leben schenkt.
Die geheimnisvolle Gegenwart des Auferstandenen unter den Jiingern wird von
den Seinen zunidchst nicht erkannt. Das Wunder des Fischfangs offnet zwar dem
Jiinger, den Jesus liebte, die Augen, aber zur allgemeinen Erkenntnis gelangt die
Jiingerschar erst beim Mahl. Erst jetzt «wagt» ihn keiner mehr zu fragen, nun ist
er offenbar. So wird die Gemeinde also im Herrenmahl der geheimnisvollen Ge-
meinschaft mit dem Auferstandenen gewiss. Hier lebt sie von seinen Gaben, von
dem Brot, von dem Jesus gemiss der Theologie des Redaktors sagt: «Das Brot,
das ich gebe, ist mein Fleisch» (6, 51), und von dem Fisch, dem Sinnbild des
ewigen Lebens.

Die Verkniipfung von Joh. 21, 1-13 mit Joh. 6, 1-15, d. h. der eucharistischen
Epiphaniefeier mit der eucharistisch verstandenen Speisungsgeschichte, erschliesst
weitere Zusammenh#nge. Joh. 6 macht uns aufmerksam auf die mit dem Brot-

58 B. Reicke, Diakonie, Festfreude und Zelos (1951), S. 154-158.
59 An Syrien dachte schon Ddlger.
60 Dolger (A. 42), 1, S. 443.



M. Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfiinfzig, Joh.21,1-14 87

Fisch-Herrenmahl verbundene Christologie und damit auf die Triger dieser Tra-
ditionen.

Die Speisung wird vom Volk in 6, 14 f. als messianisches Zeichen verstanden,
und zwar im Rahmen der Erwartung des eschatologischen «Propheten, der kom-
men soll». Das entspricht der jiidischen, aber auch judenchristlichen Erwartung
eines messianischen, neuen Mose gemiss Deut. 18, 15. 18: «Einen Propheten wie
mich wird dir der Herr, dein Gott, erwecken.»%! Dass auch in Joh. 6 an die Mose-
Verheissung gedacht ist, bestitigt der Versuch der Leute, Jesus zum Konig zu
machens$?, sowie das Ansinnen der Juden an Jesus, die Mannagabe des Mose zu
iiberbieten (6, 30 f.). Diese Mose-Christologie ist vor allem interessiert an den
Wundertaten Jesu. Es ist wohl moglich, dass die im Joh. verarbeiteten Wunder-
traditionen mit dieser Christologie urspriinglich zusammenhingen®. Und mit ihr
ist nun auch die Epiphaniefeier mit Brot und Fisch verbunden. Der Auferstandene
wird offenbar beim Mahl erwartet als der Offenbarer der Herrlichkeit (vgl. 1, 14;

2, 11).

Dieser Typus des eucharistischen Mahles mit seiner Mose-Wunder-Christologie ist nicht
eine Besonderheit in der Johannes-Gemeinde. Wir finden Spuren auch in der synoptischen
Tradition. P. Achtemeier hat iiberzeugend aufgewiesen, dass der zweite Evangelist in Mark. 4-8
zwei catenae von Wundergeschichten aufgenommen hat, die beide ihren Hohepunkt in den
eucharistisch verstandenen Speisungsgeschichten in Mark. 6 und 8 finden$4. Auch in diesen
Uberlieferungen geht es um ein Herrenmahl mit Brot und Fischés. Es ist sehr wahrscheinlich,
dass die beiden vormarkinischen, alten Sammlungen von Wundergeschichten, die eine Mose-
Christologie voraussetzen,86 «served as part of the interpretative liturgy accompanying a
eucharistic meal» und dass sie ihren Sitz im Leben in der eucharistischen Liturgie hatten,
«a liturgy which used epiphanic events in the life of Jesus to give substance to its epiphanic
interpretation of the eucharistic meal»67.

61 Zitiert in Act. 3,22; 7,37; Recogn. I, 43; s. bes. H. J. Schoeps, Theologie und Geschichte
des Judenchristentums (1949), S.87-98; Jeremias (A.17), S.863f.; O. Cullmann, Die Chri-
stologie des N.T. (1957), S. 11-42.

62 Vgl Anm. 17.

63 Gerade mit dieser judenchristlichen Christologie steht der Evangelist im Kampf. Dar-
iiber U. B. Miiller, Die Geschichte der Christologie in der johanneischen Gemeinde (1975),
S. 22 ff. 53 ff. Zu dieser Frage und zum ganzen Problem der «Geschichte der johanneischen
Gemeinde» mochte ich andernorts Stellung nehmen.

64 P. Achtemeier: Journ. Bibl. Lit. 89 (1970), S.265-291; 91 (1972), S. 198-221. Besonders
wichtig ist fiir unseren Zusammenhang der 2. Aufsatz iiber «The Origin and Function of the
Pre-Marcan Miracle Catenae».

65 Mark. 6, 38. 41. 43; 8,7. Achtemeier mdochte allerdings die Erwidhnung der Fische als
Interpolation des Evangelisten ansehen: «clearly intended to de-emphasize the eucharistic
reflections in the two feeding accounts» (S.220). Die Parallelisierung der Fische mit dem
Brot unterstreicht jedoch gerade den eucharistischen Charakter der Perikope. Auch spricht die
Verschiedenheit des Wortes fiir «Fisch» in Mark. 6 und 8 gegen einen Eingriff des Evange-
listen. Vgl. auch Anm. 56.

66 Achtemeier (A.64), 91, S.209-212. Die judenchristliche Christologie im Joh. verrit
eine stirker hellenisierte Sicht des Mose; vgl. Anm. 63,

67 Achtemeier, ebd. S.208 f.; vgl. auch S.van Jersel, Die wunderbare Speisung und das
Abendmahl in der synoptischen Tradition, Nov. Test. 7 (1964/65), S. 179.



88 M. Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfiinfzig, Joh.21,1-14

In dieser von der johanneischen und synoptischen Tradition bezeugten Epi-
phaniefeier fehlte jeder Hinweis auf Jesu Heilstod. Wesentlich ist allein die Auf-
erstehung des Wundertiters, die sich in der Mahlgemeinschaft bestdtigt. Ahnlich
spricht auch Act. 10, 38-41 von der Mahlgemeinschaft mit dem Auferstandenen,
der gekennzeichnet wird als der «von Gott mit heiligem Geist und Kraft Ge-
salbte . . . der Gutes tat und alle heilte, die vom Teufel {iberwiltigt waren».

Wie alle erwihnten Uberlieferungen zeigen, hatte diese Mahlfeier und die mit
ihr verbundene Christologie ihren legitimen Ort im Rahmen der friihen Christen-
heit. Sie werden nicht verworfen, wohl aber verraten sowohl die synoptische wie
die johanneische Darstellung eine kritische Distanz zu ihnen. Die Synoptiker zei-
gen das vor allem durch ihren Hinweis auf die zentrale Bedeutung des Heilstodes
Jesu fiir die eucharistische Feier, und der vierte Evangelist tut es durch seine
schroffe Ablehnung der Mose-Christologie und seine reservierte Haltung gegen-
iiber allen Formen des Herrenmahls. Diese Kritik offenbart, dass die Gemeinde
schon frith die Gefahren der Epiphaniefeier und ihrer Christologie erkannte, eine
einseitige theologia gloriae, die vergisst, dass der Auferstandene der Gekreuzigte
ist, dass das Heil von seinem Tod abhéngt, dass die Wunder nur Zeichen sind, die
auf das Wesentliche verweisen, ablehnte.

So kann der vierte Evangelist zwar die Logos-Christologie seiner Gemeinde
im Prolog aufnehmen, ebenso die sieben Wunderzeichen, muss aber den Weg des
Sohnes von Anfang an als den Weg des Gotteslammes kennzeichnen (1, 29), das
sich hingibt in den Tod (2, 17-22), das unter dem Schatten des Passa lebt und
stirbt. Seine Kritik richtet sich offensichtlich nicht gegen die urspriingliche Theo-
logie seiner Gemeinde, wohl aber gegen eine judenchristliche hiretische Ent-
wicklung der Mose-Christologie, die vor allem an den Wundern ausgerichtet ist
(vgl. 4, 48) und das Herrenmahl als Epiphaniefeier des Wundertéters zur Quelle
iibernatiirlicher Erlebnisse machen will. Vom Abendmahl handelt er nur in 6, 1-15
(vom Brot) und in 2,1-11 (vom Wein). Beide Perikopen sprechen vom Herren-
mahl im Zusammenhang mit Jesu Tod. Die Speisungsgeschichte steht unter dem
Zeichen des Passa (6, 4), und das Weinwunder ist als Zeichen eine antizipierende
Erschliessung der Herrlichkeit Jesu, weist also auf die Stunde seines Todes, welche
die vollkommene, durch keine Riten (2, 6) zu erlangende Reinigung schafft (13,
1-20). Der Wein, den Jesus darum nicht vor dem Eintritt «seiner Stunde» spenden
kann (2, 4), ist der Abendmahlswein, in welchem die Gemeinde das Zeichen der
Vergebung empfangen wird.®® Der Wundercharakter der beiden eucharistischen
Zeichen bindet die Verheissung der Vergebung und des Lebens in den Gaben des
Herrenmahls an den freien Willen des Spenders. Seine Gabe ist der Verfiigung
des Menschen entzogen, kein magisches Gnadenmittel. Ohne die Gegenwart des
Auferstandenen und sein wunderbares Eingreifen bleiben die Gaben des Herren-
mahls rein weltliche Wirklichkeiten. Es gilt auch hier die schroffe Warnung gegen
alle fromme Eigenméchtigkeit: «der Geist weht, wo er will» (3, 8).

Damit kommen wir zur abschliessenden Wertung des Unternehmens des Re-

68 Rissi (A. 16), S. 76-92.



M. Rissi, Voll grosser Fische, hundertdreiundfiinfzig, Joh.21,1-14 89

daktors in 21, 1-13 und 6, 27. 51. Seine Einschiibe und sein Nachtrag reflektieren
eine spétere Situation in der johanneischen Gemeinde, und er hat es offenbar nicht
mehr in derselben Weise mit den Gefahren der judenchristlichen hiretischen
Gruppe zu tun wie der Evangelist. Er bringt das Herrenmahl vermehrt zur Gel-
tung, aber auch er ist bemiiht, die Gefahren der Epiphaniefeier zu iiberwinden.
Er tut es, indem er sie mit der Botschaft vom Heilstod Jesu, die im Abendmahl
mit Brot und Wein zum Ausdruck kommt, verbindet. Sein Ziel erreicht er, indem
er die Mahltradition mit der Geschichte des Fischfangs und der grossen Menge der
Fische verkniipft, was ihm Gelegenheit bietet, mit Hilfe seiner Zahlenspekulation
auf die Speisungsgeschichte in Joh. 6 zu verweisen, die er durch seine Einschiibe
in 6, 27. 51 zur eucharistischen Verkiindigung des Heils durch den Tod Jesu ver-
wandelt. Damit nimmt er durchaus ernst, was die Tradition der Epiphaniefeier
bezeugt: dass die Gemeinde im Herrenmahl die Gemeinschaft mit dem Aufer-
standenen erleben darf. Er mahnt aber daran, dass der Auferstandene seine Herr-
lichkeit im Tode offenbarte, dass der Gegenwartige der Gekreuzigte ist, der uns
seine Gemeinschaft durch sein Blut anbietet. Wie der Redaktor das Herrenmahl
in 6, 51-58 versteht, ist deutlich: er hédlt daran fest, dass nicht die Eucharistie,
sondern der Geist das Heil schenkt (6, 63), dass nicht das Essen und Trinken an
sich, sondern der Glaube, der an Jesu Opfer Anteil erhilt (6, 29. 47), die Gemein-
schaft mit Jesus verleiht und dass die Worte Jesu das Leben schaffens®.

Mathias Rissi, Richmond, Virginia

69 E. Schweizer, pneiima, N.T.: Theol. Wortb. z. N.T., 6 (1959), 394-453, S. 439 f.



	Voll grosser Fische, hundertdreiundfünfzig : Joh. 21, 1-14

