
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 35 (1979)

Heft: 1

Artikel: Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33 im Licht einer alt-irischen Erzählung

Autor: Pury, Albert de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878472

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23—33

im Licht einer alt-irischen Erzählung

Im Anschluss an K. Elliger1 hat der verehrte Jubilar, dem folgende Ausführungen

in Dankbarkeit gewidmet sein sollen, gezeigt, wie die Erzählung vom Jakobskampf

am Jabbok (Gen. 32, 23-33) sich in theologisch tiefsinniger Weise - und
zwar gerade in ihrer Fremdartigkeit und Ambiguität - in die jahwistische
Jakobserzählung einfügt.2 Nach dem von ihm frei formulierten Gebet von Gen. 32, 10-13
setzt der Jahwist die Jabboksszene in den Kontext der Rückreise Jakobs, und zwar
so, dass der Gotteskampf als die unmittelbare Antwort Jahwes auf Jakobs Gebet
erscheint. Der Erzvater Jakob, der in seiner Jugend seinen Bruder um den
väterlichen Segen betrogen hatte (Gen. 27) und der jetzt mit verständlicher Sorge der
Begegnung mit Esau entgegensieht, wendet sich an Gott mit der Bitte, ihn in der
Gefahr nicht im Stich zu lassen. Der nächtliche Angriff, das Ringen um Leben und
Tod, und schliesslich, als unerwartete Wende, die gnadenvolle Segnung und
Verleihung des neuen Namens, das ist in der Sicht des Jahwisten Gottes Antwort an
den Betrüger Jakob (dem Ahnen des Volkes Israel), eine majestätische Antwort,
durch welche, wie Stoebe es darlegt, sowohl Gottes Souveränität als auch Gottes
Treue zu seiner Verheissung (Gen. 28,13-15) - aller menschlichen Unwürde zum
Trotz - bewahrt worden sind. Jakob ist also nicht mehr der starke und siegreiche
Götterbezwinger, den Elliger und andere in der vorjahwistischen Version der Sage

zu erkennen glauben, sondern der ganz auf Gottes Gnade angewiesene, hinkende
Israel.

Die von Elliger und Stoebe3 vorgeschlagene Interpretation der Jabbokperikope
in ihrem jahwistischen Kontext scheint mir auch heute noch so überzeugend, dass

ich darauf nicht länger eingehen möchte.4 Ziel des folgenden Aufsatzes ist es

vielmehr, einige Fragen zur Einheitlichkeit, zur narrativen Struktur und zur
Kontextbezogenheit der Erzählung auf ihrer vorjahwistischen Stufe erneut aufzugreifen.5

1 K. Elliger, Der Jakobskampf am Jabbok. Gen. 32:23 ff. als hermeneutisches Problem:
Zs. Theol. u. Ki. 48 (1951), S. 1-31, Kl. Schriften z. A.T. (1966), S. 141-173.

2 H. J. Stoebe, Der heilsgeschichtliche Bezug der Jabbok-Perikope: Ev. Theol. 14 (1954),
S. 466-474.

5 G. von Rad, Das formgeschichtliche Problem des Hexateuch (1938), Ges. Stud. z. A.T.
(21961), 87-100, S. 66 f.; und Das erste Buch Mose (21964), S. 279. 284.

4 A. de Pury, Promesse divine et légende cultuelle dans le cycle de Jacob (1975), S. 99-108;
W. Dommershausen, Gott kämpft. Ein neuer Deutungsversuch zu Gen 32, 23-33: Trierer Theol.
Zeits. 78 (1969), 321-334, S. 330 ff.; H.-J. Hermisson, Jakobs Kampf am Jabbok (Gen 32,23-33):
Zs. Theol. u. Ki. 71 (1974), 239-261, S.251; A. Cruells, El relato de Gn. 32,23-33: Estud.
Franciscanos 78 (1977), 27-92, S. 79-85.

s Es ist mir hier nicht möglich, auf alle zum Teil sehr komplexen Fragen einzugehen, die
in der reichen exegetischen Auseinandersetzung mit diesem Text erörtert worden sind.



A. de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33 19

1.

Drei Faktoren sind es, die die Ausleger immer wieder dazu bewogen haben,
hinter der Erzählung von Gen. 32, 23-33 eine lange Entstehungsgeschichte zu
vermuten:

1. Die Vorstellung von einem Gott, der körperlich mit einem Menschen ringt,
ja dessen Kraft nicht ausreicht, des Menschen Herr zu werden, und der sich vor
dem Anbrechen der Morgenröte fürchtet, diese Vorstellung ist dem uns anderwärts
bekannten altisraelitischen Gottesglauben so fremd und unangemessen, dass man
kaum annehmen kann, eine solche Erzählung sei in historischer Zeit von Israeliten
auf Jahwe hin ersonnen worden. Zur Zeit der Pentateuchquellen (wann immer diese
anzusetzen sind) hat man in dieser Weise nicht mehr vom Gott Israels sprechen
können. Bei dieser ersten Gruppe von Beobachtungen handelt es sich also um
Einwände historischer bzw. religionsgeschichtlicher Art.6

2. Eine zweite Gruppe von Beobachtungen bezieht sich auf die Verständlichkeit
des internen Erzählungsablaufs, d. h. auf die narrative «Logik» des vorliegenden
Textes. Wie es die Literarkritik seit jeher festgestellt hat, birgt die Erzählung einige
ganz offensichtliche und störende Spannungen in sich.7

3. Schliesslich wird immer wieder hervorgehoben, dass die Jabbokserzählung
mehrere scheinbar auseinanderstrebende ätiologische Motive in sich vereint. Worum
geht es der Erzählung? Will sie den Namen Israel erklären (V- 29)? Aber ist nicht
auch der Name Jakob in ihr verankert: Wortspiel jbq (V. 23) - 'bq (V. 25, 26b)

- j'qb (V. 28b)? Oder gilt die ätiologische Absicht der Begründung des Heiligtums

Penuel (V. 31)? Oder will die Erzählung gar ein Speisetabu begründen
(V. 33)? Da man es kaum für denkbar hält, dass ein einziger Erzähler so verschiedene

Ziele habe verfolgen können, zieht man den Schluss, dass nur ein einziges
ätiologisches Motiv als «auslösendes Moment» der ursprünglichen Einheit
funktioniert habe, und dass die übrigen Motive der Erzählung in einem allmählichen

« Z. B. H. Gunkel, Genesis (31910, '1966), S. 364; O. ProcKsch, Die Genesis übers, u. erkl.
(2-31924), S. 195 f.; J. Pedersen, Israel, Its Life and Culture, 3-4 (1940, 21959, 31963), S. 504 f.
Kritisch dagegen J. Schildenberger, Jakobs nächtlicher Kampf mit dem Elohim am Jabok
(Gn 32, 23-33): Miscel. Bibl. B. Ubach (1954), 69-96, S. 77-89.

7 Es werden meist folgende interne Unstimmigkeiten hervorgehoben: a) V. 23 (Jakob überquert

die Furt mit seiner Familie) steht im Widerspruch zu V. 24-25a (Jakob setzt seine
Familie über den Fluss, bleibt aber selber zurück), b) V. 26a, 27, 29b setzen eine Überlegenheit
oder sogar einen Sieg Jakobs voraus, während V. 26b (die Verrenkung der Hüfte Jakobs) und
V. 31b («und mein Leben wurde gerettet») in Jakob eher den Unterlegenen sehen, c) Eine
gewisse Härte besteht ferner in der Verbindung zwischen V. 26a (der Angreifer schlägt oder
berührt die Hüftpfanne) und V. 26b (die Hüftpfanne Jakobs verrenkt sich während des Ringens),
d) Schliesslich ist das meist diskutierte Problem dasjenige der Identität des nächtlichen Angreifers.



20 A. de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33

Wachstumsprozess zugestossen seien. Diese dritte Gruppe von Beobachtungen
bezieht sich also auf die Genetik der Erzählung.8

Alle drei Gedankengänge führen zum Schluss, dass eine Erzählung wie die
unsere nicht aus einem Guss entstanden sein könne, und es wird der Exegese die
Aufgabe erteilt, die verschiedenen Stadien des Wachstumsprozesses zu entschlüsseln
und die Entstehung der vorliegenden Erzählung vom «auslösenden Moment» bis
zu ihrer heutigen Gestalt darzulegen.

Wie allgemein bekannt ist, haben sich seit Wellhausen die Alttestamentler in
zweifacher Weise um diese Aufgabe bemüht.

Als erstes hat man versucht, der Verworrenheit der Jabbokserzählung durch
die Quellenscheidung Meister zu werden. So hat Gunkel zwei Parallelversionen
rekonstruiert.9 Die ältere, dem Elohisten zugeschriebene Version umfasst die
V. 24, 25a, 26a, 27-29, 32a. Sie erzählte, wie Jakob, vor der Überschreitung der
Furt, von einem unbekannten Gott oder Dämon überfallen wird. Mit einem Ringerkniff

überwältigt Jakob den mächtigen Gegner und hält ihn so lange fest, bis dieser
ihn mit einem neuen Namen segnet und ihn zugleich als Sieger anerkennt. Neben
dieser «siegreichen» Version will Gunkel eine zweite, jahwistische Version erkennen,

in der Jakob selber die Verletzung erleidet und unterliegt (V. 23, 25b, 26b,
30, 31, 32b). Trotz der Niederlage nimmt der Kampf einen glimpflichen Ausgang:
Jakob kommt nicht nur mit dem Leben davon (V. 31), sondern wird von seinem

göttlichen Besieger auch gesegnet (V. 30). Seine Frage nach dem Namen der Gottheit

bekommt jedoch keine Antwort.
Gegen diesen und ähnlichen Versuchen10, die Jabbokperikope auf zwei Quellen

zu verteilen, ist mit Recht eingewendet worden, dass mit Ausnahme der Dublette
in V. 23, 24 keine der Spannungen so krass ist, dass sie eine Spaltung des Textes
auf literarischer Ebene erfordere. Zudem zeigt sich bei näherem Zusehen, dass

keine der gewonnenen Versionen in sich befriedigend ist. Kann man sich zum
Beispiel vorstellen, dass eine der alten Quellenschriften - sei es nun J oder E - die
Geschichte in der Form der ersten gunkelschen Version erzählt hätte?

8 Z. B. M. Noth, Überlieferungsgeschichte des Pentateuch (1948), S. 104; Elliger (A. 1),
S. 150; A. Jepsen, Zur Überlieferungsgeschichte der Vätergestalten: Wiss. Zeits. d. Univ. Leipzig,

Gesellsch.- u. sprachwiss. Reihe 3 (1953/54), 265-281, S. 273 f.; S. Mowinckel, «Rahelstäm-
me» und «Leastämme»: Festschr. O. Eissfeldt (1958), 129-150, S. 131; G.Wallis, Die Geschichte
der Jakobtradition: Wiss. Zeits. d. Univ. Halle-Wittenberg, Gesellsch.- u. sprachwiss. Reihe 13

(1964), 427-440, S. 432; G. M. Tucker, Form Criticism of the Old Testament (1971), S. 47 f.;
R. Martin-Achard, Un exégète devant Genèse 32,23-33: R. Barthes u. a., Analyse structurale
(1971), 41-62, S. 51 ff.

9 Gunkel (A. 6), S. 364.
10 U. a. A. Dillmann, Die Genesis (e1892), S. 362 ff.; H. Holzinger, Genesis erklärt (1898),

S. 209 ff.; E.Meyer, Die Israeliten und ihre Nachbarstämme (1906, 21967), S. 57 f.; J. Skinner,
A Critical and Exegetical Commentary on Genesis (21930), S. 407 ff.; C. A. Simpson, The Early
Traditions of Israel (1948), S. 111-114; H. Cazelles, Pentateuque: Diet, de la Bible, Suppl. 7
(1966), Sp. 687-858, Sp. 777 f.; H. Seebass, Der Erzvater Israel und die Einführung der
Jahweverehrung in Israel (1966), S. 17-20; S. L. Shearman & J. B. Curtis, Divine-Human Conflicts in
the Old Testament: lourn. of N. East. Stud. 28 (1969), 231-242, S. 231.



A.de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33 21

In Anbetracht dieser Sachlage ziehen es die meisten Ausleger vor, die Erzählung

als eine literarische Einheit zu betrachten11 und die Lösung ihrer Unebenheiten

auf die Ebene der vorliterarischen Uberlieferung zu verlegen.12 Meist geht man
dabei so vor, dass man zunächst alle sekundär erscheinenden Motive und Vorgänge
ausschaltet und dann, vom übriggebliebenen «Kern» der Erzählung aus, die
Wachstumsgeschichte der Perikope rekonstruiert.

Drei der neuesten Rekonstruktionsvorschläge seien hier kurz erwähnt:

1. J.-H. Hermisson12 sucht vorerst nachzuweisen, dass von allen in Gen. 32,23-33 feststellbaren

Ätiologien (Speisetabu, V. 33; Umbenennung in Israel, V. 29; Penuel als Gottesstätte,
V. 31; Jabbok als Kampfstätte, V. 25) nur die letzte - also das Wortspiel Jakob-Jabbok-«rin-
gen» - so fest mit der Erzählung verwachsen sei, dass sie als das «auslösende Moment» des

ganzen Bildungsprozesses betrachtet werden könne.14 Freilich, Hermisson ist sich bewusst,
dass ein «auslösendes Moment» nur dadurch zu einer Erzählung werden kann, dass es sich mit
einem oder mehreren anderen Motiven verbindet.1» Dennoch sei damit die allgemeine
Wachstumsrichtung erkannt. Hermisson1® unterscheidet im Werdegang von Gen. 32, 23-33 fünf
Stadien: 1) «Die älteste Version muss bereits etwas vom Ahnherrn Jakob, seiner erschreckenden
Begegnung mit der Gottheit in der Nacht und in der Einsamkeit und von dem dabei
gewonnenen Segen berichtet haben.»1' 2) Diese Erzählung, die in der Sippe der Jakobleute
ihren Ursprung haben könnte, wird von dieser Sippe bald in Penuel lokalisiert (Einfügung des

Penuel-Motivs). 3) Nachdem Jakob zum gesamtisraelitischen Ahnvater geworden ist, wird das
«Israel-Motiv» eingeführt. Auf dieser Stufe ist der Gegner Jakobs (ursprünglich ein Wüstenoder

Vätergott, z. B. der «Starke Jakobs»1®) bereits implizit mit Jahwe identifiziert worden.
4) Der Zuwachs des Speisetabus (V. 33) sowie des Hinkmotivs (V. 32b, Hinktanz?) gibt der
Erzählung eine kultische Relevanz. 5) Als letztes Stadium kommt die Eingliederung der Erzählung

in die jahwistische Jakobserzählung und damit in einen neuen Verstehenshorizont (worin
sich Hermisson der Sicht Elligers anschliesst).

11 J. Wellhausen, Die Composition des Hexateuchs und der historischen Bücher des Alten
Testaments (:il899), S. 43-45; R. Smend, Die Erzählung des Hexateuch auf ihre Quellen untersucht

(1912), S. 83. 86; W. Eichrodt, Die Quellen der Genesis von Neuem untersucht (1916),
S. 91 f.; O. Eissfeldt, Hexateuchsynopse (1922, 21962), S. 17 f.; P. Volz, Der Elohist als Erzähler,
ein Irrweg der Pentateuchkritik (1933), S. 117 ff.; H. Eising, Formgeschichtliche Untersuchung
zur Jakobserzählung der Genesis (1940), S. 133 ff.; P. A. H. de Boer, Genesis XXXII 23-33.
Some Remarks on Composition and Character of the Story: Nederl. Theol. Tijdschr. 1 (1947),
149-163, S. 151 ff. ; Noth (A. 8), S. 31, Anm. 98; G. von Rad, Das erste Buch Mose C1964),
S. 279; Elliger (A. 1), S. 144-148; Schildenberger (A. 6), S. 71-77; F. van Trigt, La signification
de la lutte de Jacob près du Yabboq, Gen 32: 23-33: Oudtest. Stud. 12 (1958), 280-309, S. 290-
298; Dommershausen (A. 4), S. 325; Martin-Achard (A. 8), S. 44-49.

12 U. a. Skinner (A. 10), S. 411; von Rad (A. 11), S. 283 f.; Elliger (A. 1), S. 151-154; van
Trigt (A. U), S. 282 ff.; O. Kaiser, Die mythische Bedeutung des Meeres in Ägypten, Ugarit
und Israel (1959), S. 95 ff.; Dommershausen (A. 4), S. 333; Tucker (A. 8), S. 41-54; Martin-
Achard (A. 8), S. 54 f.

12 Hermisson (A. 4), S. 243-253.
14 Ibid., S. 243-245.
« Ibid., S. 252 f.
i« Ibid., S. 249-251.

" Ibid., S. 249.
« Ibid., S. 245-248.



22 A.de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33

2. Eine etwas andere Überlieferungsgeschichte wird von G. Hentschel19 eruiert. 1) Am
Anfang der Überlieferung sieht Hentschel eine vorisraelitische Ortssage. Der Held wird von einem
nächtlichen Wüstendämon angegriffen und ringt mit ihm bis in den Morgen. Der unterliegende
Gegner bittet den Helden, ihn vor dem Morgengrauen loszulassen, was dieser ihm unter der
Bedingung gewährt, dass er von ihm einen Segen erhalte. Beim Aufgang der Sonne passiert
der Held Penuel. Diese Version entspricht in ihrer Substanz den V. 25b, 27, 30b, 32a. 2) In
einem zweiten, noch mündlichen Stadium, das sich durch den Zuwachs der V. 26, 30a, 32b
kennzeichnet, wird das Kräfteverhältnis der Ringenden umgekehrt: «Aus dem strahlenden Helden
wird der unterlegene Jakob, während der geheimnisvolle Angreifer jetzt auch den Sieg
davonträgt».2« Wir befinden uns somit auf der Stufe der nomadischen Väterreligion. 3) In der Zeit
des transzendenten Jahweglaubens wird der Kampf in eine Gottesschau umgewandelt (Zufü-
gung von V. 31). 4) Noch etwas später bereichert sich die Erzählung um das Israel-Motiv
(V. 28-29). 5) Der Jahwist fügt mittels V. 23 (V. 24-25a sind Glossen) die Erzählung in den
Zusammenhang der Jakobsgeschichte, und dies ganz im Sinne Elligers. 6) Schliesslich sind
V. 32b und 33 wahrscheinlich nachjahwistische Glossen.21

3. A. Cruells22 nimmt seinerseits eine dreistufige Entwicklung an.23 1) Am Ursprung lässt
sich ein Jabbok-Mythos erkennen, nach dem ein vorisraelitischer Held mit dem Flussgott ringt,
ihn durch einen Ringerkniff (in die Genitalien) besiegt und ihn zwingt, ihm seinen Segen
(d. h. seine Manneskraft)2« zu geben. Der Gott anerkennt ausdrücklich des Helden Sieg (V. 29b).
Beim Aufgang der Sonne passiert der siegreiche Held die Furt (V. 32a), während der Flussgott
hinkend (entmannt?) vom Kampfplatz scheidet. 2) Auf einer zweiten Stufe wird der Mythos
von der nomadischen Israel-Sippe aufgenommen und auf ihren Ahnherrn übertragen. Dies
bringt die Einführung des Israel-Namens - als Namengebung oder -bestätigung, nicht als
Namenswechsel - sowie des Speisetabus der Israelsippe. 3) Die dritte Stufe ist die jahwistische
Bearbeitung, die auch hier wieder im Sinne Elligers erfasst wird. Erst auf dieser Stufe erfolgt
die Umkehrung der Rollen (Jakob als der Unterlegene und Verletzte).

Diese drei Rekonstruktionsversuche nehmen - nicht viel anders als die älteren
literarkritischen Versuche - eine mehr oder weniger klar erkennbare Entwicklungslinie

an: vom siegreichen Dämonenbezwinger zum gerade noch mit dem Leben

davongekommenen Jakob, und - was die ätiologische Ausrichtung angeht - von
der Einsträngigkeit zur Mehrschichtigkeit. Sie können sich aber nicht über Ziel
und Reihenfolge der verschiedenen «Bereicherungen» der Erzählung einigen.
Grundsätzlich ist diesen Versuchen gemeinsam, dass sie eine diachronische Lektüre

vornehmen, d. h. dass sie jedes Element der Erzählung nur auf der jeweils
ihm zugewiesenen Uberlieferungsebene zum Tragen kommen lassen.

Einen diametral entgegengesetzten Weg schlägt die sogenannte «strukturalisti-
sche» Exegese ein, der gerade unsere Erzählung als bevorzugtes Ubungsfeld ge-

12 G. Hentschel, Jakobs Kampf am Jabbok (Gen 32, 23-33), eine genuine israelitische
Tradition?: Dienst und Vermittlung. Festschrift zum 25jährigen Bestehen des philosophisch-theologischen

Studiums im Priesterseminar Erfurt (1977), S. 13-37.
20 Ibid., S. 33.
21 Ibid., S. 19.
22 Cruells (A. 4), bes. S. 38-85.
23 Siehe die synoptischen Ubersichten bei Cruells (A. 4), S. 38 ff. 69 f. 77 ff. 86-90.
2« Ähnlich auch R. Couffignal, Jacob lutte au Jabboq. Approches nouvelles de Genèse,

XXXII, 23-33: Rev. thomiste 4 (1975), 582-597, S. 592. Einen Zusammenhang zwischen Hüfte/
Hüftnerv und Genitalien/Zeugungskraft sehen auch de Boer (A. 11), S. 159; van Trigt (A. 11),
S. 285. 287 f.; Th. Gaster, Myth, Legend, and Custom in the Old Testament (1969), S. 211;
Shearman & Curtis (A. 10), S. 241.



A. de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33 23

dient hat. Hier wird auf eine Aufgliederung des Textes auf Entwicklungsstufen
verzichtet, ja es wird nicht einmal versucht, den Text als Ganzes zeit- oder
geistesgeschichtlich zu situieren. Der Text besteht als solcher, und was den Strukturali-
sten allein interessiert, ist das «Funktionieren» der gegebenen Texteinheit. Den
Anlauf zu einer strukturalistischen Erfassung von Gen. 32, 23-33 gab im Februar
1971 der bekannte Literaturkritiker Roland Barthes in einem aufsehenerregenden
Vortrag in Genf.25

Das Vorgehen von Barthes sei hier kurz skizziert. In einem ersten Arbeitsgang
nimmt er eine Analyse der Verbfolgen vor («analyse séquentielle»). Dabei stellt
sich heraus, dass in jeder der drei Szenen - a) Die Uberquerung (V. 23-25),
b) der Zweikampf (V. 25-30), c) Namengebungen und Mutationen (V. 28-33) -
eine gewisse Mehrspurigkeit oder Mehrdeutigkeit der Verbfolgen zu erkennen ist.

Dies erscheint besonders klar in V. 23-25a, wo die beiden Verbfolgen (V. 23: aufstehen -
versammeln [lqh] - überqueren; V. 24-25a: versammeln [lqh] - überqueren lassen - allein
bleiben) miteinander in Konkurrenz treten. «Liest» der Leser die zweite Variante, so bringt
ihn dies zu einem «folkloristischen» Verständnis des Textes: Die Überquerung des Baches ist
es dann, worum es der Erzählung geht; sie ist das Objekt, das der Gegner dem Helden
vorenthalten will. Entscheidet sich aber der Leser für die erste Variante, so bleibt die Überquerung

des Baches für die Erzählung ohne strukturierende Funktion. Der Kampf dreht sich dann
um die Erlangung eines anderen Gegenstandes, nämlich des Segens. In diesem Fall wird sich
das Verständnis des Textes nicht mehr nach dem folkloristischen Modell richten, sondern
sich eher in Richtung einer religiösen Läuterungserzählung bewegen (Begegnung zwischen Gott
und Mensch an einem verlassenen Ort). Die ganze Erzählung wird von dieser anfänglichen
Doppelspur in zwei verschiedene Sinnrichtungen getrieben.

In der zweiten Szene (V. 25-30) ist eine gewisse Mehrdeutigkeit innerhalb derselben
formell einlinigen Verbfolge zu erkennen. Die Mehrdeutigkeit erscheint indes nur am Anfang
der Folge. Sie betrifft erstens die Identität der Handelnden. Wer ist «jemand» in V. 25b? Wer
kann wen nicht meistern (V. 26)? Ist es der gleiche, von dem V. 27 sagt: «er sagte»? Bestimmt,
alles wird nachträglich klar! Es braucht aber dazu eines gedanklichen Rückschlusses, einer
Art Syllogismus: «'Du hast Gott besiegt', stellt V. 29 fest. Nun ist derjenige, der dir dies sagt,
der von dir Besiegte. Also ist es Gott, der zu dir spricht.»^« Die Mehrdeutigkeit betrifft zweitens

den Verlauf des Kampfes selber. Die «Endoxie» (Logik) der Erzählung verlangte es, dass
der entscheidende Schlag (V. 26a/? - «le coup de Jarnac») die Wendung des Kampfes herbeibringe.

Paradoxerweise bringt aber der Schlag (oder die Berührung) von V. 26 keine
Entscheidung. Trotz dieses Schlages, und trotz Verrenkung seiner Hüfte, bleibt Jakob unbesiegt.
Freilich, die Niederlage des Angreifers wird nicht durch einen Gegenschlag von Jakob verursacht,

sondern sie ist ausschliesslich durch die festgesetzte Zeitlimite - das Anbrechen der
Morgenröte - bedingt. «Le coup de Jarnac» bleibt also für den Handlungsablauf ohne
Bedeutung. Seine einzige Funktion ist es, die «Markierung» zu begründen, die Jakob von seinem
Sieg davonträgt (Verrenkung der Hüfte, V. 26b, das Hinken, V. 32b).

In der dritten Szene (V. 28-33) ist die Doppelspurigkeit komplementär: Gott fragt Jakob
nach seinem Namen - Antwort Jakobs - Namenwechsel (V. 28-29); Jakob fragt Gott nach
seinem Namen - indirekte Antwort Gottes - indirekte Namengebung: Penuel (V. 30-31).

25 R. Barthes, La lutte avec l'ange. Analyse textuelle de Genèse 32,23-33: R. Barthes u. a.,
Analyse structurale (1971), S. 27-39. Dazu auch H. C. White, French Structuralism and O. T.
Narrative Analysis. Roland Barthes: Semeia 3 (1975), S. 99-127, und D. Robertson, Hugh C.
White on Roland Barthes. A Response: ibid. S. 141-145.

26 Barthes (A. 25), S. 32.



24 A. de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33

Wir sehen also, dass die Spannungen, die Barthes (ohne Kenntnis der alttesta-
mentlichen Fachliteratur) feststellt, in grossen Linien dieselben sind, auf die schon
die kritische Exegese gestossen ist.27 Was nun aber bei Barthes besonders auffällt,
dass er nicht versucht - und sich sogar energisch dagegen wehrt -, die durch die
Mehrdeutigkeit erzeugten Schwierigkeiten der Lesbarkeit («grincements de lisibilité»,

S. 32) aus dem Weg zu räumen und den vorliegenden Text auf einen Sinn
festzulegen. Gerade er, der mit den narrativen Modellen weit besser vertraut ist als
der klassische Alttestamentier, weigert sich, das Verständnis von Gen. 32, 23-33
an einem solchen Modell zu orientieren. Er will damit die Individualität und
Einzigartigkeit des vorliegenden Textes bewahren. Zugleich gesteht er aber zu, dass

ihm die Mehrdeutigkeit des Textes - oder die «Reibung» zwischen den
konkurrierenden Verstehensmöglichkeiten - ein ästhetisches Vergnügen bereitet.28 Ein
Text, behauptet Barthes, kann keine Aussage festnageln, sondern muss als etwas
Offenes betrachtet werden. Die Exegese soll demnach nicht den Sinn eines Textes
bestimmen wollen. Sie kann nur zeigen, in welche verschiedenen Richtungen sich
der Sinn «entzieht» oder wie der Text auseinanderstrebt und -birst.29

Nun zeigt es sich, dass in den zwei weiteren Arbeitsgängen, in denen Barthes
Gen. 32, 23-33 anhand der von A. J. Greimas30 erarbeiteten Analyse der
Handlungsträger («analyse actantielle») und der von V. Propp31 begründeten Analyse
der narrativen Funktionen untersucht, seine Unabhängigkeit gegenüber narrativen
Modellen doch nicht uneingeschränkt gilt. Das Untypische oder Mehrdeutige an
unserer Erzählung kommt zwar auch unter Anwendung des Schemas von
Greimas32 zum Vorschein, besonders im ganz ungewöhnlichen Zusammenfallen von
Geber und Gegner.33 Was aber das Modell von Propp betrifft, so meint Barthes,
dass «unser Text in vollkommener Weise einem Teilabschnitt des von Propp
dargelegten Funktionsschemas entspricht».34

Wie man weiss, hatte Propp bereits 1927 auf Grund seiner Untersuchung von hundert
russischen Volksmärchen ein Modell des normativen Handlungsablaufs des Märchen - und, wie

" In diesem Sinne auch White (A. 25), S. 108 ff.
28 Barthes (A. 25), S. 32. 36. 39.
20 Ibid., S. 28.
so A. J. Greimas, Sémantique structurale. Recherche de méthode (1966), bes. S. 172-191;

ders., Du sens. Essais sémiotiques (1970), S. 185-247.
31 V. Propp, Morphologie du conte (1970).
32 Nach Greimas, bes. Sémantique (A. 30), S. 182, können in einer «mythischen» Erzählung

sechs (persönliche oder unpersönliche) Handlungsträger (actants) unterschieden werden: das

Subjekt (der Held, Subjekt der Forderung, der Suche oder der Handlung [in Gen. 32: lakob]),
das Objekt (die Forderung, Suche, Handlung [in Gen. 32: Überschreitung der Furt]), der Geber
(le «Destinateur», der das Objekt ins Spiel einsetzt [in Gen. 32: Gott]), der Empfänger («le
Destinataire», zu dessen Gunsten das Objekt erreicht werden muss [in Gen. 32: ebenfalls lakob]),
der Gegner («l'Opposant», der das Subjekt an der Ausführung seiner Handlung verhindern
will [in Gen. 32: ebenfalls Gott]), und der Helfer («l'Adjuvant», der dem Subjekt zu Hilfe
kommt [in Gen. 32: die Kraft lakobs]).

33 Barthes (A. 25), S. 37.
34 Ibid., S. 38.



A. de Fury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33 25

man heute denkt, der Volkserzählung Oberhaupts« _ erarbeitet. Sein Augenmerk gilt nicht wie
in der bisherigen Märchenforschung den (meist unpräzis definierten und isoliert betrachteten)
«Motiven», sondern den narrativen «Funktionen», d. h. den Handlungssegmenten im Blick auf
ihre Funktion im Ganzen der Erzählung. Die Anzahl dieser Funktionen ist nicht unbeschränkt.
Propp kommt auf 31 Funktionen, die in ihrem Ablauf das «absolute» Märchen darstellen.
Selbstverständlich finden sich in keinem einzelnen Märchen sämtliche Funktionen wieder, aber
Propp meint, dass jedes Märchen sich mit dem Handlungsablauf mindestens eines Abschnittes
seines Funktionsschemas decke. Besonders wichtig ist ihm dabei, dass die verschiedenen
Funktionen stets in der gleichen Reihenfolge auftreten.«6

Barthes ist der Meinung, dass Gen. 32, 23-33 in erstaunlicher Weise mit den
Funktionen G bis K des Proppschen Schemas übereinstimme:37

G Der Held wird in die Nähe des Ortes

gebracht, an dem sich das
Objekt seiner Suche befindet

H Der Held und sein Angreifer begegnen

sich in einem Kampf

I Der Held empfängt ein Merkmal
(meist eine körperliche «Narbe»)

J Der Angreifer wird besiegt

K Das anfängliche Übel oder der Mangel

werden aufgehoben (Die Suche
führt zum Ziel)

Jakob befindet sich auf der Heimreise
nach Canaan.

Der unbekannte Angreifer ringt mit
Jakob (V. 25b-28).

Jakobs Hüfte verrenkt sich (V. 26b,
32b).

Sieg Jakobs (V. 27).

Jakob passiert Penuel (V. 32) und
gelangt unversehrt nach Sichern (Gen.
33, 18).

Die Proppsche Analyse bringt also Barthes ganz zum «folkloristischen» Modell
zurück. Nun sind R. Couffignal38 und X. Durand39 in zwei ebenfalls sehr anregenden

Studien auf diesem Weg weitergegangen und haben versucht, nicht nur die

Übereinstimmung von Gen. 32, 23-33 mit dem Funktionsschema von Propp zu
präzisieren, sondern auch die beiden von Barthes angezeigten Verstehensmöglich-
keiten in das Schema einzubeziehen.

R. Couffignal erkennt in unserer Erzählung drei verschiedene, eng ineinander-
liegende Ebenen. Jede dieser Ebenen deckt sich mit Funktionen, die im Propp-

35 X. Durand, Le combat de Jacob, Gn 32, 23-33. Pour un bon usage des modèles narratifs:

A. Vanel (éd.), L'Ancien Testament (1977), 99-115, S. 100 ff.
36 Zur Kritik an diesem Prädeterminationskonzept siehe C. Bremond, Logique du récit (1973),

S. 18-29, und de Pury (A. 4), S. 480, Anm. 28. Das bleibende Verdienst von Propp (A. 31) ist es,
dass er als erster eine methodisch exakte Erfassung der «Parallelen» ermöglicht hat. Für Gen.
32, 23-33 z. B. hat man sich bis jetzt immer nur auf «Motiv-parallelen» berufen. Siehe Gunkel
(A. 6), S. 364 f.; Gaster (A. 24), S. 205-212; Cruells (A. 4), S. 41-57. Diese sind in ihrer Isoliertheit

für die Deutung unserer Erzählung ziemlich wertlos. Einzig «Strukturparallelen» im Sinne

Propps vermögen es, die narrative Logik einer Erzählung zu erhellen.
37 Barthes (A. 25), S. 38.
38 Couffignal (A. 24), S. 582-597.
39 Durand (A. 35), S. 99-115.



26 A. de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33

sehen Schema in getrennten Abschnitten aufgeführt werden. So ist der Kampf
Jakobs erstens eine Qualifikations- oder Bewährungsprobe, in der der Held auf die
Herausforderung des Gebers antwortet und damit in den Stand gesetzt wird, das

magische Hilfsmittel (den Segen) zu erwerben, das er zur Überwindung des eigentlichen

Gegners (Esau) benötigt (Funktionen D, E und F). Zweitens spiegelt die
Episode den fundamentalen Zweikampf des Helden mit dem Gegner (dem Bösen)
wider («l'épreuve principale»). Der Sieg Jakobs erbringt ihm die Überquerung der
Furt und die Aufhebung des Mangels (Heimkehr ins Vaterland: Funktionen H, J

und K). Schliesslich ist der Jakobskampf eine verklärende Probe («épreuve
glorifiante»), durch die Jakob nicht nur eine neue Kenntnis erreicht - die Kenntnis des

Geheimnis Gottes -, sondern auch in seinem neuen, machtvollen und «verklärten»
Status anerkannt wird (V. 29 ff. : Funktion Q). Im Hintergrund dieser komplexen
Erzählung sieht Couffignal einen Initiationsritus oder -mythos, der sich mit den
Stadien sämtlicher Initiationsriten deckt: a) nächtliche Absonderung und Isolierung

des Novizen, b) Begegnung (z. B. im Traum) mit dem Gegner (Kerberos, dem
Drachen, der Hydra, Minotauros), wobei der Novize Schläge empfängt und Narben

davonträgt, c) der Sieg, der dem nun Eingeweihten Zugang zu höherer Kenntnis

und Macht gibt. Couffignal sieht in der ganzen Jakobssage eine biblische
Variante des Ödipus-Mythos.40

Durand sucht das von Barthes und Couffignal angezeigte Problem der
Mehrdeutigkeit auf noch straffere Weise zu lösen. Auch er anerkennt die vollumfängliche

Gültigkeit des proppschen Funktionsschemas. Durand meint, dass die Ambivalenz

der Erzählung daher komme, dass der Erzähler in die von Barthes erkannte
Sequenz der Besiegung des Gegners41 eine andere proppsche Sequenz eingefasst
habe: die Begegnung mit dem Geber und der Empfang des magischen Hilfsmittels.42

Die erste Sequenz ist das bekannte Szenario vom Drachenkampf: Jakob
besiegt den Flussgott, was ihm zugleich die Überquerung des Flusses erlaubt und ihm
eine Narbe hinterlässt. Diese erste Sequenz funktioniert aber in Gen. 32, 23-33
nur noch als äusserer Rahmen einer völlig anderen Sequenz: der Bewährungsprobe,
die Gott (der Geber) Jakob auferlegt, und in der es nicht mehr um die Überquerung

des Flusses, sondern um die Erlangung des Segens geht.
Die Anwendung des proppschen Funktionsmodells auf Gen. 32, 23-33 sieht demnach

folgendermassen aus (siehe Seite 27)43.

Durand meint nun nicht, dass das Ineinanderflechten von zwei funktional
getrennten Sequenzen das zeitliche Nacheinander von zwei Uberlieferungsstufen
widerspiegle - die «Dogmatik» des Strukturalismus verbietet ihm eine solche

Fragestellung -, aber es zeigt sich sehr deutlich, dass, wenn man seiner Analyse folgt
(wie auch den Analysen von Barthes und Couffignal), unsere Erzählung in ihrer

Zweideutigkeit ohne narratives Modell dasteht. Das bedeutet zumindest, dass diese

40 Couffignal (A. 24), S. 590-597.
Funktionen G bis K: Propp (A. 31), S. 63-69.

42 Funktionen D bis F: Propp (A. 31), S. 51-63.
43 Durand (A. 35), S. 105-110.



A. de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33 27

23-25a 25b 26 27 28a 28b 29

Erste
Sequenz G H 1

Ortswechsel Kampf Der Held
gegen den empfängt
Gegner eine Narbe

Der Gegner
wird besiegt

Zweite
Sequenz D(Dt)

Der Geber
unterwirft
den Helden
einer
Qualifikations-

probe

E
Der Held
reagiert auf
die Probe
des Gebers

D(D2)
Der Geber
befragt den
Helden

E (E2)
Der Held
antwortet
dem Geber

F
Der Held
empfängt
den magischen

Gegenstand

(Name)

30a 30b 30c 31 32 33

Erste
Sequenz K

Der Mangel

wird
aufgehoben

Q

Der Held
wird
anerkannt

T

Der Held
bekommt
eine neue
Gestalt

Zweite
Sequenz D' E' F

(Umkehrung (Umkehrung Der Held
empfängtvon D2)

Der Held
befragt
den Geber

von E2)
Der Geber
antwortet
dem Helden

den magischen

Gegenstand

(Segen)

Erzählung in ihrem Gleichgewicht sehr unstabil ist und stets zwischen den beiden

von Barthes gezeigten Verstehensvarianten schwankt. Nun kann man freilich
mit Barthes sich damit begnügen, diese Ambiguität mit einem ästhetischen Schmunzeln

zu registrieren. Aber die historische Frage haben die Strukturalisten damit
noch nicht aus der Welt geschafft. Denn gerade die Erforschung der narrativen
Strukturen hat uns gezeigt, dass labile Formen nicht während längerer Zeit in
mündlicher oder schriftlicher Uberlieferung weitertradiert werden können. Die
Forderung nach narrativer Logik (und d. h. nach einer sinnvollen Sequenz) ist so
stark, dass sie über kurz oder lang die Angleichung der Erzählung an die eine oder
die andere normative Sequenz bewirkt. Nun muss man m. E. für Gen. 32, 23-33
zwei Möglichkeiten im Auge behalten: Entweder ist die narrative Logik unserer
Erzählung von Barthes, Couffignal und Durand noch nicht vollständig erfasst worden,

oder es ist doch mit einem gewissen zeitlichen Nacheinander der Verstehens-
ebenen zu rechnen. Wie ich nun zeigen möchte, trifft in der Tat beides zu.



28 A. de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23—33

Eine wesentliche Schwäche des Vorgehens von Barthes, Couffignal und Durand
scheint mir darin zu liegen, dass diese Autoren sich nur mit den abstrakten Schemata

von Propp und Greimas auseinandergesetzt haben, nicht aber versucht haben,
konkretes Vergleichsmaterial herbeizubringen.

2.

Um brauchbare Parallelerzählungen zu finden, müsste man sich einmal anhand
der verschiedenen «Motive-Indices» der Volksliteratur44 auf die Suche begeben.
Diese Arbeit habe ich nicht geleistet. Der Zufall will es aber, dass ich im alt-irischen

Sagenzyklus von Cuchulainn45 auf eine Episode gestossen bin, die in wesentlichen

Einzelzügen als eine Parallele zu Gen. 32, 23-33 angesehen werden kann,
ohne dass von einer Beeinflussung durch den biblischen Bericht die Rede sein
kann.

Es handelt sich um die Jugendepisode vom Kampf des Helden Setanta/Cuchu-
lainn mit dem Hund des Culann. Die Erzählung ist zu lang, als dass ich sie hier in
extenso wiedergeben könnte. Deshalb begnüge ich mich mit einer Inhaltsangabe:46

Der junge Setanta wird am Hof des Königs Conchobar mit anderen Adeligensöhnen
erzogen. Seit seiner Geburt zeigt er, in Sport und Spiel, ungewohnte Kraft und Fertigkeit. Eines
Tages wird der König Conchobar mit seinem Gefolge vom Schmid Culann zu einem Bankett
eingeladen, wo sie auch die Nacht verbringen sollen. Conchobar bittet auch Setanta, ihn zu
begleiten, aber dieser antwortet, er wolle zuerst seine Spiele beenden und er werde ihm etwas
später folgen. Als Conchobar und die Seinen bei Anbruch der Nacht bei Culann ankommen,
erkundigt sich dieser, ob noch jemand erwartet wird. Conchobar, der die spätere Ankunft von
Setanta vergessen hat, verneint diese Frage. Auf Grund dieser Zusicherung lässt Culann das
Tor seiner Domäne schliessen und bindet seinen schrecklichen Kriegshund los. Es handelt sich

um ein übermächtiges Tier, «stark wie hundert Mann», «unglaublich wild, unbändig, rasend,
reissend, hasserfüllt»: «Drei Ketten sind nötig, um ihn festzuhalten, mit drei Mann an jeder
Kette.»

Wie nun der sechsjährige Held bei angebrochener Nacht ankommt und an den Zaun
gelangt, wird er sofort vom brüllenden Hund angegriffen. Als die Gäste Culanns das Getöse
des Kampfes zu Gehör bekommen, erstarren sie vor Entsetzen, können aber nicht eingreifen.
Setanta hat aber den Hund mit nackten Händen gepackt, er öffnet ihm den Rachen und schleudert

ihm seinen Spielball in den Schlund, so dass der Hund auf der Stelle erliegt. (Über den

44 T. P. Cross, Motif-Index of Early Irish Literature (1952); S. Thompson, Motif-Index of
Folkliterature, 1-6 (1955-58); I. M. Böberg, Motif-Index of Early Icelandic Literature (1966).

45 Eine genaue Datierung dieses Sagenzyklus ist nicht möglich. Die Entstehung des irischen
Sagengutes, in dem die Cuchulainn-Sage zum ältesten Bestand gehört, fällt zwischen dem
5. vorchristlichen und dem 9. nachchristlichen Jahrhundert: J. Markale, L'épopée celtique
d'Irlande (1971), S. 10; ders., Les Celtes et la civilisation celtique (1969, 21975), S. 169 f., über das

geschichtliche Vorbild Cuchulainns.
46 Die verschiedenen Editionen sind mir nicht zur Verfügung gestanden; genaue Quellenangaben

bei Markale, L'épopée (A. 45), S. 76-84; vgl. T. W. Rolleston, Myths and Legends of
the Celtic Race (21929); eine leicht zugängliche Übersetzung in Th. Kinsella (ed.), The Tain.
Translated from the Irish Epic Tain Bo Cuailnge (1970), S. 82-84.



A.de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33 29

genauen Verlauf des Kampfes gibt es verschiedene Versionen. Nach einer anderen Version
hat Setanta den Hund einfach gegen den Pfosten des Tores zerschmettert.)

Angesichts dieses unerhofften Sieges nehmen Conchobar und seine Leute Setanta mit
Begeisterung auf, aber Culann ist ob des Todes seines Wachthundes zutiefst bestürzt: «Mein
Leben ist dahin, jammert er, und mein Haushalt ist wie eine Wüste, jetzt da ich meinen Hund
verloren habe. Er bewachte mein Leben, meine Ehre, und meine ganze Habe.»

Prompt bietet sich Setanta an, dem Culann vom gleichen Pack einen neuen Wachthund zu
erziehen, und mehr noch: In der Zwischenzeit will Setanta selber als Wachthund des Culann
und seiner Domäne dienen. Culann nimmt dieses Angebot an, und Setanta, mit Schild und
Speer versehen, tritt in den Dienst seines Gastgebers.

Darauf erklärt der Druide Cathbad: «Cuchulainn soll hinfort dein Name sein (d. h. 'der
Hund von Culann')!» Setanta möchte lieber seinen Geburtsnamen beibehalten. Dennoch wird
er von jetzt an nur noch Cuchulainn genannt.

Obwohl der Zyklus des Cuchulainn auch andernorts erstaunliche Parallelen
zum Jakobskampf (und zu anderen Episoden der Jakobssage) aufweist - z. B.

Kämpfe an Furten47, Kämpfe gegen Flutgottheiten48, Ringerkniffe49, lange
unentschiedene Ringkämpfe50 usw. -, so stellt doch die erwähnte Episode vom Kampf
gegen den Elund Culanns die einzige wirkliche Strukturparallele zu Gen. 32, 23-33
dar. Diese Parallele ist um so überraschender, als die Cuchulainn-Sage einer ganz
anderen Vorstellungswelt entstammt als die Jakobssage. Ein wichtiges Motiv, das

lange Ringen und das Feilschen um die Freilassung des Angreifers (das
Erpressungsmotiv), fehlt zwar, aber es verbleiben dennoch genügend Ubereinstimmungen,
um eine Analogie der Sinnstruktur annehmen zu können. Es seien hier die wesentlichen

Entsprechungen (jetzt ohne direkten Bezug auf das proppsche Modell)
festgehalten:

1) Der Held ist allein, von seiner Gruppe abgeschnitten. In beiden Fällen hat
die Gruppe des Helden die Grenze bereits passiert.

2) Der Held muss eine Grenze überschreiten, um zu seinem Ziel zu gelangen
(der Zaun, der Jabbok).

3) Der Held wird nachts vom Wächter dieser Grenze angegriffen.51
4) Der Held ist zwar überdurchschnittlich stark (siehe die mannigfachen

Hinweise auf die herkulische Kraft Cuchulainns;52 in der Jakobssage siehe Gen. 29, 10,
vielleicht auch 28, 18). Trotzdem ist er seinem dämonisch-göttlichen Gegner
körperlich unterlegen. Deshalb spielt der «Ringerkniff» (oder die magische Berührung)
eine wesentliche Rolle. Hier allerdings ein wichtiger Unterschied: In der irischen
Erzählung bringt der Ringerkniff dem Helden den Sieg (Motiv von David und

47 Markale (A. 45), L'épopée, S. 82 ff.
48 Ibid., S. 32.
49 Markale (A. 45), Les Celtes, S. 91. 94. 120.
so Ibid., S. 102 f.
si Uber den Hund als keltischen Wächterdämon, J. Markale, La tradition celtique en

Bretagne armoricaine (1975), S. 34 f. In Gen. 3, 22-24 sind es die Kerubim, die als Wächter der
Domäne Jahwes dienen, dazu s. H. Gese, Der bewachte Lebensraum und die Heroen. Zwei
mythologische Ergänzungen zur Urgeschichte der Quelle J: Festschrift K. Elliger (1973),
S. 77-85, H. Gese, Vom Sinai zum Zion (1974), S. 99-112.

52 Markale (A. 45), Les Celtes, S. 415 ff.



30 A.de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33

Goliath). In Gen. 32 dagegen ist - jedenfalls in der vorliegenden Version - das

Motiv invertiert: Der Ringerkniff wird vom Angreifer angewendet, bringt aber die

Entscheidung nicht herbei.
5) Der Held siegt.
6) In beiden Erzählungen erwächst dem Helden eine Gefahr aus seinem Sieg.

Setanta zieht den Zorn Culanns auf sich. Jakob muss sich gegen eine mögliche
Rache des von ihm bezwungenen, aber nicht erledigten Gegners schützen.

7) In beiden Erzählungen wird der Sieg nur durch eine Vereinbarung mit dem
Besiegten (oder mit dessen Herrn) gesichert. Setanta tritt als Stellvertreter des

besiegten Wachthundes in den Dienst des Culann. Jakob empfängt den Segen, womit

er sich implizit seinem Gegner gegenüber als verpflichtet anerkennt.
8) In beiden Erzählungen bringt der Sieg dem Helden einen neuen Namen.

Dieser Name wird etymologisch mit dem Namen des besiegten Gegners (oder/und
dessen Herrn) in Verbindung gebracht.53 Cuchulainn bedeutet «Hund des Culann».
Israel bedeutet «El streitet» (invertiert in V. 29b zu «Du hast mit Elohim...
gestritten»), Nach seinem Kampf gegen Baal wird Gideon ähnlicherweise in Jerub-
baal umgenannt («Baal streitet», Ri. 6, 32).

Zwei weitere Strukturparallelen ergeben sich, sobald man den Blick auf den
weiteren Kontext der Cuchulainn-Sage wirft:

9) Sowohl Cuchulainn als auch die Söhne Israels unterliegen infolge des Sieges
über den Gegner einem Speisetabu. Cuchulainn darf von diesem Tag an kein
Hundefleisch mehr essen. Obwohl dies in unserer Episode selbst nicht eigens erwähnt
wird, wird diese Verknüpfung andernorts im Zyklus mehrfach erwähnt und
vorausgesetzt.54 Die Übertretung des Tabus wird übrigens Cuchulainns Tod
verursachen.55

10) Cuchulainn ist, wie Jakob, ein einseitig markierter Mann. Er hinkt zwar
nicht, aber er wird, besonders wenn zornig, einäugig. Er hat verzerrte, zyklopische
Züge.56 Hier muss allerdings zugestanden werden, dass ein direkter Bezug auf
unsere Episode nicht festzustellen ist. Diese Züge sind für Cuchulainns ganzes
Wesen typisch.57

Wie erklärt sich die Parallelität der beiden Erzählungen? Ein historisch-genetischer

Einfluss der biblischen Jakobssage ist wie gesagt auf das vorchristliche
keltische Sagengut kaum anzunehmen.58 Im übrigen würde ein solcher Einfluss,
auch wenn er sich vermuten liesse, wenig zur Erklärung beitragen. Trotz der
jahrhundertelangen Tradierung des Cuchulainn-Stoffes gibt es aber auch keinen Grund,
die strukturelle Ähnlichkeit der Cuchulainn-Episode einem analogen
überlieferungsgeschichtlichen oder redaktionellen «Wachstum» zuzuschreiben, wie ihn die

53 Ibid., S. 145.
55 Ibid., S. 32, Anm. 26; Markale (A. 45), L'épopée, S. 83, Anm. 1. S. 155.
55 Markale (A. 45), L'épopée, S. 134.
56 Markale (A. 45), Les Celtes, S. 79; L'épopée, S. 79 ff. 100 f. 123.
57 Zu erwähnen wäre auch, dass Cuchulainn, wie Jakob und so manch anderer Held

(Lancelot, Gisli, David), seine Macht von den Frauen erhält. Siehe Markale (A. 51), S. 117.
58 Markale (A. 45), L'épopée, S. 13 ff.



A. de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33 31

meisten Exegeten hinter Gen. 32,23-33 vermuten. Die Cuchulainn-Episode ist
völlig homogen und in sich logisch. Die Parallelität kann also offenbar nur dann
erklärt werden, wenn wir bestimmte narrative Strukturen (A. Jolies nennt sie
«einfache Formen») als «vorgegeben» betrachten. Das bedeutet, dass die Erzähler und
Zuhörer gewissen Normen unterliegen, deren sie (und noch weniger die modernen
Exegeten) kaum bewusst sind. Schon das proppsche Funktionsmodell hat uns
gezeigt, dass diese oder jene Form, die auf uns Moderne einen Eindruck von
Überladenheit mit unsachgemässen Motiven oder mit widersprüchlichen Zügen macht,
offenbar eine tiefere «innere Logik» besitzen kann, als wir es wahrhaben wollen.

3.

Der Vergleich mit der Cuchulainn-Episode (und mit dem proppschen Schema)
zeigt, dass mehrere Elemente von Gen. 32, 23-33, die von den Exegeten oft als
sekundärer Zuwachs angesehen worden sind, in der Logik der Erzählung selber
begründet sind und also zum «Urbestand» der Erzählung gehören müssen. Es sind
dies: a) Die Trennung Jakobs von seiner Familie (V. 24-25a), b) die körperliche
Markierung (V. 26b, 32b), c) der Namenwechsel mit seiner Etymologie (V. 28-29)
und sogar d) das Speisetabu (V. 33).

Es bleiben aber drei eng zusammenhängende Probleme, die gerade durch den
Vergleich mit der Cuchulainn-Episode offenbleiben: a) Die Doppelung von V. 23
und V. 24-25a, b) der Verlauf des Kampfes in V. 25b-26, c) die Identität des

Gegners. Diese drei Probleme lassen sich in der von Barthes, Couffignal und
Durand gestellten Frage zusammenfassen: Ist Gen. 32, 23-33 (um es stereotyp zu
formulieren) eine «Drachenkampferzählung» oder ein «Initiationsdrama»? Ist es

im proppschen System mit der Funktionsfolge G-K oder mit der Folge D-F zu
identifizieren? Wenn man von der in der Cuchulainn-Episode offenbaren Erzähllogik

ausgeht, so müsste man folgende Schlüsse ziehen (und hier kommen wir
gezwungenerweise zu einer überlieferungsgeschichtlichen Perspektive zurück):

a) Die Überschreitung der Grenze ist das unmittelbare Objekt des Kampfes.
Also sind die VV. 24-25a, wonach der Übergang des Jabboks durch den Angriff
vereitelt werden soll, eher normativ als der V. 23, der den Ubergang am Anfang
der Erzählung vorwegnimmt. Deshalb muss V. 23 der eigentlichen Erzählung
fremd sein.

b) Der in V. 26a erzählte «Ringerkniff» - als solcher ist er durch die Motivation

(«als er sah, dass er ihn nicht meistern konnte») unmissverständlich
charakterisiert — hat keinen Sinn, wenn er erfolglos bleibt. Zudem will es die Logik der
Erzählung, dass es der angegriffene Held ist - und nicht der Wächter -, der zum
«Trick» greift. Der Wächter (der Hund, Kerberos, Polyphem, Goliath, der Drache
usw.) ist seinem Wesen nach mächtig, aber meistens stur und etwas dumm. Der
Held ist schwächer, aber schlauer. So scheint mir Gunkel durchaus im Recht zu
sein, wenn er vermutet, dass in der «Urerzählung» das Subjekt von V. 26a Jakob



32 A. de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33

war und nicht der unbekannte Angreifer. Dennoch darf man nicht mit Cruells59
daraus schliessen, dass es ursprünglich der Angreifer (das Flussnumen) war, der
sich eine Hüftverrenkung zuzog, denn die narrative Logik will (wie Propp es

gezeigt hat), dass dem siegreichen Helden, und nicht dem unterlegenen Angreifer,
eine «Narbe» verbleibt. Also ist V. 26b nicht die logische Konsequenz von V. 26a,
sondern, wie es übrigens die Formulierung selber nahelegt, eine unabhängige
Begebenheit während des Kampfes.

c) Der Gegner Jakobs erscheint zunächst als der Wächter, der den Helden am
Uberschreiten der Furt hindern will. Danach - und dies ganz klar in V. 29b und
31b - erscheint er als der Schutzgott des Helden, der ihn segnet und ihm einen
neuen Namen verleiht. Ist es nun gerechtfertigt, wie es die meisten Ausleger seit
Gunkel getan haben, von einer (sekundären) Identifizierung zwischen einem
dämonischen Flussnumen und dem Gott Jakobs zu sprechen? Und ist es möglich,
hinter unserer Erzählung eine Entwicklung von einer «Drachenkampferzählung»
zu einem «Initiationsdrama» zu rekonstruieren? Im Hinblick auf die Cuchulainn-
Episode lässt sich m. E. die Alternative «Feind oder Schutzpatron» nicht in vollem

Umfang aufrechterhalten.60 Der ungestüme Hund ist der Diener und Wächter
seines Herrn. Insofern stehen Herr und Diener («Geber» und «Gegner» im Schema

von Greimas) dem Helden gegenüber auf der gleichen Seite. Im A.T. findet
man dasselbe, scheinbar entgegengesetzte Zusammenwirken von Jahwe und
seinem Diener z. B. in Num. 21, 22-35 (Jahwe und sein Engel) oder im Hiobprolog
(Jahwe und Satan). Zweifellos sind in der jetzigen Form von Gen. 32 Schutzgott
und Wächter in einer Person vereint (obwohl der Erzähler nicht so weit gegangen
ist, den Gegner unumwunden als Jahwe zu bezeichnen). Man kann sich aber
fragen, ob diese Funktionseinheit nicht auf einer sekundären Identifikation zwischen
Gott und seinem Wächter beruht. Dies scheint mir in der Tat wahrscheinlich zu
sein, besonders im Hinblick auf Gen. 33, 18-20, wo Jakob-Israel dem Herrn des

Landes (und dem Herrn des von ihm besiegten Jabbok-Wächters) einen Altar baut
und das Bekenntnis ausspricht: «El 'elohë Jisra'ël», «El ist der Gott des
(Erzvaters) Israel».61 Hier haben wir also das Gegenstück zum Dienstantritt Cu-
chulainns bei Culann: Jakob-Israel anerkennt sich als Diener dieses Gottes El.
Wie dem auch sei, und falls wir im Gegner Jakobs ursprünglich nur einen Diener
Eis (und nicht El selber) zu vermuten haben,62 so bedeutet die Identifikation zwi-

50 Cruells (A. 4), S. 52 f.
60 Am weitesten gehen hier Shearman & Curtis (A. 4), S. 232. 239 ff., die mit Hilfe von

Hos. 12, 5 den Gegner Jakobs als El Molech, den Gott Ammons (seinerseits mit dem Todesgott
Nergal identisch) identifizieren wollen. Die Überschreitung des Jabboks bedeute für Jakob ein
Tammuz-artiges Niedersteigen in das Totenreich.

61 O. Eissfeldt, Non dimittam te, nisi benedixeris mihi: Mél. bibliques A. Robert (1957),
S. 77-81, Kl. Schriften, 3 (1966), S. 412—416; ders., Jakobs Begegnung mit El und Moses
Begegnung mit Jahwe: Orient. Lit.ztg. 58 (1963), Sp. 325-331, Kl. Schriften, 4 (1968), S. 92-98.
Hier hat er bereits den Zusammenhang zwischen Gen. 32, 23-33 und 33,18-20 unterstrichen.

62 In diesem Sinne hat es auch Hosea verstanden: «Er kämpfte mit dem Engel» (Hos. 12, 5).



A. de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23—33 33

sehen Herr und Diener, die im A.T. übrigens auch anderswo festzustellen ist,63
doch nicht die totale Umkehrung des ursprünglichen Verhältnisses zwischen
Jakob und seinem Gegner, sondern sie stellt bloss die äusserste Radikalisierung dieses

Verhältnisses dar: Gott identifiziert sich mit seinem Knecht. gegen und
für den von ihm erwählten Menschen.

Infolgedessen scheint mir auch die Alternative «Drachenkampferzählung» -
«Initiationsdrama» überspitzt. Die Cuchulainn-Episode, die ihrer narrativen Struktur

nach als ein klassisches Beispiel der ersten Sorte gelten könnte, hat zugleich
den Charakter einer Probe oder einer Initiation. J. Markale verweist ausdrücklich
auf die Schlüsselstellung unserer Episode in der Laufbahn Cuchulainns, und er
bezeichnet sie als die erste Initiation des irischen Helden.64 Somit scheint mir auch
die Erzählung von Jakobs Kampf am Jabbok beide Züge in sich zu vereinen:
Uberwindung des Feindes und Initiation (Probe, Indienstnahme) durch den Gott Jakobs.
Und zwar sind diese beiden Aspekte nicht erst durch die Identifikation von Herr
und Diener in die Erzählung eingedrungen, und sie sind auch nicht, wie Barthes es

meint, zwei divergierende Verstehensmöglichkeiten, zwischen denen der Leser wählen

könnte, sondern sie sind die zwei Seiten desselben und alleinigen Sinnes der
Erzählung.

Vielleicht ist es in der Tat der Jahwist, der die Identifikation zwischen Gott und
Gegner vorgenommen hat. Die grosse Leistung des Jahwisten, auf die Elliger und
Stoebe im Anschluss an von Rad mit Recht hingewiesen haben, hat aber nicht in
der Umkehrung des bisherigen Gottesverständnisses, sondern eher in der konsequenten

und radikalen Vertiefung dieses Gottesverständnisses oder zumindest dieser einen
wohl «proto-israelitischen» Gotteserfahrung bestanden.

Zum Schluss seien noch zwei weitere Konsequenzen unserer Überlegungen
angedeutet, obwohl der Rahmen dieses Beitrags mir nicht erlaubt, näher auf sie

einzugehen:

1) Wie die Cuchulainn-Episode ist Gen. 32, 24-33 keine «Einzelsage», die je
für sich allein überliefert worden wäre. Ohne Bezug auf den weiteren Kontext der
Sage ihres Plelden sind unsere Episoden überhaupt nicht lebensfähig. Die Szene

vom Jabbokskampf, wie übrigens die meisten sogenannten «Einzelsagen» des
Jakobszyklus, sind ihrem Wesen nach Episoden, d. h. Teilstücke einer Erzählung,
deren Bogen von Anfang an viel weiter gespannt war und die das ganze Leben
oder mindestens einen bestimmten Lebensabschnitt des Helden ins Auge fasste.65

2) Die Episode von Gen. 32, 24-33 gehört mit Sicherheit zu einem Kontext,
der von der Ein- oder Rückwanderung des Erzvaters und seiner Sippe nach Kanaan
berichtete. Im konkreten hängt aber die Bestimmung des ursprünglichen Kontextes
von der Entscheidung ab, ob wir hinter der Jakob-Israel-Sage zwei anfänglich
unabhängige Zyklen — eine Jakob- und eine Israel-Sage - annehmen müssen, wie ich es

66 Z. B. die Identifikation von Jahwe und dem mashit in Ex. 12, 21-23. Siehe de Pury (A. 4),
S. 600-602. Vielleicht auch Ex. 4, 24-26.

«4 Markale (A. 45), L'épopée, S. 82 f.
«s Zu dieser Frage siehe de Pury (A. 4), S. 473-528, 607-608.



34 A. de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33

im Anschluss an H. Seebass66 vorgeschlagen habe,67 oder ob der ganze biblische
Jakobszyklus doch nur auf eine einzige «proto-israelitische» Vätersippe zurückgeht.

Im ersten Fall hätten wir in Gen. 32, 24-33 und 33,18-20 den Abschluss des

ursprünglichen Israel-Zyklus. Dann wäre das im Gesetzeskorpus des Pentateuch
unbekannte Speiseverbot von 32, 33 ebenfalls auf diese alte Israelsippe zurückzuführen.

Im zweiten Fall wäre der heutige Kontext der Penuel-Episode, in seiner Ver-
schachtelung mit der Esau-Episode von 32, 4-9 (14b-22); 33, 1-16, bereits im
ursprünglichen Zyklus verwurzelt, und die Zutat des Jahwisten hätte lediglich in der
Formulierung des Gebets von 32,10-13 bestanden.

Albert de Pury, Neuchâtel

«o Seebass (A. 10).
67 De Pury (A. 4), S. 528-530. 565-572. 582 f. 609. Ähnlich jetzt Cruells (A. 4), S. 59-70.


	Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33 im Licht einer alt-irischen Erzählung

