Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 35 (1979)

Heft: 1

Artikel: Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33 im Licht einer alt-irischen Erzéahlung
Autor: Pury, Albert de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878472

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23— 33

im Licht einer alt-irischen Erzdahlung

Im Anschluss an K. Elliger! hat der verehrte Jubilar, dem folgende Ausfiihrun-
gen in Dankbarkeit gewidmet scin sollen, gezeigt, wie die Erzihlung vom Jakobs-
kampf am Jabbok (Gen. 32, 23-33) sich in theologisch tiefsinniger Weise — und
zwar gerade in ihrer Fremdartigkeit und Ambiguitidt — in die jahwistische Jakobs-
erzdhlung einfiigt.2 Nach dem von ihm frei formulierten Gebet von Gen. 32, 10-13
setzt der Jahwist die Jabboksszene in den Kontext der Riickreise Jakobs, und zwar
so, dass der Gotteskampf als die unmittelbare Antwort Jahwes auf Jakobs Gebet
erscheint. Der Erzvater Jakob, der in seiner Jugend seinen Bruder um den viter-
lichen Segen betrogen hatte (Gen.27) und der jetzt mit verstindlicher Sorge der
Begegnung mit Esau entgegensieht, wendet sich an Gott mit der Bitte, ihn in der
Gefahr nicht im Stich zu lassen. Der nidchtliche Angriff, das Ringen um Leben und
Tod, und schliesslich, als unerwartete Wende, die gnadenvolle Segnung und Ver-
leithung des neuen Namens, das ist in der Sicht des Jahwisten Gottes Antwort an
den Betriiger Jakob (dem Ahnen des Volkes Israel), eine majestidtische Antwort,
durch welche, wie Stoebe es darlegt, sowohl Gottes Souverinitidt als auch Gottes
Treue zu seiner Verheissung (Gen. 28, 13—15) — aller menschlichen Unwiirde zum
Trotz — bewahrt worden sind. Jakob ist also nicht mehr der starke und siegreiche
Gotterbezwinger, den Elliger und andere in der vorjahwistischen Version der Sage
zu erkennen glauben, sondern der ganz auf Gottes Gnade angewiesene, hinkende
Israel.

Die von Elliger und Stoebe® vorgeschlagene Interpretation der Jabbokperikope
in ihrem jahwistischen Kontext scheint mir auch heute noch so iiberzeugend, dass
ich darauf nicht linger eingehen mochte.* Ziel des folgenden Aufsatzes ist es viel-
mehr, einige Fragen zur Einheitlichkeit, zur narrativen Struktur und zur Kontext-
bezogenheit der Erzihlung auf ihrer vorjahwistischen Stufe erneut aufzugreifen.®

1 K. Elliger, Der Jakobskampf am Jabbok. Gen. 32:23 ff. als hermeneutisches Problem:
Zs. Theol. u. Ki. 48 (1951), S. 1-31, = Kl. Schriften z. A.T. (1966), S. 141-173.

2 H. J. Stoebe, Der heilsgeschichtliche Bezug der Jabbok-Perikope: Ev. Theol. 14 (1954),
S. 466-474.

3 G.von Rad, Das formgeschichtliche Problem des Hexateuch (1938), = Ges. Stud. z. A.T.
(21961), 87-100, S. 66 f.; und Das erste Buch Mose (21964), S. 279. 284.

4 A.de Pury, Promesse divine et 1égende cultuelle dans le cycle de Jacob (1975), S. 99-108;
W. Dommershausen, Gott kimpft. Ein neuer Deutungsversuch zu Gen 32, 23-33: Trierer Theol.
Zeits. 78 (1969), 321-334, S. 330 ff,; H.-J. Hermisson, Jakobs Kampf am Jabbok (Gen 32, 23-33):
Zs. Theol. u. Ki.71 (1974), 239-261, S.251; A. Cruells, El relato de Gn. 32,23-33: Estud.
Franciscanos 78 (1977), 27-92, S. 79-85.

5 Es ist mir hier nicht moglich, auf alle zum Teil sehr komplexen Fragen einzugehen, die
in der reichen exegetischen Auseinandersetzung mit diesem Text erortert worden sind.



A.de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33 19

Drei Faktoren sind es, die die Ausleger immer wieder dazu bewogen haben,
hinter der Erzdhlung von Gen. 32, 23-33 eine lange Entstehungsgeschichte zu ver-
muten:

1. Die Vorstellung von einem Gott, der korperlich mit einem Menschen ringt,
ja dessen Kraft nicht ausreicht, des Menschen Herr zu werden, und der sich vor
dem Anbrechen der Morgenréte fiirchtet, diese Vorstellung ist dem uns anderwirts
bekannten altisraelitischen Gottesglauben so fremd und unangemessen, dass man
kaum annehmen kann, eine solche Erzdhlung sei in historischer Zeit von Israeliten
auf Jahwe hin ersonnen worden. Zur Zeit der Pentateuchquellen (wann immer diese
anzusetzen sind) hat man in dieser Weise nicht mehr vom Gott Israels sprechen
konnen. Bei dieser ersten Gruppe von Beobachtungen handelt es sich also um Ein-
winde historischer bzw. religionsgeschichtlicher Art.®

2. Eine zweite Gruppe von Beobachtungen bezieht sich auf die Verstandlichkeit
des internen Erzdhlungsablaufs, d. h. auf die narrative «Logik» des vorliegenden
Textes. Wie es die Literarkritik seit jeher festgestellt hat, birgt die Erzihlung einige
ganz offensichtliche und stdrende Spannungen in sich.?

3. Schliesslich wird immer wieder hervorgehoben, dass die Jabbokserzihlung
mehrere scheinbar auseinanderstrebende dtiologische Motive in sich vereint. Worum
geht es der Erzdhlung? Will sie den Namen Israel erkldren (V. 29)? Aber ist nicht
auch der Name Jakob in ihr verankert: Wortspiel jbq (V. 23) — °bq (V. 25, 26b)
- j'gb (V.28b)? Oder gilt die &tiologische Absicht der Begriindung des Heilig-
tums Penuel (V.31)? Oder will die Erzdhlung gar ein Speisetabu begriinden
(V. 33)? Da man es kaum fiir denkbar hilt, dass ein einziger Erzdhler so verschie-
dene Ziele habe verfolgen konnen, zieht man den Schluss, dass nur ein einziges
atiologisches Motiv als «auslosendes Moment» der urspriinglichen Einheit funk-
tioniert habe, und dass die iibrigen Motive der Erzdhlung in einem allmdhlichen

6 Z.B. H. Gunkel, Genesis (31910, = 71966), S. 364; O. Procksch, Die Genesis iibers. u. erkl.
(2-81924), S. 195 f.; J. Pedersen, Israel, Its Life and Culture, 3—4 (1940, 21959, 31963), S. 504 {.
Kritisch dagegen J. Schildenberger, Jakobs ndchtlicher Kampf mit dem Elohim am Jabok
(Gn 32, 23-33): Miscel. Bibl. B. Ubach (1954), 69-96, S. 77-89.

7 Es werden meist folgende interne Unstimmigkeiten hervorgehoben: a) V.23 (Jakob iiber-
quert die Furt mit seiner Familie) steht im Widerspruch zu V. 24-25a (Jakob setzt seine Fa-
milie iiber den Fluss, bleibt aber selber zuriick). b) V. 26a, 27, 29b setzen eine Uberlegenheit
oder sogar einen Sieg Jakobs voraus, wihrend V. 26b (die Verrenkung der Hiifte Jakobs) und
V. 31b («und mein Leben wurde gerettet») in Jakob eher den Unterlegenen sehen. ¢) Eine ge-
wisse Hirte besteht ferner in der Verbindung zwischen V. 26a (der Angreifer schldgt oder be-
rithrt die Hiiftpfanne) und V. 26b (die Hiiftpfanne Jakobs verrenkt sich wihrend des Ringens).
d) Schliesslich ist das meist diskutierte Problem dasjenige der Identitit des nichtlichen Angrei-
fers.



20 A.de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33

Wachstumsprozess zugestossen seien. Diese dritte Gruppe von Beobachtungen be-
zieht sich also auf die Genetik der Erzihlung.®

Alle drei Gedankengidnge fiihren zum Schluss, dass eine Erzdhlung wie die un-
sere nicht aus einem Guss entstanden sein konne, und es wird der Exegese die Auf-
gabe erteilt, die verschiedenen Stadien des Wachstumsprozesses zu entschliisseln
und die Entstehung der vorliegenden Erzihlung vom «auslésenden Moment» bis
zu ihrer heutigen Gestalt darzulegen.

Wie allgemein bekannt ist, haben sich seit Wellhausen die Alttestamentler in
zweifacher Weise um diese Aufgabe bemiiht.

Als erstes hat man versucht, der Verworrenheit der Jabbokserzihlung durch
die Quellenscheidung Meister zu werden. So hat Gunkel zwei Parallelversionen
rekonstruiert.? Die é&ltere, dem Elohisten zugeschriebene Version umfasst die
V.24, 25a, 26a, 27-29, 32a. Sie erzihlte, wie Jakob, vor der Uberschreitung der
Furt, von einem unbekannten Gott oder Ddmon iiberfallen wird. Mit einem Ringer-
kniff iiberwiltigt Jakob den michtigen Gegner und hilt ihn so lange fest, bis dieser
ihn mit einem neuen Namen segnet und ihn zugleich als Sieger anerkennt. Neben
dieser «siegreichen» Version will Gunkel eine zweite, jahwistische Version erken-
nen, in der Jakob selber die Verletzung erleidet und unterliegt (V. 23, 25b, 26b,
30, 31, 32b). Trotz der Niederlage nimmt der Kampf einen glimpflichen Ausgang:
Jakob kommt nicht nur mit dem Leben davon (V. 31), sondern wird von seinem
gottlichen Besieger auch gesegnet (V. 30). Seine Frage nach dem Namen der Gott-
heit bekommt jedoch keine Antwort.

Gegen diesen und dhnlichen Versuchen!®, die Jabbokperikope auf zwei Quellen
zu verteilen, ist mit Recht eingewendet worden, dass mit Ausnahme der Dublette
in V. 23, 24 keine der Spannungen so krass ist, dass sie eine Spaltung des Textes
auf literarischer Ebene erfordere. Zudem zeigt sich bei nidherem Zusehen, dass
keine der gewonnenen Versionen in sich befriedigend ist. Kann man sich zum Bei-
spiel vorstellen, dass eine der alten Quellenschriften — sei es nun J oder E — die
Geschichte in der Form der ersten gunkelschen Version erzéihlt hitte?

8 Z.B. M. Noth, Uberlieferungsgeschichte des Pentateuch (1948), S.104; Elliger (A. 1),
S. 150; A.Jepsen, Zur Uberlieferungsgeschichte der Vitergestalten: Wiss. Zeits. d. Univ. Leip-
zig, Gesellsch.- u. sprachwiss. Reihe 3 (1953/54), 265-281, S. 273 f.; S. Mowinckel, «Rahelstim-
me» und «Leastaimme»: Festschr. O. Eissfeldt (1958), 129-150, S. 131; G. Wallis, Die Geschichte
der Jakobtradition: Wiss. Zeits. d. Univ. Halle-Wittenberg, Gesellsch.- u. sprachwiss. Reihe 13
(1964), 427-440, S.432; G. M. Tucker, Form Criticism of the Old Testament (1971), S.47f;
R. Martin-Achard, Un exégete devant Genése 32,23-33: R. Barthes u. a., Analyse structurale
(1971), 41-62, S. 51 ff.

9 Gunkel (A. 6), S. 364.

10 U. a. A.Dillmann, Die Genesis (61892), S.362 ff.; H. Holzinger, Genesis erklirt (1898),
S. 209 ff.; E. Meyer, Die Israeliten und ihre Nachbarstimme (1906, 21967), S. 57 f.; T. Skinner,
A Critical and Exegetical Commentary on Genesis (21930), S. 407 ff.; C. A. Simpson, The Early
Traditions of Israel (1948), S.111-114; H. Cazelles, Pentateuque: Dict. de la Bible, Suppl. 7
(1966), Sp. 687-858, Sp. 777 {.; H. Seebass, Der Erzvater Israel und die Einfithrung der Jahwe-
verehrung in Israel (1966), S. 17-20; S. L. Shearman & J. B. Curtis, Divine-Human Conflicts in
the Old Testament: Journ. of N. East. Stud. 28 (1969), 231-242, S. 231.



A.de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33 21

In Anbetracht dieser Sachlage ziehen es die meisten Ausleger vor, die Erzih-
lung als eine literarische Einheit zu betrachten!* und die Losung ihrer Unebenhei-
ten auf die Ebene der vorliterarischen Uberlieferung zu verlegen.'> Meist geht man
dabei so vor, dass man zundchst alle sekundir erscheinenden Motive und Vorginge
ausschaltet und dann, vom iibriggebliebenen «Kern» der Erzdhlung aus, dic Wachs-
tumsgeschichte der Perikope rekonstruiert.

Drei der neuesten Rekonstruktionsvorschldge seien hier kurz erwihnt:

1. J.-H. Hermisson13 sucht vorerst nachzuweisen, dass von allen in Gen. 32, 23-33 feststell-
baren Atiologien (Speisetabu, V. 33; Umbenennung in Israel, V.29; Penuel als Gottesstiitte,
V. 31; Jabbok als Kampfstitte, V. 25) nur die letzte — also das Wortspiel Jakob-Jabbok—«rin-
gen» — so fest mit der Erzéhlung verwachsen sei, dass sie als das «auslosende Moment» des
ganzen Bildungsprozesses betrachtet werden koénne.l4 Freilich, Hermisson ist sich bewusst,
dass ein «auslosendes Moment» nur dadurch zu einer Erzihlung werden kann, dass es sich mit
einem oder mehreren anderen Motiven verbindet.15 Dennoch sei damit die allgemeine Wachs-
tumsrichtung erkannt. Hermisson1é unterscheidet im Werdegang von Gen. 32, 23-33 fiinf Sta-
dien: 1) «Die ialteste Version muss bereits etwas vom Ahnherrn Jakob, seiner erschreckenden
Begegnung mit der Gottheit in der Nacht und in der Einsamkeit (...) und von dem dabei
gewonnenen Segen berichtet haben.»17 2) Diese Erzihlung, die in der Sippe der Jakobleute
ihren Ursprung haben konnte, wird von dieser Sippe bald in Penuel lokalisiert (Einfiigung des
Penuel-Motivs). 3) Nachdem Jakob zum gesamtisraelitischen Ahnvater geworden ist, wird das
«Israel-Motiv» eingefiihrt. Auf dieser Stufe ist der Gegner Jakobs (urspriinglich ein Wiisten-
oder Vitergott, z. B. der «Starke Jakobs»18) bereits implizit mit Jahwe identifiziert worden.
4) Der Zuwachs des Speisetabus (V. 33) sowie des Hinkmotivs (V. 32b, Hinktanz?) gibt der
Erzihlung eine kultische Relevanz. 5) Als letztes Stadium kommt die Eingliederung der Erzih-
lung in die jahwistische Jakobserzihlung und damit in einen neuen Verstehenshorizont (worin
sich Hermisson der Sicht Elligers anschliesst).

11 J. Wellhausen, Die Composition des Hexateuchs und der historischen Biicher des Alten
Testaments (31899), S. 43-45; R. Smend, Die Erzidhlung des Hexateuch auf ihre Quellen unter-
sucht (1912), S. 83. 86; W. Eichrodt, Die Quellen der Genesis von Neuem untersucht (1916),
S. 91 f.; O. Eissfeldt, Hexateuchsynopse (1922, 21962), S. 17 f.; P. Volz, Der Elohist als Erzihler,
ein Irrweg der Pentateuchkritik (1933), S. 117 ff.; H. Eising, Formgeschichtliche Untersuchung
zur Jakobserzihlung der Genesis (1940), S. 133 ff.; P. A. H. de Boer, Genesis XXXII 23-33.
Some Remarks on Composition and Character of the Story: Nederl. Theol. Tijdschr. 1 (1947),
149-163, S. 151 ff.; Noth (A.8), S.31, Anm. 98; G.von Rad, Das erste Buch Mose (21964),
S. 279; Elliger (A. 1), S. 144-148; Schildenberger (A. 6), S. 71-77; F. van Trigt, La signification
de la Iutte de Jacob prés du Yabboq, Gen 32: 23-33: Oudtest. Stud. 12 (1958), 280-309, S. 290-
298; Dommershausen (A. 4), S. 325; Martin-Achard (A. 8), S. 44-49.

12 U. a. Skinner (A. 10), S.411; von Rad (A.11), S.283f.; Elliger (A.1), S.151-154; van
Trigt (A.11), S.282 ff.; O.Kaiser, Die mythische Bedeutung des Meeres in Agypten, Ugarit
und Israel (1959), S.95ff.; Dommershausen (A.4), S.333; Tucker (A.8), S.41-54; Martin-
Achard (A. 8), S. 54 f.

13 Hermisson (A. 4), S. 243-253.

14 Tbid., S. 243-245.

15 Ibid., S. 252 f.

16 Ibid., S. 249-251.

17 Jbid., S. 249.

18 Jbid., S. 245-248.



22 A.de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33

2. Eine etwas andere Uberlieferungsgeschichte wird von G. Hentschel1 eruiert. 1) Am An-
fang der Uberlieferung sieht Hentschel eine vorisraelitische Ortssage. Der Held wird von einem
nichtlichen Wiistenddmon angegriffen und ringt mit ihm bis in den Morgen. Der unterliegende
Gegner bittet den Helden, ihn vor dem Morgengrauen loszulassen, was dieser ihm unter der
Bedingung gewdhrt, dass er von ihm einen Segen erhalte. Beim Aufgang der Sonne passiert
der Held Penuel. Diese Version entspricht in ihrer Substanz den V. 25b, 27, 30b, 32a.2) In ei-
nem zweiten, noch miindlichen Stadium, das sich durch den Zuwachs der V. 26, 30a, 32b kenn-
zeichnet, wird das Kréfteverhiltnis der Ringenden umgekehrt: «Aus dem strahlenden Helden
wird der unterlegene Jakob, wihrend der geheimnisvolle Angreifer jetzt auch den Sieg davon-
tragt».20 Wir befinden uns somit auf der Stufe der nomadischen Viterreligion. 3) In der Zeit
des transzendenten Jahweglaubens wird der Kampf in eine Gottesschau umgewandelt (Zufii-
gung von V.31). 4) Noch etwas spiter bereichert sich die Erzidhlung um das Israel-Motiv
(V.28-29). 5) Der Jahwist fiigt mittels V.23 (V.24-25a sind Glossen) die Erzihlung in den
Zusammenhang der Jakobsgeschichte, und dies ganz im Sinne Elligers. 6) Schliesslich sind
V. 32b und 33 wahrscheinlich nachjahwistische Glossen.21

3. A. Cruells22 nimmt seinerseits eine dreistufige Entwicklung an.23 1) Am Ursprung ldsst
sich ein Jabbok-Mythos erkennen, nach dem ein vorisraelitischer Held mit dem Flussgott ringt,
ihn durch einen Ringerkniff (in die Genitalien) besiegt und ihn zwingt, ihm seinen Segen
(d. h. seine Manneskraft)24 zu geben. Der Gott anerkennt ausdriicklich des Helden Sieg (V. 29b).
Beim Aufgang der Sonne passiert der siegreiche Held die Furt (V. 32a), wiahrend der Flussgott
hinkend (entmannt?) vom Kampfplatz scheidet. 2) Auf einer zweiten Stufe wird der Mythos
von der nomadischen Israel-Sippe aufgenommen und auf ihren Ahnherrn iibertragen. Dies
bringt die Einfiihrung des Israel-Namens — als Namengebung oder -bestdtigung, nicht als
Namenswechsel — sowie des Speisetabus der Israelsippe. 3) Die dritte Stufe ist die jahwistische
Bearbeitung, die auch hier wieder im Sinne Elligers erfasst wird. Erst auf dieser Stufe erfolgt
die Umkehrung der Rollen (Jakob als der Unterlegene und Verletzte).

Diese drei Rekonstruktionsversuche nehmen — nicht viel anders als die &lteren
literarkritischen Versuche — eine mehr oder weniger klar erkennbare Entwicklungs-
linie an: vom siegreichen Dimonenbezwinger zum gerade noch mit dem Leben
davongekommenen Jakob, und — was die dtiologische Ausrichtung angeht — von
der Einstringigkeit zur Mehrschichtigkeit. Sie konnen sich aber nicht iiber Ziel
und Reihenfolge der verschiedenen «Bereicherungen» der Erzéhlung einigen.
Grundsitzlich ist diesen Versuchen gemeinsam, dass sie eine diachronische Lek-
tiire vornehmen, d. h. dass sie jedes Element der Erzédhlung nur auf der jeweils
ihm zugewiesenen Uberlieferungsebene zum Tragen kommen lassen.

Einen diametral entgegengesetzten Weg schligt die sogenannte «strukturalisti-
sche» Exegese ein, der gerade unsere Erzéhlung als bevorzugtes Ubungsfeld ge-

19 G, Hentschel, Jakobs Kampf am Jabbok (Gen 32, 23-33), eine genuine israelitische Tra-
dition?: Dienst und Vermittlung. Festschrift zum 25jéhrigen Bestehen des philosophisch-theo-
logischen Studiums im Priesterseminar Erfurt (1977), S. 13-37.

20 Tbid.,, S. 33.

21 Ibid,, S. 19.

22 Cruells (A. 4), bes. S. 38-85.

23 Siehe die synoptischen Ubersichten bei Cruells (A. 4), S. 38 ff. 69 f. 77 ff. 86-90.

24 Ahnlich auch R. Couffignal, Jacob lutte au Jabboq. Approches nouvelles de Genése,
XXXII, 23-33: Rev. thomiste 4 (1975), 582-597, S. 592. Einen Zusammenhang zwischen Hiifte/
Hiiftnerv und Genitalien/Zeugungskraft sehen auch de Boer (A. 11), S.159; van Trigt (A. 11),
S.285. 287 f.; Th. Gaster, Myth, Legend, and Custom in the Old Testament (1969), S.211;
Shearman & Curtis (A. 10), S. 241.



A.de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33 23

dient hat. Hier wird auf eine Aufgliederung des Textes auf Entwicklungsstufen ver-
zichtet, ja es wird nicht einmal versucht, den Text als Ganzes zeit- oder geistes-
geschichtlich zu situieren. Der Text besteht als solcher, und was den Strukturali-
sten allein interessiert, ist das «Funktionieren» der gegebenen Texteinheit. Den
Anlauf zu einer strukturalistischen Erfassung von Gen. 32, 23-33 gab im Februar
1971 der bekannte Literaturkritiker Roland Barthes in einem aufsehenerregenden
Vortrag in Genf.25

Das Vorgehen von Barthes sei hier kurz skizziert. In einem ersten Arbeitsgang
nimmt er eine Analyse der Verbfolgen vor («analyse séquentielle»). Dabei stellt
sich heraus, dass in jeder der drei Szenen — a) Die Uberquerung (V. 23-25),
b) der Zweikampf (V. 25-30), ¢) Namengebungen und Mutationen (V. 28-33) —
eine gewisse Mehrspurigkeit oder Mehrdeutigkeit der Verbfolgen zu erkennen ist.

Dies erscheint besonders klar in V.23-25a, wo die beiden Verbfolgen (V.23: aufstchen —
versammeln [Igh] - iiberqueren; V.24-25a: versammeln [Igh] — iiberqueren lassen — allein
bleiben) miteinander in Konkurrenz treten. «Liest> der Leser die zweite Variante, so bringt
ihn dies zu einem «folkloristischen» Verstindnis des Textes: Die Uberquerung des Baches ist
es dann, worum es der Erzidhlung geht; sie ist das Objekt, das der Gegner dem Helden vor-
enthalten will. Entscheidet sich aber der Leser fiir die erste Variante, so bleibt die Uberque-
rung des Baches fiir die Erzédhlung ohne strukturierende Funktion. Der Kampf dreht sich dann
um die Erlangung eines anderen Gegenstandes, nimlich des Segens. In diesem Fall wird sich
das Verstiindnis des Textes nicht mehr nach dem folkloristischen Modell richten, sondern
sich eher in Richtung einer religiosen Liuterungserzihlung bewegen (Begegnung zwischen Gott
und Mensch an einem verlassenen Ort). Die ganze Erzihlung wird von dieser anfinglichen
Doppelspur in zwei verschiedene Sinnrichtungen getrieben.

In der zweiten Szene (V.25-30) ist eine gewisse Mehrdeutigkeit innerhalb derselben for-
mell einlinigen Verbfolge zu erkennen. Die Mehrdeutigkeit erscheint indes nur am Anfang
der Folge. Sie betrifft erstens die Identitit der Handelnden. Wer ist «jemand» in V. 25b? Wer
kann wen nicht meistern (V. 26)? Ist es der gleiche, von dem V. 27 sagt: «er sagte»? Bestimmt,
alles wird nachtriglich klar! Es braucht aber dazu eines gedanklichen Riickschlusses, einer
Art Syllogismus: «‘Du hast Gott besiegt’, stellt V.29 fest. Nun ist derjenige, der dir dies sagt,
der von dir Besiegte. Also ist es Gott, der zu dir spricht.»26 Die Mehrdeutigkeit betrifft zwei-
tens den Verlauf des Kampfes selber. Die «Endoxie» (Logik) der Erzihlung verlangte es, dass
der entscheidende Schlag (V.26af — «le coup de Jarnac») die Wendung des Kampfes herbei-
bringe. Paradoxerweise bringt aber der Schlag (oder die Beriihrung) von V.26 keine Ent-
scheidung. Trotz dieses Schlages, und trotz Verrenkung seiner Hiifte, bleibt Jakob unbesiegt.
Freilich, die Niederlage des Angreifers wird nicht durch einen Gegenschlag von Jakob verur-
sacht, sondern sie ist ausschliesslich durch die festgesetzte Zeitlimite — das Anbrechen der
Morgenrote — bedingt. «Le coup de Jarnacs» bleibt also fiir den Handlungsablauf ohne Be-
deutung. Seine einzige Funktion ist es, die «Markierung» zu begriinden, die Jakob von seinem
Sieg davontrigt (Verrenkung der Hiifte, V. 26b, das Hinken, V. 32b).

In der dritten Szene (V.28-33) ist die Doppelspurigkeit komplementar: Gott fragt Jakob
nach seinem Namen — Antwort Jakobs — Namenwechsel (V.28-29); Jakob fragt Gott nach
seinem Namen — indirekte Antwort Gottes — indirekte Namengebung: Penuel (V. 30-31).

25 R. Barthes, La lutte avec 1’ange. Analyse textuelle de Genése 32, 23-33: R. Barthes u. a.,
Analyse structurale (1971), S.27-39. Dazu auch H. C. White, French Structuralism and O. T.
Narrative Analysis. Roland Barthes: Semeia 3 (1975), S.99-127, und D. Robertson, Hugh C.
White on Roland Barthes. A Response: ibid. S. 141-145.

26 Barthes (A. 25), S. 32.



24 A.de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33

Wir sehen also, dass die Spannungen, die Barthes (ohne Kenntnis der alttesta-
mentlichen Fachliteratur) feststellt, in grossen Linien dieselben sind, auf die schon
die kritische Exegese gestossen ist.2?” Was nun aber bei Barthes besonders auffillt,
dass er nicht versucht — und sich sogar energisch dagegen wehrt —, die durch die
Mehrdeutigkeit erzeugten Schwierigkeiten der Lesbarkeit («grincements de lisibi-
lité», S.32) aus dem Weg zu rdumen und den vorliegenden Text auf einen Sinn
festzulegen. Gerade er, der mit den narrativen Modellen weit besser vertraut ist als
der klassische Alttestamentler, weigert sich, das Verstindnis von Gen. 32, 23-33
an einem solchen Modell zu orientieren. Er will damit die Individualitit und
Einzigartigkeit des vorliegenden Textes bewahren. Zugleich gesteht er aber zu, dass
ihm die Mehrdeutigkeit des Textes — oder die «Reibung» zwischen den konkur-
rierenden Verstehensmoglichkeiten — ein #sthetisches Vergniigen bereitet.2® Ein
Text, behauptet Barthes, kann keine Aussage festnageln, sondern muss als etwas
Offenes betrachtet werden. Die Exegese soll demnach nicht den Sinn eines Textes
bestimmen wollen. Sie kann nur zeigen, in welche verschiedenen Richtungen sich
der Sinn «entzieht» oder wie der Text auseinanderstrebt und -birst.2?

Nun zeigt es sich, dass in den zwei weiteren Arbeitsgidngen, in denen Barthes
Gen. 32, 23-33 anhand der von A.J. Greimas?® erarbeiteten Analyse der Hand-
lungstriager («analyse actantielle») und der von V. Propp®! begriindeten Analyse
der narrativen Funktionen untersucht, seine Unabhéngigkeit gegeniiber narrativen
Modellen doch nicht uneingeschrinkt gilt. Das Untypische oder Mehrdeutige an
unserer Erzdhlung kommt zwar auch unter Anwendung des Schemas von Grei-
mas®? zum Vorschein, besonders im ganz ungewdhnlichen Zusammenfallen von
Geber und Gegner.3® Was aber das Modell von Propp betrifft, so meint Barthes,
dass «unser Text in vollkommener Weise einem Teilabschnitt des von Propp dar-
gelegten Funktionsschemas entspricht».34

Wie man weiss, hatte Propp bereits 1927 auf Grund seiner Untersuchung von hundert rus-
sischen Volksmirchen ein Modell des normativen Handlungsablaufs des Mdrchen — und, wie

27 Tn diesem Sinne auch White (A. 25), S. 108 ff.

28 Barthes (A. 25), S. 32. 36. 39.

29 Ibid., S. 28.

30 A.J. Greimas, Sémantique structurale. Recherche de méthode (1966), bes. S.172-191;
ders., Du sens. Essais sémiotiques (1970), S. 185-247.

31 V. Propp, Morphologie du conte (1970).

32 Nach Greimas, bes. Sémantique (A. 30), S. 182, kdnnen in einer «mythischen» Erzdhlung
sechs (personliche oder unpersonliche) Handlungstriger (actants) unterschieden werden: das
Subjekt (der Held, Subjekt der Forderung, der Suche oder der Handlung [in Gen. 32: Jakob]),
das Objekt (die Forderung, Suche, Handlung [in Gen. 32: Uberschreitung der Furt]), der Geber
(le «Destinateur», der das Objekt ins Spiel einsetzt [in Gen. 32: Gott]), der Empfinger («le
Destinataire», zu dessen Gunsten das Objekt erreicht werden muss [in Gen. 32: ebenfalls Jakob]),
der Gegner («I’Opposant», der das Subjekt an der Ausfithrung seiner Handlung verhindern
will [in Gen.32: ebenfalls Gott]), und der Helfer («I’Adjuvant», der dem Subjekt zu Hilfe
kommt [in Gen. 32: die Kraft Jakobs]).

33 Barthes (A. 25), S. 37.

34 Ibid., S. 38.



A.de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33 25

man heute denkt, der Volkserzdhlung iiberhaupt3s — erarbeitet. Sein Augenmerk gilt nicht wie
in der bisherigen Marchenforschung den (meist unpriizis definierten und isoliert betrachteten)
«Motiven», sondern den narrativen «Funktionen», d. h. den Handlungssegmenten im Blick auf
ihre Funktion im Ganzen der Erzdhlung. Die Anzahl dieser Funktionen ist nicht unbeschrinkt.
Propp kommt auf 31 Funktionen, die in ihrem Ablauf das «absolute» Méarchen darstellen.
Selbstverstdndlich finden sich in keinem einzelnen Mirchen simtliche Funktionen wieder, aber
Propp meint, dass jedes Marchen sich mit dem Handlungsablauf mindestens eines Abschnittes
seines Funktionsschemas decke. Besonders wichtig ist ihm dabei, dass die verschiedenen Funk-
tionen stets in der gleichen Reihenfolge auftreten.36

Barthes ist der Meinung, dass Gen. 32, 23-33 in erstaunlicher Weise mit den
Funktionen G bis K des Proppschen Schemas tibereinstimme:37

G Der Held wird in die Nidhe des Or- Jakob befindet sich auf der Heimreise
tes gebracht, an dem sich das Ob- nach Canaan.
jekt seiner Suche befindet

H Der Held und sein Angreifer begeg- Der unbekannte Angreifer ringt mit
nen sich in einem Kampf Jakob (V. 25b-28).

I Der Held empfingt ein Merkmal Jakobs Hiifte verrenkt sich (V. 26b,
(meist eine korperliche «Narbe») 32b).

J Der Angreifer wird besiegt Sieg Jakobs (V. 27).

K Das anfingliche Ubel oder der Man- Jakob passiert Penuel (V. 32) und ge-
gel werden aufgehoben (Die Suche langt unversehrt nach Sichem (Gen.
fithrt zum Ziel) 33, 18).

Die Proppsche Analyse bringt also Barthes ganz zum «folkloristischen» Modell
zuriick. Nun sind R. Couffignal®® und X. Durand?® in zwei ebenfalls sehr anregen-
den Studien auf diesem Weg weitergegangen und haben versucht, nicht nur die
Ubereinstimmung von Gen. 32, 23-33 mit dem Funktionsschema von Propp zu
prizisieren, sondern auch die beiden von Barthes angezeigten Verstehensmoglich-

keiten in das Schema einzubeziehen.
R. Couffignal erkennt in unserer Erzdhlung drei verschiedene, eng ineinander-
liegende Ebenen. Jede dieser Ebenen deckt sich mit Funktionen, die im Propp-

35 X. Durand, Le combat de Jacob, Gn 32, 23-33. Pour un bon usage des modeéles narra-
tifs: A. Vanel (éd.), L’Ancien Testament (1977), 99-115, S. 100 ff.

36 Zur Kritik an diesem Prideterminationskonzept siehe C. Bremond, Logique du récit (1973),
S. 18-29, und de Pury (A. 4), S. 480, Anm. 28. Das bleibende Verdienst von Propp (A. 31) ist es,
dass er als erster eine methodisch exakte Erfassung der «Parallelen» ermdglicht hat. Fiir Gen.
32,23-33 z. B. hat man sich bis jetzt immer nur auf «Motiv-parallelen» berufen. Siehe Gunkel
(A. 6), S. 364 f.; Gaster (A.24), S.205-212; Cruells (A. 4), S. 41-57. Diese sind in ihrer Isoliert-
heit fiir die Deutung unserer Erzihlung ziemlich wertlos. Einzig «Strukturparallelen» im Sinne
Propps vermdgen es, die narrative Logik einer Erzahlung zu erhellen.

37 Barthes (A. 25), S. 38.

38 Couffignal (A. 24), S. 582-597.

39 Durand (A. 35), S. 99-115.



26 A.de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33

schen Schema in getrennten Abschnitten aufgefiihrt werden. So ist der Kampf Ja-
kobs erstens eine Qualifikations- oder Bewidhrungsprobe, in der der Held auf die
Herausforderung des Gebers antwortet und damit in den Stand gesetzt wird, das
magische Hilfsmittel (den Segen) zu erwerben, das er zur Uberwindung des eigent-
lichen Gegners (Esau) benotigt (Funktionen D, E und F). Zweitens spiegelt die
Episode den fundamentalen Zweikampf des Helden mit dem Gegner (dem Bdsen)
wider («I’épreuve principale»). Der Sieg Jakobs erbringt ihm die Uberquerung der
Furt und die Aufhebung des Mangels (Heimkehr ins Vaterland: Funktionen H, J
und K). Schliesslich ist der Jakobskampf eine verklirende Probe («épreuve glori-
fiante»), durch die Jakob nicht nur eine neue Kenntnis erreicht — die Kenntnis des
Geheimnis Gottes —, sondern auch in seinem neuen, machtvollen und «verklirten»
Status anerkannt wird (V. 29 ff.: Funktion Q). Im Hintergrund dieser komplexen
Erzdhlung sieht Couffignal einen Initiationsritus oder -mythos, der sich mit den
Stadien sdmtlicher Initiationsriten deckt: a) nédchtliche Absonderung und Isolie-
rung des Novizen, b) Begegnung (z. B. im Traum) mit dem Gegner (Kerberos, dem
Drachen, der Hydra, Minotauros), wobei der Novize Schlige empfingt und Nar-
ben davontrigt, c) der Sieg, der dem nun Eingeweihten Zugang zu hoherer Kennt-
nis und Macht gibt. Couffignal sieht in der ganzen Jakobssage eine biblische Va-
riante des Odipus-Mythos.4

Durand sucht das von Barthes und Couffignal angezeigte Problem der Mehr-
deutigkeit auf noch straffere Weise zu 16sen. Auch er anerkennt die vollumféng-
liche Giiltigkeit des proppschen Funktionsschemas. Durand meint, dass die Ambi-
valenz der Erzdhlung daher komme, dass der Erzédhler in die von Barthes erkannte
Sequenz der Besiegung des Gegners#! eine andere proppsche Sequenz eingefasst
habe: die Begegnung mit dem Geber und der Empfang des magischen Hilfsmit-
tels.42 Die erste Sequenz ist das bekannte Szenario vom Drachenkampf: Jakob be-
siegt den Flussgott, was ihm zugleich die Uberquerung des Flusses erlaubt und ihm
eine Narbe hinterldsst. Diese erste Sequenz funktioniert aber in Gen. 32, 23-33
nur noch als dusserer Rahmen einer vollig anderen Sequenz: der Bewdhrungsprobe,
die Gott (der Geber) Jakob auferlegt, und in der es nicht mehr um die Uberque-
rung des Flusses, sondern um die Erlangung des Segens geht.

Die Anwendung des proppschen Funktionsmodells auf Gen. 32, 23-33 sieht dem-
nach folgendermassen aus (siche Seite 27)%.

Durand meint nun nicht, dass das Ineinanderflechten von zwei funktional ge-
trennten Sequenzen das zeitliche Nacheinander von zwei Uberlieferungsstufen wi-
derspiegle — die «Dogmatik» des Strukturalismus verbietet ihm eine solche Frage-
stellung —, aber es zeigt sich sehr deutlich, dass, wenn man seiner Analyse folgt
(wie auch den Analysen von Barthes und Couffignal), unsere Erzihlung in ihrer
Zweideutigkeit ohne narratives Modell dasteht. Das bedeutet zumindest, dass diese

40 Couffignal (A. 24), S. 590-597.

41 Funktionen G bis K: Propp (A. 31), S. 63-69.
42 Funktionen D bis F: Propp (A. 31), S. 51-63.
43 Durand (A. 35), S. 105-110.



A.de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33 27
23-25a 25b 26 27 28a 28b 29
Erste
Sequenz G H 1 J
Ortswechsel Kampf Der Held Der Gegner
gegen den empfiangt wird besiegt
Gegner eine Narbe
Zweite
Sequenz DD, E D (D,) E(E,) F
Der Geber Der Held Der Geber Der Held Der Held
unterwirft reagiert auf befragt den antwortet empfangt
den Helden die Probe Helden dem Geber den magi-
einer Qua- des Gebers schen Ge-
lifikations- genstand
probe (Name)
30a 30b 30c 31 32 33
Erste
Sequenz K o T
Der Man- Der Held Der Held
gel wird wird aner-  bekommt
aufgehoben kannt eine neue
Gestalt
Zweite
Sequenz D’ E F
(Umkehrung (Umkehrung Der Held
von D,) von E,) empfiangt
Der Held Der Geber den magi-
befragt antwortet schen Ge-
den Geber dem Helden genstand
(Segen)

Erzdhlung in ihrem Gleichgewicht sehr unstabil ist und stets zwischen den bei-
den von Barthes gezeigten Verstehensvarianten schwankt. Nun kann man freilich
mit Barthes sich damit begniigen, diese Ambiguitidt mit einem dsthetischen Schmun-
zeln zu registrieren. Aber die historische Frage haben die Strukturalisten damit
noch nicht aus der Welt geschafft. Denn gerade die Erforschung der narrativen
Strukturen hat uns gezeigt, dass labile Formen nicht widhrend lingerer Zeit in
miindlicher oder schriftlicher Uberlieferung weitertradiert werden konnen. Die
Forderung nach narrativer Logik (und d. h. nach einer sinnvollen Sequenz) ist so
stark, dass sie iiber kurz oder lang die Angleichung der Erzdhlung an die eine oder
die andere normative Sequenz bewirkt. Nun muss man m. E. fiir Gen. 32, 23-33
zwei Moglichkeiten im Auge behalten: Entweder ist die narrative Logik unserer
Erzdhlung von Barthes, Couffignal und Durand noch nicht vollstindig erfasst wor-
den, oder es ist doch mit einem gewissen zeitlichen Nacheinander der Verstehens-
ebenen zu rechnen. Wie ich nun zeigen mochte, trifft in der Tat beides zu.



28 A.de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33

Eine wesentliche Schwiche des Vorgehens von Barthes, Couffignal und Durand
scheint mir darin zu liegen, dass diese Autoren sich nur mit den abstrakten Sche-
mata von Propp und Greimas auseinandergesetzt haben, nicht aber versucht haben,
konkretes Vergleichsmaterial herbeizubringen.

Um brauchbare Parallelerzihlungen zu finden, miisste man sich einmal anhand
der verschiedenen «Motive-Indices» der Volksliteratur* auf die Suche begeben.
Diese Arbeit habe ich nicht geleistet. Der Zufall will es aber, dass ich im alt-iri-
schen Sagenzyklus von Cuchulainn® auf eine Episode gestossen bin, die in wesent-
lichen Einzelziigen als eine Parallele zu Gen. 32, 23-33 angesehen werden kann,
ohne dass von einer Beeinflussung durch den biblischen Bericht die Rede sein
kann.

Es handelt sich um die Jugendepisode vom Kampf des Helden Setanta/Cuchu-
lainn mit dem Hund des Culann. Die Erzdhlung ist zu lang, als dass ich sie hier in
extenso wiedergeben konnte. Deshalb begniige ich mich mit einer Inhaltsangabe:46

Der junge Setanta wird am Hof des Konigs Conchobar mit anderen Adeligensohnen er-
zogen. Seit seiner Geburt zeigt er, in Sport und Spiel, ungewohnte Kraft und Fertigkeit. Eines
Tages wird der Konig Conchobar mit seinem Gefolge vom Schmid Culann zu einem Bankett
eingeladen, wo sie auch die Nacht verbringen sollen. Conchobar bittet auch Setanta, ihn zu
begleiten, aber dieser antwortet, er wolle zuerst seine Spiele beenden und er werde ihm etwas
spater folgen. Als Conchobar und die Seinen bei Anbruch der Nacht bei Culann ankommen,
erkundigt sich dieser, ob noch jemand erwartet wird. Conchobar, der die spitere Ankunft von
Setanta vergessen hat, verneint diese Frage. Auf Grund dieser Zusicherung ldsst Culann das
Tor seiner Doméne schliessen und bindet seinen schrecklichen Kriegshund los. Es handelt sich
um ein iibermichtiges Tier, «stark wie hundert Mann», «unglaublich wild, unbéndig, rasend,
reissend, hasserfiillt»: «Drei Ketten sind nétig, um ihn festzuhalten, mit drei Mann an jeder
Kette.»

Wie nun der sechsjihrige Held bei angebrochener Nacht ankommt und an den Zaun ge-
langt, wird er sofort vom briillenden Hund angegriffen. Als die Gaste Culanns das Getdse
des Kampfes zu Gehor bekommen, erstarren sie vor Entsetzen, konnen aber nicht eingreifen.
Setanta hat aber den Hund mit nackten Hinden gepackt, er 6ffnet ihm den Rachen und schleu-
dert ihm seinen Spielball in den Schlund, so dass der Hund auf der Stelle erliegt. (Uber den

44 T. P. Cross, Motif-Index of Early Irish Literature (1952); S. Thompson, Motif-Index of
Folkliterature, 1-6 (1955-58); I. M. Boberg, Motif-Index of Early Icelandic Literature (1966).

45 Eine genaue Datierung dieses Sagenzyklus ist nicht moglich. Die Entstehung des irischen
Sagengutes, in dem die Cuchulainn-Sage zum &ltesten Bestand gehort, fillt zwischen dem
5. vorchristlichen und dem 9. nachchristlichen Jahrhundert: J. Markale, L’épopée celtique d’Ir-
lande (1971), S. 10; ders., Les Celtes et la civilisation celtique (1969, 21975), S. 169 £., iiber das
geschichtliche Vorbild Cuchulainns.

46 Die verschiedenen Editionen sind mir nicht zur Verfiigung gestanden; genaue Quellen-
angaben bei Markale, L’épopée (A. 45), S. 76-84; vgl. T. W. Rolleston, Myths and Legends of
the Celtic Race (21929); eine leicht zugéangliche Ubersetzung in Th. Kinsella (ed.), The Tain.
Translated from the Irish Epic Tain Bo Cuailnge (1970), S. 82-84.



A.de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33 29

genauen Verlauf des Kampfes gibt es verschiedene Versionen. Nach einer anderen Version
hat Setanta den Hund einfach gegen den Pfosten des Tores zerschmettert.)

Angesichts dieses unerhofften Sieges nehmen Conchobar und seine Leute Setanta mit Be-
geisterung auf, aber Culann ist ob des Todes seines Wachthundes zutiefst bestiirzt: «Mein Le-
ben ist dahin, jammert er, und mein Haushalt ist wie eine Wiiste, jetzt da ich meinen Hund
verloren habe. Er bewachte mein Leben, meine Ehre, und meine ganze Habe.»

Prompt bietet sich Setanta an, dem Culann vom gleichen Pack einen neuen Wachthund zu
erziehen, und mehr noch: In der Zwischenzeit will Setanta selber als Wachthund des Culann
und seiner Domiane dienen. Culann nimmt dieses Angebot an, und Setanta, mit Schild und
Speer versehen, tritt in den Dienst seines Gastgebers.

Darauf erkldrt der Druide Cathbad: «Cuchulainn soll hinfort dein Name sein (d. h. ‘der
Hund von Culann’)!» Setanta mdchte lieber seinen Geburtsnamen beibehalten. Dennoch wird
er von jetzt an nur noch Cuchulainn genannt.

Obwohl der Zyklus des Cuchulainn auch andernorts erstaunliche Parallelen
zum Jakobskampf (und zu anderen Episoden der Jakobssage) aufweist — z. B.
Kampfe an Furten*’, Kdmpfe gegen Flutgottheiten!, Ringerkniffe*?, lange unent-
schiedene Ringkdmpfe’® usw. —, so stellt doch die erwidhnte Episode vom Kampf
gegen den Hund Culanns die einzige wirkliche Strukturparallele zu Gen. 32, 23-33
dar. Diese Parallele ist um so iiberraschender, als die Cuchulainn-Sage einer ganz
anderen Vorstellungswelt entstammt als die Jakobssage. Ein wichtiges Motiv, das
lange Ringen und das Feilschen um die Freilassung des Angreifers (das Erpres-
sungsmotiv), fehlt zwar, aber es verbleiben dennoch geniigend Ubereinstimmungen,
um eine Analogie der Sinnstruktur annehmen zu konnen. Es seien hier die wesent-
lichen Entsprechungen (jetzt ohne direkten Bezug auf das proppsche Modell) fest-
gehalten:

1) Der Held ist allein, von seiner Gruppe abgeschnitten. In beiden Fillen hat
die Gruppe des Helden die Grenze bereits passiert.

2) Der Held muss eine Grenze iiberschreiten, um zu seinem Ziel zu gelangen
(der Zaun, der Jabbok).

3) Der Held wird nachts vom Wichter dieser Grenze angegriffen.5!

4) Der Held ist zwar tiberdurchschnittlich stark (siehe die mannigfachen Hin-
weise auf die herkulische Kraft Cuchulainns;52 in der Jakobssage siehe Gen. 29, 10,
vielleicht auch 28, 18). Trotzdem ist er seinem ddmonisch-gottlichen Gegner kor-
perlich unterlegen. Deshalb spielt der «Ringerkniff» (oder die magische Beriihrung)
eine wesentliche Rolle. Hier allerdings ein wichtiger Unterschied: In der irischen
Erzihlung bringt der Ringerkniff dem Helden den Sieg (Motiv von David und

47 Markale (A. 45), L’épopée, S. 82 ff.

48 Ibid., S. 32.

49 Markale (A. 45), Les Celtes, S. 91. 94. 120.

50 Ibid., S. 102 f.

51 Uber den Hund als keltischen Wichterdimon, J. Markale, La tradition celtique en' Bre-
tagne armoricaine (1975), S.34f. In Gen. 3, 22-24 sind es die Kerubim, die als Wachter der
Domine Jahwes dienen, dazu s. H. Gese, Der bewachte Lebensraum und die Heroen. Zwei
mythologische Erginzungen zur Urgeschichte der Quelle J: Festschrift K. Elliger (1973),
S. 77-85, = H. Gese, Vom Sinai zum Zion (1974), S. 99-112.

52 Markale (A. 45), Les Celtes, S. 415 ff.



30 A.de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33

Goliath). In Gen. 32 dagegen ist — jedenfalls in der vorliegenden Version — das
Motiv invertiert: Der Ringerkniff wird vom Angreifer angewendet, bringt aber die
Entscheidung nicht herbei.

5) Der Held siegt.

6) In beiden Erzdhlungen erwichst dem Helden eine Gefahr aus seinem Sieg.
Setanta zieht den Zorn Culanns auf sich. Jakob muss sich gegen eine mogliche
Rache des von ihm bezwungenen, aber nicht erledigten Gegners schiitzen.

7) In beiden Erzéhlungen wird der Sieg nur durch eine Vereinbarung mit dem
Besiegten (oder mit dessen Herrn) gesichert. Setanta tritt als Stellvertreter des be-
siegten Wachthundes in den Dienst des Culann. Jakob empfingt den Segen, wo-
mit er sich implizit seinem Gegner gegeniiber als verpflichtet anerkennt.

8) In beiden Erzdhlungen bringt der Sieg dem Helden einen neuen Namen.
Dieser Name wird etymologisch mit dem Namen des besiegten Gegners (oder/und
dessen Herrn) in Verbindung gebracht.’® Cuchulainn bedeutet «<Hund des Culann».
Israel bedeutet «El streitet» (invertiert in V. 29b zu «Du hast mit Elohim. .. ge-
stritten»). Nach seinem Kampf gegen Baal wird Gideon dhnlicherweise in Jerub-
baal umgenannt («Baal streitet», Ri. 6, 32).

Zwei weitere Strukturparallelen ergeben sich, sobald man den Blick auf den
weiteren Kontext der Cuchulainn-Sage wirft:

9) Sowohl Cuchulainn als auch die Shne Israels unterliegen infolge des Sieges
iiber den Gegner einem Speisetabu. Cuchulainn darf von diesem Tag an kein Hun-
defleisch mehr essen. Obwohl dies in unserer Episode selbst nicht eigens erwihnt
wird, wird diese Verkniipfung andernorts im Zyklus mehrfach erwidhnt und vor-
ausgesetzt.’ Die Ubertretung des Tabus wird iibrigens Cuchulainns Tod verur-
sachen.’s

10) Cuchulainn ist, wie Jakob, ein einseitig markierter Mann. Er hinkt zwar
nicht, aber er wird, besonders wenn zornig, eindugig. Er hat verzerrte, zyklopische
Ziige.’® Hier muss allerdings zugestanden werden, dass ein direkter Bezug auf
unsere Episode nicht festzustellen ist. Diese Ziige sind fiir Cuchulainns ganzes
Wesen typisch.5?

Wie erklirt sich die Parallelitit der beiden Erzihlungen? Ein historisch-gene-
tischer Einfluss der biblischen Jakobssage ist wie gesagt auf das vorchristliche
keltische Sagengut kaum anzunehmen.’® Im iibrigen wiirde ein solcher Einfluss,
auch wenn er sich vermuten liesse, wenig zur Erkldrung beitragen. Trotz der jahr-
hundertelangen Tradierung des Cuchulainn-Stoffes gibt es aber auch keinen Grund,
die strukturelle Ahnlichkeit der Cuchulainn-Episode einem analogen iiberliefe-
rungsgeschichtlichen oder redaktionellen «Wachstum» zuzuschreiben, wie ihn die

53 Ibid., S. 145.

54 Ibid., S. 32, Anm. 26; Markale (A. 45), L’épopée, S. 83, Anm. 1. S. 155.

55 Markale (A. 45), L’épopée, S. 134.

56 Markale (A. 45), Les Celtes, S. 79; L’épopée, S. 79 ff. 100 f. 123.

57 Zu erwahnen wire auch, dass Cuchulainn, wie Jakob und so manch anderer Held (Lan-
celot, Gisli, David), seine Macht von den Frauen erhilt. Siehe Markale (A. 51), S. 117.

58 Markale (A. 45), L’épopée, S. 13 ff.



A.de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33 31

meisten Exegeten hinter Gen. 32, 23-33 vermuten. Die Cuchulainn-Episode ist
vollig homogen und in sich logisch. Die Parallelitit kann also offenbar nur dann
erkldart werden, wenn wir bestimmte narrative Strukturen (A. Jolles nennt sie «ein-
fache Formen») als «vorgegeben» betrachten. Das bedeutet, dass die Erzdhler und
Zuhorer gewissen Normen unterliegen, deren sie (und noch weniger die modernen
Exegeten) kaum bewusst sind. Schon das proppsche Funktionsmodell hat uns ge-
zeigt, dass diese oder jene Form, die auf uns Moderne einen Eindruck von Uber-
ladenheit mit unsachgemissen Motiven oder mit widerspriichlichen Ziigen macht,
offenbar eine tiefere «innere Logik» besitzen kann, als wir es wahrhaben wollen.

Der Vergleich mit der Cuchulainn-Episode (und mit dem proppschen Schema)
zeigt, dass mehrere Elemente von Gen. 32, 23-33, die von den Exegeten oft als
sekunddarer Zuwachs angesehen worden sind, in der Logik der Erzihlung selber
begriindet sind und also zum «Urbestand» der Erzdhlung gehoren miissen. Es sind
dies: a) Die Trennung Jakobs von seiner Familie (V. 24-25a), b) die korperliche
Markierung (V. 26b, 32b), ¢) der Namenwechsel mit seiner Etymologie (V. 28-29)
und sogar d) das Speisetabu (V. 33).

Es bleiben aber drei eng zusammenhingende Probleme, die gerade durch den
Vergleich mit der Cuchulainn-Episode offenbleiben: a) Die Doppelung von V. 23
und V. 24-25a, b) der Verlauf des Kampfes in V. 25b-26, c) die Identitdt des
Gegners. Diese drei Probleme lassen sich in der von Barthes, Couffignal und Du-
rand gestellten Frage zusammenfassen: Ist Gen. 32, 23-33 (um es stereotyp zu
formulieren) eine «Drachenkampferzihlung» oder ein «Initiationsdrama»? Ist es
im proppschen System mit der Funktionsfolge G-K oder mit der Folge D-F zu
identifizieren? Wenn man von der in der Cuchulainn-Episode offenbaren Erzihl-
logik ausgeht, so miisste man folgende Schliisse zichen (und hier kommen wir ge-
zwungenerweise zu einer iiberlieferungsgeschichtlichen Perspektive zuriick):

a) Die Uberschreitung der Grenze ist das unmittelbare Objekt des Kampfes.
Also sind die VV. 24-25a, wonach der Ubergang des Jabboks durch den Angriff
vereitelt werden soll, eher normativ als der V. 23, der den Ubergang am Anfang
der Erzdhlung vorwegnimmt. Deshalb muss V.23 der eigentlichen Erzihlung
fremd sein.

b) Der in V. 26a erzihlte «Ringerkniff» — als solcher ist er durch die Motiva-
tion («als er sah, dass er ihn nicht meistern konnte») unmissverstindlich charak-
terisiert — hat keinen Sinn, wenn er erfolglos bleibt. Zudem will es die Logik der
Erzdhlung, dass es der angegriffene Held ist — und nicht der Wichter —, der zum
«Trick» greift. Der Wachter (der Hund, Kerberos, Polyphem, Goliath, der Drache
usw.) ist seinem Wesen nach michtig, aber meistens stur und etwas dumm. Der
Held ist schwicher, aber schlauer. So scheint mir Gunkel durchaus im Recht zu
sein, wenn er vermutet, dass in der «Urerzdhlung» das Subjekt von V. 26a Jakob



32 A.de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33

war und nicht der unbekannte Angreifer. Dennoch darf man nicht mit Cruells’?
daraus schliessen, dass es urspriinglich der Angreifer (das Flussnumen) war, der
sich eine Hiiftverrenkung zuzog, denn die narrative Logik will (wie Propp es ge-
zeigt hat), dass dem siegreichen Helden, und nicht dem unterlegenen Angreifer,
eine «Narbe» verbleibt. Also ist V. 26b nicht die logische Konsequenz von V. 26a,
sondern, wie es lbrigens die Formulierung selber nahelegt, eine unabhingige Be-
gebenheit wihrend des Kampfes.

¢) Der Gegner Jakobs erscheint zunidchst als der Wichter, der den Helden am
Uberschreiten der Furt hindern will. Danach — und dies ganz klar in V. 29b und
31b — erscheint er als der Schutzgott des Helden, der ihn segnet und ihm einen
neuen Namen verleiht. Ist es nun gerechtfertigt, wie es die meisten Ausleger seit
Gunkel getan haben, von einer (sekundidren) Identifizierung zwischen einem di-
monischen Flussnumen und dem Gott Jakobs zu sprechen? Und ist es moglich,
hinter unserer Erzéhlung eine Entwicklung von ciner «Drachenkampferzihlung»
zu einem «Initiationsdrama» zu rekonstruieren? Im Hinblick auf die Cuchulainn-
Episode lidsst sich m. E. die Alternative «Feind oder Schutzpatron» nicht in vol-
lem Umfang aufrechterhalten.®® Der ungestiime Hund ist der Diener und Wichter
seines Herrn. Insofern stehen Herr und Diener («Geber» und «Gegner» im Sche-
ma von Greimas) dem Helden gegeniiber auf der gleichen Seite. Im A.T. findet
man dasselbe, scheinbar entgegengesetzte Zusammenwirken von Jahwe und sei-
nem Diener z. B. in Num. 21, 22-35 (Jahwe und sein Engel) oder im Hiobprolog
(Jahwe und Satan). Zweifellos sind in der jetzigen Form von Gen. 32 Schutzgott
und Wichter in einer Person vereint (obwohl der Erzdhler nicht so weit gegangen
ist, den Gegner unumwunden als Jahwe zu bezeichnen). Man kann sich aber fra-
gen, ob diese Funktionseinheit nicht auf einer sekundidren Identifikation zwischen
Gott und seinem Wichter beruht. Dies scheint mir in der Tat wahrscheinlich zu
sein, besonders im Hinblick auf Gen. 33, 18-20, wo Jakob-Israel dem Herrn des
Landes (und dem Herrn des von ihm besiegten Jabbok-Waichters) einen Altar baut
und das Bekenntnis ausspricht: «El ’elohé Ji§ra’€l», «El ist der Gott des (Erz-
vaters) Israel».®® Hier haben wir also das Gegenstiick zum Dienstantritt Cu-
chulainns bei Culann: Jakob-Israel anerkennt sich als Diener dieses Gottes El.
Wie dem auch sei, und falls wir im Gegner Jakobs urspriinglich nur einen Diener
Els (und nicht El selber) zu vermuten haben,®? so bedeutet die Identifikation zwi-

59 Cruells (A. 4), S. 52 f.

60 Am weitesten gehen hier Shearman & Curtis (A.4), S.232.239 ff., die mit Hilfe von
Hos. 12, 5 den Gegner Jakobs als El Molech, den Gott Ammons (seinerseits mit dem Todesgott
Nergal identisch) identifizieren wollen. Die Uberschreitung des Jabboks bedeute fiir Jakob ein
Tammuz-artiges Niedersteigen in das Totenreich.

61 Q. Eissfeldt, Non dimittam te, nisi benedixeris mihi: Mél. bibliques A. Robert (1957),
S. 77-81, = K1. Schriften, 3 (1966), S. 412-416; ders., Jakobs Begegnung mit El und Moses Be-
gegnung mit Jahwe: Orient. Lit.ztg. 58 (1963), Sp. 325-331, = K. Schriften, 4 (1968), S. 92-98.
Hier hat er bereits den Zusammenhang zwischen Gen. 32, 23-33 und 33, 18-20 unterstrichen.

62 In diesem Sinne hat es auch Hosea verstanden: «Er kimpfte mit dem Engel» (Hos. 12, 5).



A.de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33 33

schen Herr und Diener, die im A.T. iibrigens auch anderswo festzustellen ist,63
doch nicht die totale Umkehrung des urspriinglichen Verhiltnisses zwischen Ja-
kob und seinem Gegner, sondern sie stellt bloss die dusserste Radikalisierung die-
ses Verhiltnisses dar: Gott identifiziert sich mit seinem Knecht ... gegen und
fiir den von ihm erwihlten Menschen.

Infolgedessen scheint mir auch die Alternative «Drachenkampferzihlung» —
«Initiationsdrama» iiberspitzt. Die Cuchulainn-Episode, die ihrer narrativen Struk-
tur nach als ein klassisches Beispiel der ersten Sorte gelten konnte, hat zugleich
den Charakter einer Probe oder einer Initiation. J. Markale verweist ausdriicklich
auf die Schliisselstellung unserer Episode in der Laufbahn Cuchulainns, und er be-
zeichnet sie als die erste Initiation des irischen Helden.* Somit scheint mir auch
die Erzihlung von Jakobs Kampf am Jabbok beide Ziige in sich zu vereinen: Uber-
windung des Feindes und Initiation (Probe, Indienstnahme) durch den Gott Jakobs.
Und zwar sind diese beiden Aspekte nicht erst durch die Identifikation von Herr
und Diener in die Erzdhlung eingedrungen, und sie sind auch nicht, wie Barthes es
meint, zwei divergierende Verstechensmoglichkeiten, zwischen denen der Leser wih-
len kdnnte, sondern sie sind die zwei Seiten desselben und alleinigen Sinnes der Er-
zdhlung.

Vielleicht ist es in der Tat der Jahwist, der die Identifikation zwischen Gott und
Gegner vorgenommen hat. Die grosse Leistung des Jahwisten, auf die Elliger und
Stoebe im Anschluss an von Rad mit Recht hingewiesen haben, hat aber nicht in
der Umkehrung des bisherigen Gottesverstindnisses, sondern eher in der konsequen-
ten und radikalen Vertiefung dieses Gottesverstdndnisses oder zumindest dieser einen
wohl «proto-israelitischen» Gotteserfahrung bestanden.

Zum Schluss seien noch zwei weitere Konsequenzen unserer Uberlegungen an-
gedeutet, obwohl der Rahmen dieses Beitrags mir nicht erlaubt, ndher auf sie ein-
zugehen:

1) Wie die Cuchulainn-Episode ist Gen. 32, 24-33 keine «Einzelsage», die je
fiir sich allein iiberliefert worden wire. Ohne Bezug auf den weiteren Kontext der
Sage ihres Helden sind unsere Episoden iiberhaupt nicht lebensfihig. Die Szene
vom Jabbokskampf, wie Ubrigens die meisten sogenannten «Einzelsagen» des Ja-
kobszyklus, sind ihrem Wesen nach Episoden, d.h. Teilstiicke einer Erzihlung,
deren Bogen von Anfang an viel weiter gespannt war und die das ganze Leben
oder mindestens einen bestimmten Lebensabschnitt des Helden ins Auge fasste.$

2) Die Episode von Gen. 32,24-33 gehort mit Sicherheit zu einem Kontext,
der von der Ein- oder Riickwanderung des Erzvaters und seiner Sippe nach Kanaan
berichtete. Im konkreten hédngt aber die Bestimmung des urspriinglichen Kontextes
von der Entscheidung ab, ob wir hinter der Jakob-Israel-Sage zwei anfinglich unab-
héngige Zyklen — eine Jakob- und eine Isracl-Sage — annehmen miissen, wie ich es

63 Z.B. die Identifikation von Jahwe und dem mashit in Ex. 12, 21-23. Siehe de Pury (A. 4),
S. 600-602. Vielleicht auch Ex. 4, 24-26.

64 Markale (A. 45), L’épopée, S. 82 f.

65 Zu dieser Frage sieche de Pury (A. 4), S. 473-528, 607-608.



34 A. de Pury, Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33

im Anschluss an H. Seebass® vorgeschlagen habe,®” oder ob der ganze biblische
Jakobszyklus doch nur auf eine einzige «proto-israelitische» Vitersippe zuriick-
geht. Im ersten Fall hdtten wir in Gen. 32, 24-33 und 33, 18-20 den Abschluss des
urspriinglichen Israel-Zyklus. Dann wire das im Gesetzeskorpus des Pentateuch
unbekannte Speiseverbot von 32, 33 ebenfalls auf diese alte Israelsippe zuriickzu-
fihren. Im zweiten Fall ware der heutige Kontext der Penuel-Episode, in seiner Ver-
schachtelung mit der Esau-Episode von 32, 4-9 (14b-22); 33, 1-16, bereits im ur-
spriinglichen Zyklus verwurzelt, und die Zutat des Jahwisten hitte lediglich in der
Formulierung des Gebets von 32, 10—-13 bestanden.

Albert de Pury, Neuchitel

66 Seebass (A. 10).
67 De Pury (A. 4), S. 528-530. 565-572. 582 f. 609. Ahnlich jetzt Cruells (A. 4), S. 59-70.



	Jakob am Jabbok, Gen. 32, 23-33 im Licht einer alt-irischen Erzählung

