Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 35 (1979)

Heft: 1

Artikel: Wer zerstorte Sodom?

Autor: Keel, Othmar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878471

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878471
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wer zerstorte Sodom?

Auch wenn es dem Fachexegeten wenig Freude macht, so kommt er an der Tat-
sache nicht vorbei, dass die Auslegungen alttestamentlicher Texte durch E.von
Diniken heute von weit mehr Zeitgenossen zur Kenntnis genommen werden als
selbst diejenigen der meist gelesenen Fachkollegen, etwa eines G.von Rad. So
betrachtet bedeutet ein Blick auf diese Auslegungen einen Ausflug aus dem fach-
lichen Elfenbeinturm. Ein solcher Spaziergang unters Volk kann, abgesehen vom
Wert, den der Kontakt mit der Masse als demokratische Ubung an sich schon hat,
gelegentlich auch fachlichen Nutzen bringen.

In seinem ersten, 1968 erschienenen Buch sinniert E. von Didniken, nachdem er
iiber Gen. 19, 1-22 kurz referiert hat:?

«Unzweifelhaft ist nach dieser Berichterstattung, dass die beiden Fremden, die ‘Engel’,
iiber eine den Bewohnern unbekannte Macht verfiigten. Nachdenklich stimmt auch der sug-
gestive Zwang, die Eile, mit denen sie die Familie Lot antrieben. Als Vater Lot zdgerte, zerrten
sie ihn an den Hinden fort. Es muss um Minuten gegangen sein. Lot soll, so befehlen sie, ins
Gebirge gehen und sich nicht umdrehen ... Was eigentlich geschah in Sodom? Man kann sich
nicht vorstellen, dass der allmichtige Gott an irgendeinen Zeitplan gebunden ist. Warum also
diese Hast seiner ‘Engel’? Oder war die Vernichtung der Stadt doch von irgendeiner Macht
auf die Minute festgelegt? Hatte das count down bereits begonnen und wussten die ‘Engel’
davon? ... Weshalb sollte sie (sc. die Familie Lot) partout ins Gebirge gehen? Und warum,
um alles in der Welt, sollte sie sich nicht einmal mehr umblicken diirfen?»

Fiir E. von Diniken ist es klar, dass Sodom durch eine Kernexplosion zerstort
wurde. Die Felswidnde sollten Lot vor den Strahlen schiitzen. «Lots Weib drehte
sich um und starrte genau in die Atomsonne. Niemand wundert es mehr, dass sie
auf der Stelle tot zusammenbrach».2

Selbst wenn von Dinikens Pramisse einer Anwesenheit ausserirdischer Lebe-
wesen mit hochentwickelter Technologie bewiesen wire, steht der Text seiner Deu-
tung in manchem entgegen. So befindet sich Lot zur Zeit der Katastrophe nicht
im schiitzenden Gebirge, sondern in einem nahegelegenen Stidtchen, und seine
Frau wird (durch den Atomblitz) nicht getotet, sondern in eine Salzsdule verwan-
delt. Was die phantasievolle Technisierung der alten Geschichte betrifft, so stehen

1 E.von Diniken, Erinnerungen an die Zukunft. UngelGste Ritsel der Vergangenheit (1968),
zitiert nach der Taschenbuchausgabe (1971), S. 42 f.
2 Von Diniken (A. 1), S. 43.



O. Keel, Wer zerstorte Sodom? 11

einzelne Fachkommentare von Diniken allerdings kaum viel nach.? Zur Erkldrung
der FEile haben sie aber entschieden weniger beizutragen als er, und dabei handelt
es sich doch um einen Zug, der von der Geschichte sowohl in ihrem Hauptstrang
wie in dem von vielen wohl zu Recht als Nachtrag angesehenen Nebenstrang (Zoar-
Mizar-Episode in Vs. 17-22) stark betont wird.4

Von den 17 Kommentaren, die ich konsultiert habe,? versuchen nur drei die
Eile, die den Auszug Lots charakterisiert, zu erkliren. B. Jacob meint, die Ver-
derbtheit der Sodomiter sei so offenbar, dass die Ausfithrung des Gerichts keinen
Aufschub mehr dulde.® H. Gunkel statuiert: «Das Werk der Zerstorung muss ge-
schehen sein vor Aufgang der Sonne!»?, und J. Skinner doppelt nach: «The judg-
ment must be accomplished by sunrise (23 f.); hence the urgency of the sum-
mons.»8 Jacob’s etwas allgemeine Begriindung diirfte richtig sehen, nur erklirt sie
nicht, warum die Minner ausgerechnet beim ersten Aufscheinen der Morgenrote
zu dringen beginnen und die Zerstorung mit dem Hervortreten der Sonne ge-
schieht.? Gunkel begriindet die von ihm und Skinner vertretene Auffassung wie

folgt:

«Die religiose Voraussetzung ist, dass die Gottheit in der Nacht wirkt, ja an die Nacht
gebunden ist: es entspricht das nach uralter Anschauung sowohl den Schauern der Nacht, die

3 So erldutert etwa O. Procksch, Die Genesis (1913), S. 125, Gen. 19, 26 mit folgenden Wor-
ten: «Wihrend er (sc. Lot) mit dusserster Anstrengung den rettenden Punkt erreicht, wird sie
(sc. Lots Frau) vom nachbrechenden Salzmeer erfasst und iibergossen.» Diese Vermischung
einer alten Verwandlungssage mit der geologischen Theorie vom sekundiren Einbruch des
seichten siidlichen Teils des Toten Meers ist dhnlich hybrid wie die Verkniipfung der alten
Sage mit interplanetarischen Raumfahrtphantasien.

4 Gen. 19, 15 *us im Hif.; sonst nur noch in Jes. 22, 4. Vs. 16, wie Lot zdgert, fassen die
Minner ihn, seine Frau und seine Tochter kurzerhand am Arm und fithren sie hinaus. Vs. 17
«Lauf um dein Leben, schau nicht hinter dich, bleibe nicht stehen.» Vs.22 «Schnell (mahér)
rette dich dorthins.

5 J. Mercerius, In Genesim Commentarius (1598); E.F. C. Rosenmiiller, Scholia in Vetus
Testamentum. Partis primae, Genesin et Exodum continentis, 1 (1822); F. C. Keil, Biblischer
Commentar iiber die Biicher Mose’s, 1. Genesis und Exodus (1861); F. Tuch, Commentar iiber
die Genesis (21871); A. Dillmann, Die Genesis, Kurzgefasstes exegetisches Handbuch (51886);
F. Delitzsch, Neuer Commentar iiber die Genesis (1887); H. Holzinger, Kurzer Handkommentar
zum Alten Testament (1898); H. Gunkel, Genesis (31910); J. Skinner, Genesis (1910); O. Procksch,
Die Genesis (1913); E.Konig, Die Genesis (31925); P. Heinisch, Das Buch Genesis (1930);
B. Jacob, Das erste Buch der Tora (1934); G. von Rad, Das erste Buch Mose. Genesis (11949,
91972); R.de Vaux, La Genése (1951); H. Junker, Das Buch Genesis (1955); E. A. Speiser,
Genesis (1964).

6 Jacob (A. 5), S. 457.

7 Gunkel (A. 5), S. 210.

8 Skinner (A. 5), S. 308.

9 Jacob (A.5) lehnt die Auffassung von Procksch (A.5), S. 123, mit Recht ab, die Tages-
zeiten wiirden vermerkt, um die Szenerie wirksam zu beleuchten, worin sich ein erwachender
Natursinn ausspreche. Seine eigene Erkldrung, es soll durch die Zeitangaben in Gen. 19, 15
und 23 (vgl. auch 19,1 und 5) dhnlich wie in 15,12 und 17 ein Zeitraum bemessen werden,
innerhalb dessen etwas geschah (Jacob, S. 458), iibersieht die inhaltliche Fiillung, die Begriffe
wie «Nacht», «<Morgenrot», «Sonnenaufgang» im Alten Orient haben.



12 O. Keel, Wer zerstorte Sodom?

der Antike stark empfindet, und die er sich als Wirkung der umgehenden Gottheit deutet,
ebenso wie dem Wesen der Gottheit selbst, die nur im Dunkel der Nacht sich offenbart, um
so ihr ewiges Geheimnis zu wahren 15, 17; Ex 3, 24; 12, 29; Jdc 6, 38. 40; II Reg 19, 35; Jes 17,
14 ... Dieser Glaube erkldrt sich urspriinglich aus dem Traumleben: wenn die Nacht vorbei
ist und die Morgensonne scheint, hoért auch der Traum auf, und die Geister des Traumes ver-
lieren ihre Macht... Neben dieser Anschauung, wonach es Gottes Art ist, sich nidchtens zu
offenbaren, steht eine andere, wonach ‘Licht das Kleid ist, das er anhat’, und die Statte, da er
wohnt, Ps 104, 2; I Tim 6,16. Beide Anschauungen gehen auf die Einwirkung ganz verschiede-
ner Religionen zuriick; die zweite auf eine Licht-, oder genauer Sonnenreligion. Diese An-
schauung ist in Israel, wie es scheint, die jiingere und in spiter Zeit die gang und gibe.»10

Das ist alles richtig. Das ddmonische Wesen, das Jakob am Jabbok iiberfillt,
muss sich beim Aufscheinen der Morgenréte (‘alah has-Sahar) zuriickziehen (Gen.
32, 27). Wihrend der nichtlichen Rast iiberfidllt der unberechenbare Jahwe von
Ex. 4, 24 Mose und sucht ihn zu toten; in der Nacht geht der Verderber (ham-
mashit) um und schlédgt die Erstgeburt der Agypter.!t In der Nacht geht der Todes-
engel durch das Lager der Assyrer vor Jerusalem (2.Kon. 19, 35; Jes. 37, 36;
Jes. 17, 14).

Gunkel und Skinner iibersechen aber seltsamerweise vollig, dass das Werk der
Zerstorung in Gen. 19 nicht vor Sonnenaufgang vollendet ist, sondern mit Sonnen-
aufgang erst beginnt. Wir haben hier also keinen Beleg fiir das néchtliche Treiben
ddmonisch-zerstorerischer Michte, sondern einen fiir das Gericht, das mit dem
Aufgehen des Tagesgestirns verbunden ist.'? Mesopotamische Bilder!® und Texte!4
belegen die Vorstellung, dass Schamasch, wenn er aus den Bergen hervortritt, die
Dimonen verjagt und die Verbrecher richtet. Ebenso erscheint der &dgyptische
Sonnengott bei seinem Aufgehen als Richter und Retter.’® Ankldnge an diese Vor-

10 Gunkel (A. 5), S. 210 f.

11 Bei J sind der ma$hit und Jahwe, der ihn gewihren ldsst, noch deutlich unterschieden
(vgl. Ex. 12, 23), bei P vollzieht Jahwe allein das Gericht; dazu O. Keel, Erwidgungen zum Sitz
im Leben des vormosaischen Pascha: Zeits. at. Wiss. 84 (1972), 414-34, S. 421 f.

12 Vielleicht gab es eine Version, nach der «die Minner» Sodom selber vernichtet haben
(vgl. Vs. 13 «denn wir wollen diesen Ort vernichten») und als ddmonische Michte bei Beginn
der Morgenrdte verschwinden mussten. In der vorliegenden Fassung beginnt das Gericht in dem
Moment, da die Sonne aufgeht. Der Einfluss der Sonnengott-Religion diirfte in Israel entgegen
der Meinung Gunkels ebenso alt sein wie der einer nédchtlich-dimonischen Gottheit.

13 Q. Keel, Die Welt der altorientalischen Bildsymbolik und das Alte Testament. Am Bei-
spiel der Psalmen (21977), Abb. 53,90a, 286; R. Boehmer, Die Entwicklung der Glyptik wah-
rend der Akkad-Zeit (1965), S.53.79; Taf. XXVI Abb. 297, 301-307; Taf. XXVII Abb. 322;
Taf. XXXVIII Abb. 461.

14 A, Schollmeyer, Sumerisch-babylonische Hymnen und Gebete an Sama$ (1912), S.7.
37 f.; A. Gamper, Gott als Richter in Mesopotamien und im Alten Testament (1966), S. 76-84.
Mit dem Hinweis «Die Sonne geht auf» werden auf einem Amulett-Tdfelchen von Arslan
Tasch Dimonen vertrieben, W. Rollig, Neue Ephemeris fiir semitische Epigraphik, 2 (1974),
S. 19, Z. 26.

15 J. Spiegel, Der Sonnengott in der Barke als Richter: Mitteil. des Deut. Inst. f. dgypt.
Altertumskunde in Kairo, 8 (1939), S.201-203; zur Geschichte vom Gericht des Sonnengottes
iiber die Menschen, das beinahe zu deren Vernichtung gefiihrt hétte, A. Erman, Die Literatur
der Agypter (1923), S. 77-79, = J. B. Pritchard, Anc. Near East Texts (1955), S. 10 f.



O. Keel, Wer zerstorte Sodom? 13

stellung finden sich im Alten Testament auch ausserhalb von Gen. 19. So richtet
Jahwe an Ijob die rhetorische Frage:

«Hast du, seit du lebst, dem Morgen befohlen,

dem Friihrot16 seinen Platz angewiesen,

damit es die Erde an ihren Zipfeln packe,

so dass die Verbrecher von ihr abgeschiittelt werden.. .,

so dass den Verbrechern ihr Licht entzogen1?

und der ausgereckte Arm zerbrochen wird?» (Ijob 38, 12 f. 15).

Von Jahwe wird gesagt, dass er jeden Morgen sein Recht gewidhrt, wie das
Licht, das nicht ausbleibt (Zef. 3, 5; vgl. Hos. 6, 5). «Licht» konnte hier wie in
Ijob 31,26 direkt eine Bezeichnung fiir $im#dS§ sein, dessen Funktion Jahwe
wahrnimmt.18

Praktisch alle Ausleger sind sich darin einig, dass der Vers Gen. 19, 23 iiber-
laden ist, wo es heisst: «HaS-$dmids ging iiber der Erde auf...und Jahwe liess
auf Sodom ... Schwefel und Feuer regnen von Jahwe, vom Himmel her.» Jahwe
erscheint hier auch gar betont. Das doppelte «Jahwe» verwischt jetzt die Bedeu-
tung, die der Sonnengott urspriinglich in dieser Geschichte gehabt hat. Wenn das
Gericht urspriinglich von ihm ausging, versteht man, dass die Boten beim Erschei-
nen des Frithrots zu dringen beginnen, denn der Sonnengott straft, wie gezeigt,
bei seinem Eintritt in die Welt die Verbrechen, die wihrend der Nacht, wihrend
seiner Abwesenheit, begangen worden sind. Die Einsicht, dass urspriinglich nicht
Jahwe, sondern $dmad§ vom Himmel her Schwefel und Feuer auf Sodom regnen
liess, erklirt nicht nur die mit dem Friihrot einsetzende Hast, sondern wirft auch
Licht auf ein weiteres Problem.

2.

Die Frage, wer Sodom zerstort habe, hat die gelehrte Welt bis anhin kaum
beschiftigt. Hingegen ist viel Forschungs- und Denkarbeit auf die Beantwortung
der Frage verwendet worden, wodurch Sodom und seine Schwesterstidte zerstort
worden seien. Der Text in Gen. 19 ist, wie schon Mercerius (1598) bemerkt hat,
von grosser Schlichtheit und ldsst so weiten Raum fiir allerhand Spekulationen.®

16 L. Kohler, Die Morgenrote im Alten Testament: Zs. alt. Wiss. 44 (1926), S. 56-59.

17 Zur Nacht als «Licht der Verbrecher» vgl. Ijob 24, 13-17, bes. V. 17.

18 Zum Gericht am Morgen J. Ziegler, Die Hilfe Gottes «<am Morgen»: Alttest. Studien
F. Notscher zum 60. Geburtstag, = Bonner bibl. Beitr., 1 (1950), S. 285 f. Dass an verschiedenen
Stellen Sonnengott-Vorstellungen im Hintergrund stehen konnten, fasst J. Ziegler — im Zuge
des damals im allgemeinen und bei Katholiken im besonderen herrschenden Misstrauens der
religionsgeschichtlichen Betrachtungsweise gegeniiber — nicht ins Auge. Nicht einmal bei Mal.
3,20 wird die gefliigelte Sonne auf das von Agypten ausgegangene Motiv der gefliigelten Son-
nenscheibe zuriickgefiihrt, Ziegler, S. 285.

19 Mercerius (A.5), S.360 col.II § E: «Paucis quidem verbis Moses tam horribile Dei
indicium exponit et describit, sed tamen illustribus, alioqui simpliciter more suo, ut plus
cogitandum et meditandum lectoribus relinquat, ubi de causis excidij abundé esset locutus.»



14 O. Keel, Wer zerstorte Sodom?

Im Gesprich zwischen Gott und Abraham und dann wieder in der eigentlichen
Geschichte vom Untergang ist vom Wegraffen (sph) die Rede (Gen. 18,23 f.;
19, 15. 17). Ebenso vag wird vom Téten (hif. von mwt) der Gerechten und Unge-
rechten (Gen. 18, 23) bzw. vom Unheil gesprochen, das sich an Lot heften konnte
(Gen. 19, 19). Bei diesen Wendungen sind das Objekt des vernichtenden Tuns
Menschen.

Beim Terminus «verwiisten» ($ht im hif. bzw. einmal im pi.) ist das Objekt hin-
gegen die «Stadt» bzw. der «Ort» (Gen. 18, 28. 31 £.; 19, 13 f. 29). $ht im hif. be-
deutet nicht selten die Zerstorung, die Verwiistung einer Gegend im wortlichen
Sinn. Als Subjekte bzw. Mittel dieser Ver-wiistung erscheinen ganz verschiedene
Grossen.20

Der eigentliche terminus technicus der Zerstorung Sodoms ist aber hpk bzw.
das Substantiv hpkh oder mhpkh. In Gen. 19 erscheint die Wurzel nur 4mal (19,
21. 25; zweimal in Vs. 29, der zu P gehort). Sie beherrscht aber die sonstige Uber-
lieferung von der Zerstorung Sodoms (Deut. 29, 22; Amos 4, 11; Jes. 13, 19; Jer.
20, 16; 49, 18; 50, 40).2t Th. Noldeke wollte darin ein Stiick dltester Volksiiber-
lieferung sehen. Das erhelle u. a. daraus, dass hpk seiner eigentlichen Bedeutung
nach gar nicht zu der Erzdhlung des Jehovisten passe, wonach die Zerstérung
durch Feuer geschehe.22 Dagegen hat B. Jacob eingewandt: «hpk ist nicht Ortlich
zu verstehen: so umdrehen, dass das Oberste zu unterst kommt wie bei einem Erd-
beben, sondern umwandeln, in den fritheren, umgekehrten Zustand versetzen. ..
Die Stddte werden zur uranfinglichen Wiistenei, da nichts sprosst und kein Mensch
die adama bebaute.»2® Noldeke scheint aber gar nicht an ein Erdbeben gedacht zu
haben. Er schliesst seine Anmerkung mit dem Satz: «Die Grundschrift®® hat nichts
Genaueres iiber die Art der Vernichtung.»2> Der Gegensatz bestand fiir ihn also in
«nichts» in der Grundschrift und «Feuer» beim Jehovisten.

Die einzigen Angaben iiber das Mittel der Zerstorung liefern die Vss. 24 und
28, die vom Schwefel- und Feuerregen und vom Schmelzofenrauch berichten, der
von der verwiisteten Gegend aufstieg.

Flavius Josephus, der sich dabei auf die Tradition beruft, interpretiert diese Hinweise als
Aussagen iiber eine Feuersbrunst, die durch Blitzschlag entstanden ist (Bell. IV, 484; Ant.I,
203).26

20 Keel (A. 11), S. 421-426; vgl. Joel 2, 3.

21 H. Wildberger, Jesaja, 1 (1972), S. 521 f., neigt trotzdem dazu, aus Zef. 2,9 zu schliessen,
der Begriff sei erst aus der Fremdvolkerweissagung in die Sodomiiberlieferung eingedrungen,
da er in Gen. 18 {. ja nicht vorkomme. Das gilt zwar fiir mhpkh, aber nicht fiir die Wurzel hpk.

22 Th. Noldeke, Untersuchungen zur Kritik des Alten Testaments (1886), S.21f. Anm. 2.

23 Jacob (A.5), S.461. Vgl. L. Koehler & W. Baumgartner, Hebrédisches und aram#isches
Lexikon zum A.T. (19673), S. 243, «<wenden», «zerstoren», «verwandeln».

24 Die Grundschrift ist fiir Noldeke (A.22) P, der die #lteste Volksiiberlieferung auf-
greift.

25 Noldeke (A. 22), ebd.

26 Die Formulierung in den Antiquitates erinnert an eine Stelle in Herodot, Hist. IV, 79,
die vom Blitze schleudernden Zeus spricht. Die Vorstellung von einem durch Blitzschlag ent-
standenen Brand findet sich auch bei Tacitus, Hist. V, 7.



O. Keel, Wer zerstorte Sodom? 15

Im 1. Jahrhundert v. Chr. hatte Strabon in seinem ausfiihrlichen Bericht iiber das Tote
Meer27 aufgrund der natiirlichen Gegebenheiten der Gegend die Ansicht vertreten, dass in der
Gegend einmal 13 Stddte bestanden hitten, deren Hauptstadt Sodom gewesen sei. «Aufgrund
von Erdbeben und von Ausbriichen von Feuer und heissem Wasser, das Asphalt und Schwefel
enthielt, brach der See aus seinen Grenzen, und Felsen wurden in Feuer gehiillt. Was die
Stddte anbelangt, so wurden einige verschlungen und andere wurden von denen, die in der
Lage waren, zu entkommen, verlassen.»28

1848 hat die Expedition des amerikanischen Kapitins W. F. Lynch entdeckt, dass der siid-
lichste Zipfel des Toten Meeres viel weniger tief ist (1-6 m) als der nordliche Hauptteil (ca.
400 m).29 Seither wird immer wieder die These vertreten, Sodom und die andern Stiddte seien
beim Einbruch dieses siidlichen Teils in den Fluten versunken. Das Feuer, von dem Gen. 19
redet, wird durch Vulkanausbriiche und durch den Ausbruch brennender Gase usw. erklirt,
die im Zusammenhang mit diesem Einbruch erfolgt seien.30

Da der Text von Gen. 19 wohl von Feuer und dickem Rauch, aber nirgends von
Wasser redet, ist der eben genannten Theorie die These einer Vulkan-Katastrophe
entgegengesetzt worden. Diese hat man im Gebiet des Toten Meeres im Wadi
Zerqa Ma“in lokalisiert®! oder als ein aus Nordwestarabien importiertes Motiv ver-
standen. «Ganz zu dem alten (midianitischen) Vulkangott gehort . . . die Sage von
Sodom und Gomorrha . .. Die Sage wird urspriinglich die Enstehung einer der un-
heimlichen Harras Arabiens erkldrt haben; in Palédstina ist sie dann von den Israe-
liten auf das Tote Meer iibertragen worden.»32

Die Frage ist, ob der Text die eine oder andere dieser naturgeschichtlichen
Theorien begiinstigt oder gar verlangt. Aus dem Verbum «regnen lassen» ist nicht
viel zu gewinnen. Es hat im iibertragenen Sinne alle moglichen Objekte (vgl. Ex.
9, 18. 23; 16, 4; Ps. 78, 24. 27) und bedeutet soviel wie (iiber ein Gebiet verstreut)
etwas hinunter fallen lassen.?3

«Schwefel und Feuer» kommen in dieser Verbindung®* noch in Ez. 38, 22 und
Ps. 11, 6 vor, beidemal als Objekt von «regnen lassen». Beide Stellen diirften von
Gen. 19, 24 abhingig sein. Dabei haben «Feuer und Schwefel regnen lassen» — mit
einer Reihe anderer Plagen (Pest, Blut, Sturzregen, Hagelschlossen, Fallen) ver-
bunden — die Bedeutung «mit Plagen {iberhdufen».

Fir sich allein genommen bedeutet das Bestreuen mit Schwefel (Ijob 18, 15),
wie das Bestreuen mit Salz (vgl. Deut. 29, 22; Ri. 9, 45), ein Unfruchtbarmachen3s

27 Das er mit dem Sirbonischen See durcheinanderbringt, Strabon, Geogr. XVI, 2, 42.

28 Ebd. XVI, 2, 44.

29 W, F. Lynch, The Dead Sea and the Jordan (1852).

30 Z.B. M. Blanckenhorn, Zs. deut. Pal.-Ver. 19 (1896), S. 51-59; 21 (1898), S. 65-83; Speiser
(A. 5), S. 141 f.; W. Keller, Und die Bibel hat doch recht (rororo Ausgabe 1964), S. 72-79.

31 So etwa F. Noetling (1885), zitiert von Delitzsch (A. 5), S. 310.

32 E. Meyer, Die Israeliten und ihre Nachbarstimme (1906), S.71; vgl. Gunkel (A.5),
S.215f.

33 Erdbeben, Flutwellen und ahnliches fallen von daher ausser Betracht. Auch an Blitze
wird nicht gedacht sein.

34 Allerdings in der Reihenfolge «Feuer und Schwefel».

35 Vgl. das Vernichten des Pflanzenwuchses in Gen. 19, 25 und Deut. 29, 22.



16 O. Keel, Wer zerstorte Sodom?

und d. h. ein Verfluchen.3¢ In Deut. 29, 21 f. wird als Folge der durch Bundes-
bruch in Kraft gesetzten Fliiche folgende schauerliche Zukunftsvision gemalt:

«Dann werden das kiinftige Geschlecht, eure Sohne...und der Auslinder, der aus fernem
Lande kommt, sagen, wenn sie die Plagen und Schwichen dieses Landes sehen, die Jahwe
liber es verhingt hat, den Schwefel und das Salz — (denn) eine Brandstdtte wird sein ganzer
Boden, er wird nicht besdt und lidsst nichts sprossen und kein Kraut wichst auf ihm, wie bei
der Verwiistung von Sodom ... - ‘Warum hat Jahwe diesem Lande solches angetan?’»

Der Schwefel in Gen. 19, 24 diirfte aufgrund dieser Stelle als ein Element der
Landschaft zu verstehen sein, deren Wiistenhaftigkeit die Geschichte von Gen. 19
deutet.3” Der Schwefel im Bereich des Toten Meeres wurde wie das Salz als Zei-
chen eines dereinst erfolgten Gerichts interpretiert.

In Gen. 19 steht Schwefel nun allerdings nicht allein, sondern in Verbindung
mit Feuer. Der Ausdruck ist wohl als Hendiadys zu verstehen, als «feuriger Schwe-
fel», im Sinne eines besonders zerstorerischen Schwefelregens oder als «Schwefel-
feuer» im Sinn eines besonders hartndckigen Feuers (vgl. Jes. 34, 9 £.). Nach Jes.
30, 33 fdhrt der Atem Jahwes wie ein Bach (brennenden) Schwefels gegen das den
Zion erstiirmende Assur. «Feuer vom Himmel» ist ein traditionelles Element gott-
lichen Gerichts (vgl. 1.Kon. 1, 10. 12, 14; 2. Kon. 6, 17%8; Ez. 38, 22; Luk. 9, 54;
Off. 20, 9).

%

In Agypten ist es der Sonnengott, der durch seinen Gluthauch die Finsternis zu
Fall bringt. «Deine Flamme ist es, die den Schrecken vor dir schafft.»% Mit seinen
Feuerflammen, die in Agypten durch zwei Urden verkorpert werden, schiitzt der
Sonnengott seinen Auserwihlten, den Konig.40

36 G. Fohrer, Das Buch Hiob (1963), S. 304, kommentiert das Schwefelstreuen in Ijob 18, 15
wie folgt: «Dabei ist weder daran gedacht, dass Gott als Zeichen seines Fluchs Schwefel auf
die Wohnstiitte regnen ldsst, weil sie in Feuer aufgehen soll (vgl. Gen 19, 24; Jes 30, 33; Ez
38,22; Ps 11, 6), oder dass der Boden durch Zusatz von Schwefel unfruchtbar gemacht wer-
den soll (vgl. Dtn 29, 22; Jes 34,9)... Vielmehr liegt die alte Rechtssitte zugrunde, auf das
Territorium einer eroberten und zerstdrten Ortschaft Salz zu streuen (Ri9,45). Das Salz-
streuen, das der Verfemung dient und einen Fluch auf die Stétte legt, hat die Wirkung eines
Tabu.» Abgesehen davon, dass Fohrer durch den positiven letzten Satz (Fluch) die Negation
des ersten (kein Zeichen des Fluchs) wieder aufhebt, versucht Fohrer einmal mehr zu trennen,
was nach altorientalischer Vorstellung zusammengehort; dazu O. Keel, Jahwes Entgegnung an
Ijob (1978), S. 15 f., in diesem Falle: Fluch - Unfruchtbarkeit - Tabu. Ein von Gott verfluchter,
mit Unfruchtbarkeit geschlagener Ort ist mit Unheilsmacht beladen, ist tabu.

37 Zu Schwefel und Schwefelgeruch im Bereich des Toten Meers vgl. Blanckenhorn (A. 30),
19 (1896), S. 44-48.

38 In diesem Text ist nicht nur von Feuer, sondern von feurigen Rossen und Wagen die
Rede. Zu Rossen und Wagen als Attributen des Sonnengottes vgl. 2. Kon. 23, 11.

39 J. Assmann, Agyptische Hymnen und Gebete (1975), S. 156; vgl. S. 106, 109, 150 u. o.

40 Ebd. S. 487.



O. Keel, Wer zerstorte Sodom? 17

In Jerusalem und Juda scheint in vorisraelitischer Zeit der Schemesch-Kult
weit verbreitet gewesen zu sein. Davon zeugen nicht nur Ortsnamen wie Bet-
Schemesch und En-Schemesch, sondern noch manche andere Indizien. Der alte
Tempelweihspruch in 1. Koén. 8, 12 (LXX)* scheint auf die Ablosung eines alten
Sonnenkults durch den Jahwekult hinzuweisen.#2 Die Ost-West-Orientierung des
Tempels, die von der weit verbreiteten Nord-Siid-Orientierung der spéatbronzezeit-
lichen Tempel abweicht,** scheint das zu bestitigen.** Der Gott Zedek, der im vor-
israelitischen Jerusalem eine bedeutende Rolle spielte,4> gehort in die ndchste Um-
gebung des Sonnengottes.46

In dieses Mosaik fiigt sich die Geschichte von der Zerstorung Sodoms, bei der
die in der Nacht begangene Freveltat vom Sonnengott bei seinem Erscheinen am
Morgen gerdcht wird. Der Sonnengott als Richter erklirt, warum die beiden Boten
Lot beim Heraufzichen des Morgenrots zur Eile dringen und warum die Stadt
durch Feuer vom Himmel zerstort wird. Jahwe hat in dieser Geschichte die Nach-
folge des lokalen Sonnengottes angetreten. Es wire eine reizvolle Aufgabe, den
Spuren der alten Sonnenreligion in der judédischen Theologie nachzugehen®” und
von daher einige Unterschiede zur stirker von der Auseinandersetzung mit dem
Baalskult geprigten Theologie des Nordreiches herauszuarbeiten.

Othmar Keel, Fribourg

41 Zum Text vgl. M. Noth, Konige (1968), S. 172.

42 H. G. May: Zeits. at. Wiss., 55 (1937), S.269-281; Th. H. Gaster, Thespis (1950), S. 66 f.
Zur vorsalomonischen Herkunft des Jerusalemertempels vgl. K. Rupprecht, Der Tempel von
Jerusalem, Griindung Salomos oder jebusitisches Erbe? (1976).

43 Zu den nord-siidlich orientierten Tempeln der Spitbronzezeit vgl. Keel (A.13), Abb.
178, 208, 208a, 215.

44 J. Morgenstern: Hebr. Un. Coll. Ann. 6 (1929), S. 16-22; 35 (1964), S. 1 ff.; F.J. Hollis:
S. H. Hooke (ed.) Myth and Ritual (1933), S. 85-110; H. van Dyke, Parunak: Pal. Expl. Quart.
110 (1978), S. 29-33.

45 Vgl. die Namen Adoni-Zedek (Jos. 10, 1. 3), Malki-Zedek (Gen. 14, 18; Ps. 110, 4), Zadok
(2. Sam. 8, 17; 2. Kon. 1, 8).

46 Vgl. A.Rosenberg: Hebr. Un. Coll. Ann. 36 (1965), S. 161-177; H. H. Schmid, Gerech-
tigkeit als Weltordnung (1965), S.75-77. F. Stolz, Strukturen und Figuren im Kult von Jeru-
salem (1970), S. 219, Anm. 215, bagatellisiert diese Indizien durch die leicht hingeworfene Be-
hauptung «84md§ wird in Jerusalem kaum eine gewichtigere Rolle gespielt haben als Saps$
in Ugarit». Verschiedene Gottheiten haben an verschiedenen Orten ein ganz verschiedenes
Gewicht gehabt.

47 So etwa dem den Sonnenkulten eigenen Trend zum Universalismus oder dem zur Be-
tonung des Ethos im Rahmen eines weisheitlichen Ordnungsdenkens. Interessant ist etwa die
von Jesaja fiir Jerusalem anvisierte Alternative, eine ‘ir hassidiq (1,26) oder wie Sodom zu
werden (1, 7 £.).



	Wer zerstörte Sodom?

