Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 34 (1978)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Ernst Jenni & Claus Westermann, Theologisches Handwérterbuch zum Alten Testament, 2.
ne’iim — terafim. Miinchen, Kaiser, & Ziirich, Theol. Verl., 1976. XIII S. + 1061 Sp. + S. 531-
602. DM 82.—.
Fiinfzig kompetente Mitarbeiter standen fiir den zweiten Band des ausgezeichneten Handwor-
terbuchs dem Redaktor E.Jenni zur Verfiigung. Die ausserordentliche Sorgfalt, mit welcher
der erste Band ausgearbeitet wurde,! charakterisiert auch diesen Schlussband. Ein reiches Mate-
rial zur Genetik, Statistik, Semantik und Theologie der sprachlich erklirungsbediirftigen Vo-
kablen des Alten Testaments wird dem Leser wieder in zuverlidssiger Weise geboten. Auch
scheinbare Kleinigkeiten 6ffnen interessante Perspektiven, und traditionell wichtige Begriffe wie
nabl’, ‘ebed, ‘am, qados werden dadurch ergidnzt. Ein ganz besonderes Interesse beanspruchen
die wortstatistischen Tabellen, die vom Herausgeber beigefiigt wurden (S. 531-542). Hier ldsst
sich vor allem die Frequenz der hidufigsten Worter in einer von 1 bis 404 sinkenden Skala stu-
dieren. Ein hebriisches, aramdiisches und deutsches Waorterverzeichnis sowie ein Personen-
register runden das wertvolle Arbeitsinstrument ab.
Bo Reicke, Basel

Jiirgen Kegler, Politisches Geschehen und theologisches Verstehen. Zum Geschichtsverstind-
nis in der friihen israelitischen Konigszeit. = Calwer Theol. Monograph., 8. Stuttgart, Calwer,
1977. X + 407 S.

Die Auslegung des Alten Testaments, vornehmlich der letzten Jahre, hat dessen Proprium in

seiner Geschichtlichkeit gesucht, dabei diese in verschiedener Weise verstanden. Das hat zu

Fehlakzentuierungen im Vergleich mit den Religionen der Umwelt gefiihrt.2 In einem minde-

stens mittelbaren Zusammenhang damit steht es, dass die sakralen Institutionen mit ihren Tra-

ditionen eine Schliisselrolle fiir die Deutung des Geschehens aus einem sakralen Bereich be-
kamen. Nun ist die Bedeutung dieser Institutionen (Amphiktyonie, heiliger Krieg, Bundesfest)
verschiedentlich und mit guten Griinden in Frage gestellt worden.?

Vor diesem Hintergrund steht die Arbeit von Kegler. Sie hat das Ziel, politisches Gesche-
hen ohne das postulierte Prinzip einer Heilsgeschichte erkennbar zu machen. Dafiir legt er die
Texte der frithen Konigszeit zugrunde, denn diese Zeit erlebte einen vorher kaum bekannten
Umbruch, der bewiltigt werden musste. In meinem Kommentar zum 1. Sam. habe auch ich das
betont. Das Recht zu dieser Betrachtung wird in einer Wortfelduntersuchung von debarim
und toledoth nachgewiesen. Diese meinen nicht «Geschichte» an sich, sondern konkrete Er-
eignisse, die freilich nicht isoliert bestehen und von den Betroffenen wie von den spéiteren Dar-
stellern — beides sehe ich eng beieinander — verstanden werden mussten. Verstehen heisst, dass
die Ereignisse in Beziehung zueinander wie zu vergangenem Geschehen gesetzt wurden, dass
ihnen angesichts einer unsicheren Zukunft Hoffnungen korrespondierten. Diese exegetische
Aufgabe wird mit Sorgfalt unter besonnener Anwendung exegetischer Methodik durchgefiihrt.

Es sind verschiedene Aspekte zu beriicksichtigen. Da der Begriff «Politik» auch nicht alt-
testamentlich ist, muss er unter den verschiedenen in ihm liegenden Gesichtspunkten entfaltet
werden, angefangen bei den Massnahmen zur Errichtung einer Herrschaft und ihrer Sicherung
bis zu den Selbstdarstellungen der Macht, Themen, die sich im Verlauf der Konigsgeschichte
erweitern und jeweils anders darstellen. Kegler riickt dabei wohl von der Alt’schen Beurteilung
des Konigtums Sauls ab und sieht darin eine bereits institutionalisierte Grosse. Eine mogliche
Verschiedenheit hier beriithrt aber nichts Grundsitzliches, zumal die Einzelexegese besonnen

1 Theol. Zeitschr. 30 (1974), S. 36.
2 B. Albrektson, History and the Gods (1967); Besprechung in Theol. Zeits. 25 (1969),

S. 133-135.
3 Etwa von Fohrer, Kutsch, neuerdings von O. Bachli, Amphiktyonie (1977); Besprechung

in Theol. Zeits. 34 (1978), S. 105.



Rezensionen 357

durchgefiihrt wird und sich von Schematismen (z. B. Deuteronomist) moglichst, wenn auch
nicht immer frei hilt. So erscheint mir die Deutung der Uria-Bathseba-Geschichte als einer
einmal positiv beurteilten Massnahme zur Herrschaftssicherung um des Prinzips willen kon-
struiert.

Da ein Text immer schon das Verstindnis seines Autors enthilt, ist nach dessen Sitz im
Leben, d.h. seinem zeitlichen Ansatz zu fragen, um zu den hinter den Berichten liegenden
Vorgingen zu kommen. Fiir die Darstellung militdrischer Massnahmen lassen sich folgende
Gattungen aussondern: Kriegschronik, Kriegsbericht, Kriegsverlaufsbericht; bei David dann
Chronik (z. B. 2. Sam 8, 1-24), konstruierte Kriegsberichte (2. Sam. 5, 17-21; 23-25).

Die Ergebnisse, grob in Auswahl skizziert: Das Konigtum Sauls ist Folge eines militiri-
schen Sieges, seine Salbung geschichtlich unsicher. Das ist richtig. Weniger leuchtet ein, dass
1.Sam 9, 1-10, 16 eine spdtere prophetische Tendenzkonstruktion ist, die prophetische Mitbe-
teiligung bei der Konigskiir beanspruchte. Hier scheint mir der Charakter der Texte nicht ge-
niigend gewichtet. David wird Konig durch sein tatsidchliches Machtpotential. Seine Regierungs-
zeit stellt etwas Neues dar; sie wird durch die verschiedensten Massnahmen zur Sicherung sei-
ner Herrschaft erfiillt. Ob das, wenn man mit Kegler die sog. Thronfolgegeschichte (2. Sam. 9 —
1. Reg. 1) als Einheit nimmt, zwingend ist, ist zu fragen, denn fiir diese Sicherung geschiecht
von David selbst her da wenig. Doch konnten sich daraus Folgerungen fiir die Beurteilung des
Verhéltnisses von 2. Sam.9-20 und 1. Reg.1 ergeben. Die neuen Verhiltnisse unter Salomo
fordern den Herrschaftspreis in seinen verschiedenen Formen.

S. 305-325 wird zusammengefasst, wie das Politische als fundamental neue, das ganze Le-
ben umfassende Wirklichkeit erlebt wurde, darum stéirker in die theologische Diskussion einzu-
beziehen ist. (Das ist richtig, darf aber nicht pauschaliert werden; manches, was Kegler als
politische Wirklichkeit ansieht, muss von den Betroffenen und den Autoren nicht so empfun-
den worden sein.) In keinem der Texte begegnen heilsgeschichtliche Betrachtungsweisen, spie-
len Schopfung, Exodus, Sinai und Bund eine Rolle (anders liegt es aber m. E. mit den Viter-
und Rettergeschichten). Das Geschehen wurde aber nicht nur profan gedeutet. Menschliches
Handeln hat eine nie bezweifelte Beziehung zum Handeln Gottes; beide bilden eine Einheit,
auch wenn das Ja oder Nein Gottes, oft notvoll, erst spiter erkennbar wird.

Das ist keine Exklusivitdt gegeniiber der religiosen Umwelt; doch liegen hier m. E. wich-
tige Ansiitze zur theologischen Weiterbesinnung. Wenn Einzelgeschehen nicht isoliert, sondern
in einer Ankniipfung an Vergangenheit und hoffendem Blick auf eine Zukunft verstanden wird,
ist das nicht selbstverstindlich. Ich habe einmal versucht, dieses Geschichtsdenken unter dem
Bilde einer Strecke darzustellen (Hertzbergfestschrift 1965), auf der jeder Punkt seine eigene
Bedeutung hat, aber doch Punkt zwischen Vergangenheit und Zukunft ist. Ich sehe darin Be-
rithrungen mit Gedanken des Verfassers.

Kegler’s Buch greift wesentliche Fragen auf, durchdenkt sie sorgféltig und regt zum Mit- und
Weiterdenken an.

Hans Joachim Stoebe, Basel

Claus Westermann, Die Verheissungen an die Viter. Studien zur Vitergeschichte. Gottingen,
Vandenhoeck, 1976. = Forsch. z. Rel. u. Lit. d. A.T. u. N.T., 116. 171 S. DM 28.-/38.—.
In der ersten Halfte (A) wird ein schon 1964 publizierter, jetzt vergriffener Aufsatz «Arten der
Erzahlung der Genesis» in dankenswerter Weise wieder abgedruckt.l Es geht hier zuerst um
die Verheissungen der Genesis, ihre Differenzierung nach Inhalten und deren Abgrenzung
(Sohnes-, Mehrungs-, Bestands- und Segensverheissung), ihr Verhdltnis zu den Erzdhlungen, in
denen sie stehen (organische Zugehorigkeit — nachtrigliche Ausgestaltung). Das fiihrt iiber
literarkritische Fragestellung hinweg zu dem zeitlichen und {iiberlieferungsméssigen Hinter-
grund ihrer Entstehung. Darum fragt ein zweiter Teil (S.35-47, «Grundfragen zu den Erzih-
lungen der Genesis») nach den in der Geschichte sich abspiegelnden Gemeinschaftsformen,

1 C. Westermann, Forschung am Alten Testament (1964), S. 9-91.



358 Rezensionen

nach soziologischer Struktur, Familiengeschichte usw. Dabei zeigt es sich, dass Verheissungs-
motive oft erst spiterer Ausgestaltung der Patriarchenerzihlung zugehéren.

In der zweiten, neuen Hélfte des Buchs (B-C) werden diese Gedanken weiter ausgefiihrt.
Teil B gliedert sich in eine sehr instruktive, die theologische Relevanz der einzelnen Antworten
herausarbeitende Ubersicht iiber die Erforschung der Viterverheissungen (S.92-111). Dann
werden zunidchst (S.111-122) die Verheissungen als Ganzes nach ihren Motiven, ihrer Ver-
mittlung, ihrem Verhiltnis zu ihrem Erzihlungskontext, nach Gliederung und Gruppierung und
ihrer Nachgeschichte besprochen. Es ergibt sich, dass jede einzelne Verheissung nach ihrer
besonderen Bedeutung und Funktion untersucht werden muss. Darum werden (S. 123-149) die
Verheissungen im einzelnen dargestellt. Die Sohnesverheissung, die Not der Kinderlosigkeit
zeigend, gehort organisch in ihren Erzdhlungszusammenhang (Abrahamskreis); die Verheissung
neuen Lebensraumes, noch hinter Gen. 12, 1-3 zu erschliessen, entspricht eher nomadischer
Lebensweise als einer Kulturlandverheissung, die nicht zum alten Bestand der Viterverheis-
sungen gehort, sondern in Kanaan entstanden sein wird, wogegen die Zusage des Bestandes
noch nomadische Frommigkeit widerspiegelt. Natiirlich hat es einzelne Uberschneidungen ge-
geben. In gleicher Weise werden Mehrungs- und Segensverheissung besprochen.

Unbeschadet gemeinsamer Ziige waren diese Verheissungen einmal selbstindig. Thre Uber-
lieferungsgeschichte reicht von der Viterzeit (Sohnes-, Bestandes-, Lebensraumverheissung) bis
in die Spitzeit Israels, wobei die spiteren (Kulturland-, Mehrungs-, Segenverheissung) Viter-
geschichte und Volksgeschichte verbinden. Die erste Gruppe, auf der Ebene vortheologischen
Redens von Gott, gehdrt vor die Begegnung Israels mit Jahwe, die Bedeutung der zweiten
liegt auf der Ebene bewusst theologischer Reflektion (Zur theologischen Bedeutung der Viter-
verheissung, S. 149 f.).

In einem mehr skizzenhaften Teil C wird die Bedeutung der ugaritischen Texte fiir das
Verstindnis der Vitergeschichte erschlossen; sie enthalten eine Reihe von Motiven, die ihre
Entsprechung in der Vatergeschichte Gen. 12-50 haben.

Wir sind dankbar fiir diese sorgfiltigen Untersuchungen, vor allem fiir den weiten Rahmen,
in den die Verbindung von Viter- und Volksgeschichte hier gestellt wird. Fragen, die man
stellen mochte, beriihren dieses theologische Ergebnis nicht, zumal Westermann selbst auf die
Moglichkeit von Ubergangsformen weist (S.130). Die Verheissungsgeschichten sind ja nicht
um ihrer selbst willen gesammelt, sondern (so G.v.Rad mit Recht) um ihrer Beziehung zu
einer gelebten Gegenwart geformt worden, wobei die (glaubende) Erkenntnis der Zusammen-
hinge vor der (jahvistischen?) Formung liegt, die sie freilich profiliert hat. Dann aber erscheint
es fraglich, ob so streng zwischen Verheissungsformen geschieden werden kann, ob nicht schon
in der Nomadenzeit in der Realitidt die Dinge sehr viel niher beieinander und ineinander lagen.
Lebenssicherung und Erweiterung des Lebensraumes (wahrscheinlich auch Fiihrung) haben es
immer mit Kulturland und seinen Mdglichkeiten zu tun. Mehrungsverheissung ist keine ausge-
dehnte Sohnesverheissung (zumal fiir einen Hochzeitssegen ein einziger Sohn recht diirftig
wiire); die Verhiltnisse liegen hier eher umgekehrt. So schliesst, notwendig, eine Verheissung
die andere mit ein. Mehrung ohne entsprechenden Lebensraum (mindestens die Mdglichkeiten
des Kulturlandes) war eine (sicherlich oft erlebte) Katastrophe. Besitz eines schonen Landes
ohne die Mdglichkeit, ihn auszufiillen und festzuhalten, war eine Illusion. In diesem Sinne ist
die Verheissung von Kulturlandbesitz oder wenigstens von Anteil an seinen Ertrédgnissen etwas
Fliessendes, was einer wachsenden Zahl von Familien-, Sippen- und Stammesangehorigen Le-
ben ermoglichte. Die jeweiligen Akzentsetzungen hingen freilich von der Situation, auch der
Absicht der literarischen Komposition ab. Dann kann man aber nur noch sehr bedingt auf die
Entstehungszeit und Urspriinglichkeit einer Verheissung schliessen.

Hans Joachim Stoebe, Basel

Othmar Keel, Jahwes Entgegnung an Ijob. Eine Deutung von Ijob 38—41 vor dem Hintergrund
der zeitgendssischen Bildkunst. = Forsch. z. Rel. und Lit. des A.T. und N.T., 121. Gottingen,
Vandenhoeck, 1978. 192 S., 7 Taf. DM 48.—.

Keel legt hier ein neues Ergebnis seiner seit einigen Jahren betriebenen Studien vor, durch die



Rezensionen 359

er unter Hinweis auf das weit iiber Raum und Zeit verbreitete vorderorientalische und Agypti-
sche Bildmaterial bisher zu wenig beachtete oder gar unbekannte Zusammenhinge alttesta-
mentlicher Aussagen besser verstehbar machen mochte.l Wenn man die Worte Keels, die er
hier beziiglich der Thesen Westermanns, v. Rads und H. Richters ausgesprochen hat, auch auf
seine Entdeckungen beziehen darf, dann wird man noch manche interessante Arbeit von ihm
erwarten diirfen: «...wer seine Entdeckung macht, hat das Recht sie zu iiberschitzen. Davon
abgesehen ist es pddagogisch und im Hinblick auf Profilgewinn geschickt, eine einfache These
kriftig zu artikulieren und etwa ein Dutzend mal zu wiederholen» (S. 24 f., Anm. 58).

Titel und Untertitel des Buches geben hinreichend deutlich seinen Inhalt an. Das Material
war urspriinglich Grundlage eines Vortrages anlisslich des IX. internationalen Alttestamentler-
Kongresses in Gottingen 1977. Die Beweisfilhrung beginnt bei der Feststellung, dass Ijobs
Problem nicht nur, wenn iiberhaupt, «existentieller Natur» sei, sondern dass vielmehr Ijob
«auch Problemtriger» sei. «<Es geht um das richtige Bild, das richtige Modell der Welt und
damit eo ipso das ihres Schopfers» (S. 20). Auf die von Ijob als Problemtrager aufgeworfenen
Fragen antworten nun die Gottesreden (S.21-24), genauer gesagt, sind es nur zwei Fragen,
namlich der «am deutlichsten in Ijob 3 erhobene Vorwurf, die Erde sei ein Chaos», und der
«am deutlichsten in Ijob 9,24 erhobene Vorwurf, die Erde sei der Gewalt eines rasa’ (Ver-
brechers) ausgeliefert» (S.159). Erorterungen iiber die Form (8. 24-35) und die Literarkritik
(S. 35-44) der Gottesreden sowie ein Bericht iiber frithere Deutungen, die in drei Gruppen ein-
geteilt werden (S. 44-51), bereiten die eigene Beweisfithrung vor. Diese nimmt im ersten Teil
der ersten Gottesrede, Hi. 38, 1-38, noch nicht auf die altorientalische Bilderwelt Bezug. Sie
kommt aber bei der Behandlung des zweiten Teiles der ersten Gottesrede, 38, 39 — 39, 30, voll
zur Entfaltung. Hier werden die erwidhnten Tiere (Lowe, Rabe, Steinbock, Hirsch, Wildesel,
Wildstier, Strauss, Kriegspferd, Wanderfalke und Geier) simtlich als mit der Wiiste, der Steppe,
dem unbewohnbaren oder verwiisteten Lande in Zusammenhang stehend gedeutet (S.61-81),
iiber die Jahwe ebenso herrscht wie iiber das Chaos (S. 81-86). Diese zweifellos gewichtige
Erkenntnis wird nun mit der Aussage der altorientalischen Rede vom «Herrn der Tiere» in
Beziehung gesetzt und mit reichem Bildmaterial belegt (S. 86-125). Die zweite Goftesrede,
40, 1-41, 26, kann kiirzer behandelt werden (S. 126-156). Die beiden Tiere Behemot (Nilpferd,
S. 127-141) und Leviatan (Krokodil, S. 141-156) werden eingehend terminologisch und exege-
tisch behandelt und von der dgyptischen Ikonographie her erklirt. Eine abschliessende Bemer-
kung (S. 156-159), Quellenangaben (S. 160-163) und ausfiihrliche Literaturangaben (S. 164—176)
und Autoren-, Sach- und Stellenregister (S.177-192) schliessen die Arbeit ab. Neben den im
Text enthaltenen 102 Strichzeichnungen (68 davon stammen von Frau Hildi Keel-Leu) sind
dem Buch 7 Tafeln mit Photographien beigegeben.

Keel hat in seinem Buch zweifellos ein bisher vernachlassigtes Thema behandelt. Beziiglich
der Bedeutung der in Kap.39-41 vorgefiihrten Tiere sind seine Darlegungen iiberzeugend.
Wenn hier zwei Fragen vorgetragen werden, dann geschieht dies nur deshalb, um eine frucht-
bare Weiterarbeit iiber das erreichte Ziel hinaus zu ermoglichen. Einmal scheint die Klammer,
die der Verfasser zwischen Kapitel 3 und 38 f. (Chaos-Gedanke) und zwischen Kapitel 9, 24
und 40 f. (Gewaltherrschaft) sieht, zu wenig begriindet zu sein. Was bedeutet die Wendung
«am deutlichsten», die hiufiger wiederkehrt? Zum anderen wird das Bildmaterial ohne jede
zeitliche und ridumliche Ordnung bunt durcheinander vorgefiihrt. Héaufig geschehen Spriinge
iiber Jahrtausende hinweg. Es kommt hierbei zwangsldaufig die Frage nach der Entstehungszeit
der Gottesreden auf, wenn im Untertitel der Arbeit von dem «Hintergrund der zeitgenOssischen
Bildkunst» gesprochen wird.2

Georg Sauer, Wien

1 Uber friihere Arbeiten Theol. Zeits. 30 (1974), S.107 f.; 31 (1975), S.306 f.; 32 (1976),
S. 228.

2 Folgende Liste von Druckfehlern kann zur Verfiigung gestellt werden: S. 15 Z. 20: statt
Allgemeinde lies Allgemeine. S.43 Z. 7: statt weiterfithrend lies weiterfithrenden. S. 47 Z.23:
statt micht lies mich. S.51 Kopfzeile bis S.60 Kopfzeile: statt 39 lies 38. S.60 Z.28: statt
meterologisch lies meteorologisch. S. 69 Z. 42: statt Bickel lies Bickell. S. 114 letzte Zeile: statt



360 Rezensionen

Bruce M. Metzger, The Early Versions of the New Testament. Their Origin, Transmission and

Limitations. Oxford, Clarendon Press, 1977. xix + 498 pp.

Professor Metzger has written on the early versions in Peake’s Commentary and in the Inter-
preter’s Dictionary of the Bible as well as in his The Text of the New Testament. Now, for the
first time, he has provided us with a full treatment of this important subject. Metzger’s ““Text”
devotes only 20 pages to the versions: similarly Kenyon’s Text of the Greek Bible3 has only
part of a chapter on this topic. Previously for a fuller treatment we have had to rely on Voébus’
Early Versions of the New Testament (1954), which has not always been as accurate or as
readable as one would have wished — and much has happened since that was published. Here
Metzger — as so often in his career — has filled a vital gap in New Testament scholarship and
has produced an indispensible textbook for anyone interested in the history of Christianity and
the New Testament text in translation.

The book is divided into two. The first part deals with the early eastern versions (with ma-
jor chapters on the Syriac, Coptic, Armenian, Georgian and Ethiopic versions, and a section on
the minor eastern translations into Arabic, Nubian, Persian, Sogdian and Caucasian Albanian).
The second part deals with the early western versions (with a thorough treatment of the Latin,
and with major chapters on the Gothic and Slavonic, and a short section on the Anglo-Saxon,
Old Saxon, and Old High German versions). Each of the major versions is dealt with in the
same way as is indicated by the book’s subtitle. First, Metzger describes the origin of the ver-
sion, that is the historical circumstances during the expansion of Christianity, which resulted in
the translation of all or part of the New Testament into the local vernacular. Then he discusses
the most noteworthy manuscripts of the version and the major printed editions. These discus-
sions include — as we would expect from Metzger — amazingly rich bibliographical information
on the latest scholarly advances in the field.1 Each section then closes with an analysis of the
linguistic and other problems facing the translator rendering the Greek New Testament into
that version. These linguistic sections have been contributed by leading specialists in the several
languages: Erroll Rhodes (Armenian), J. Martin Plumley (Coptic), Josef Hofmann (Ethiopic),
Sebastian Brock (Syriac), Maurice Briére (Georgian), George Friedrichsen (Gothic), Bonifatius
Fischer (Latin) and Horace Lunt (Slavonic).

Professor Metzger succeeds in being as objective, as up-to-date and as historically accurate
as possible. His own literary style is a delight to read. The book is no mere catalogue of events
and manuscripts. The contents are continually enlivened by illuminating sidelights and fasci-
nating facts drawn from the author’s prodigious knowledge and personal involvement in the
subject. Only occasionally are personal comments included, such as when the author (with
justification) bemoans the lack of an adequate printed edition of the Ethiopic version (p.231)
or of the Armenian (p. 171). Criticism is also infrequent, although Metzger does voice objec-
tion to the use of the Beuron numbers instead of the traditional sigla for the old Latin manu-
scripts in the Vetus Latina fascicles (p. 321). This is somewhat surprising insofar as Metzger in
his' A Textual Commentary on the Greek New Testament refers at I Cor. xiv. 19 to a variant
in the Book of Armagh (cited as itar in the apparatus of the companion text volume, UBS3)
and calls it it61, i.e. the Beuron number.

Much has been accomplished in recent years in the area of the ancient versions. Much
work remains. Metzger’s book enables us to see what has been achieved and indicates where
gaps in our knowledge still remain. The book should establish itself quickly as a worthy com-
panion to the author’s The Text of the New Testament, and as the standard reference tool on
the versions. Those readers who are tempted to delve deeper will be able to do so via the full
references, bibliographies and footnotes.

J. Keith Elliott, Leeds

roxaux lies royaux. S. 131 Z.32: statt Durchsiehen lies Durchziehen. S. 132 Z. 1: statt mit lies
mir. S. 155 Z. 14: statt Ijobs lies Ijob.

1 Sometimes these are not always consistent. Cf. p. 313 fn. 3 with p. 315 fn. 1 and see p. 223
fn. 1 which should read Botte and p. 382 fn. 5 which is inaccurate.



Rezensionen 361

Birger Gerhardsson, Die Anfinge der Evangelientradition. Wuppertal, R. Brockhaus, 1977.
69 S.
Was Gerhardsson iiber die Anfinge der Evangelientradition denkt, ist der Fachwelt aus seinen
Biichern «Memory and Manuscript» (1961, 2. Aufl. 1964) und «Tradition and Transmission in
Early Christianity» (1964) schon linger bekannt. Mit dem vorliegenden Biichlein werden Ger-
hardssons sich vor allem gegen die formgeschichtliche Arbeit richtende Hauptthesen nun leicht
modifiziert einem grosseren Publikum auf Deutsch zugéinglich. Sie lauten: — 1. Entstehung und
Uberlieferung der Evangelientradition seien in Analogie zur pharisdisch-rabbinischen Tradi-
tionsbewahrung und -technik zu sehen — der Einwand von Morton Smith und Jacob Neusner,
die Memorierungstechnik sei eine radikale Neuerung der Rabbinenschulen des 2. Jahrhunderts
gewesen und man wisse gar nicht, wie die Pharisder vor 70 n. Chr. ihre Tradition bewahrten,
hat Gerhardsson nicht iiberzeugt (S. 18 f.). — 2. «Historisch zu Recht» sei damit zu rechnen,
dass von «Jesu Unterricht» in Gleichnissen und Logien «eine ununterbrochene Linie zum
methodischen Uberliefern in der Urkirche fiihrt» (S. 54). Zunichst hitte Jesus die Texte «dem
Gedichtnis ergebener Jiinger ... eingeprigt» (S. 52). Dann hitten diese, allen voran die Zwolf,
«als Tradenten von dem, was Jesus gesagt und getan hatte, im Urchristentum eine autoritative
Stellung» besessen (S.36). — 3. Schliesslich seien «die Erzdhlungen iiber Jesus und auch die
Jesusworte . .. zwar im Urchristentum bearbeitet worden, aber das primére Streben war dabei,
diese besser zu verstehen.» Immerhin sei zu bedenken, «dass der irdische Jesus fiir sein Volk
ein Ritsel war — und in hohem Masse auch fiir seine Jiinger ... Erst nach Ostern meinten die
Jiinger, ein rechtes und klares Bild vom Geheimnis Jesu erhalten zu haben» (S. 63 £.).
Gerhardssons Thesen sind «rein profanhistorisch» gemeint (S.9) und entsprechend zu be-
urteilen. Wie die Formgeschichte setzt er voraus, die Evangelien seien 70-100 abgefasst, und
wie sie will Gerhardsson die Entstehung und Geschichte der Evangelientradition erhellen. Doch
im Unterschied zur Formgeschichte rdiumt er Ostern eine relativ geringe Bedeutung ein, wenn
er meint, entscheidend sei das Lehren Jesu und das Bewahren und Tradieren des Gelernten
durch Jesu Jiinger, Ostern jedoch lasse die Jiinger nur das Rétsel Jesu besser verstehen. — Ge-
gen diese Abwertung von Ostern spricht die Eigenart der Quellen, d. h. die Form der Evan-
gelien. Ihr wird die Annahme der Formgeschichte, die in den Evangelien enthaltene Jesus-
tradition sei vor allem durch Ostern und das Leben der nachdsterlichen Gemeinden geprigt,
historisch immer noch gerechter. Martin Rese, Miinster, Westf.

Werner Grimm, Weil Ich dich liebe. Die Verkiindigung Jesu und Deuterojesaja. = Arbeiten

zum N.T. und Judentum, hrsg. von O. Betz, 1. Bern, Lang, 1976. XI + 320 S. Fr. 38.—.

This very carefully written work has as its main concern the task of examining fundamentally
and exclusively — in the context of the synoptic tradition — the extent to which the prophecies
of ““‘deutero-Isaiah” have influenced the preaching of Jesus. Though aware of the fact that
Jesus knew of no such proto-, deutero- or trito-Isaiah distinctions, Grimm uses the term “‘deu-
tero-Isaiah” (and it will be so used herein) to refer primarily to those prophetic portions of
Isaiah which are grouped around the various “servant of Yahweh passages: in general, Is.
24-66; more particularly, Is. 35-61.

The point of departure for Grimm’s work is the words of Jesus in the synoptic gospels; and,
in so far as it is possible to determine, the author deals primarily with the ‘‘Jesusworte” that
represent the oldest form of the given tradition. Grimm’s analysis of the prescribed synoptic
logia is primarily for the purpose of determining whether and (if so) in what way Jesus as-
sumed the task of the Isaianic servant of God. In this context it may be noted from the outset
that Grimm rightly concludes that for Jesus the servant of God passages (including Is. 61:1f.)
and the prophecies in whose contexts they stand, constitute a unity and that it is out of that
unity that Jesus perceived his mission.

In the outworking of his stated task the author has discussed in a very informative way
many issues of current interest to New Testament study. Some of these include: (a) the in-
fluence of Isaiah 53 upon the earliest traditions about Jesus; (b) Jesus’ use of the Scriptures
- the questions of which texts and exegetical procedures he employed; (c) the nature of the



362 Rezensionen

authority which Jesus himself ascribed to the O.T. and, in particular, to Isaiah; (d) at the outset
of the study, the scholarly work done heretofore with regard to the influence of the Isaianic
servant passages upon the preaching of Jesus; and (e) the significance of the &lthon word
group (and its relationship to the “sending” word groups) vis-a-vis Jesus’ self-understanding
with respect to the Isaianic servant of Yahweh (particularly Is. 61).

The quality of Grimm’s work and the care and thoroughness with which he has under-
taken it are unmistakable. There are also, however, some negative features of his study that
must not be overlooked. While suggesting that Jesus’ ‘‘exegesis” retained some regard for
natural word sense and the given context, Grimm makes clear the fact that, although the theo-
logical intention of deutero-Isaiah is preserved, Jesus has transplanted the Isaianic message —
out of a sense of the presence of eschatological fulfillment in himself and his activities — into
a new historical situation (p. 308). That is of course quite true. Grimm has, however, wrongly
implied thereby that Jesus’ eschatological handling of deutero-Isaiah suggests a failure to ob-
serve properly the context and natural word sense. In this regard, it is not so much a question
of understanding and observing the natural word sense of the deutero-Isaianic text as it is the
application of that text. From this point of view it may be seen that Jesus’ use of deutero-
Isaiah is analogous to, and clearly falls within the Jewish exegetical tradition of, the raz-
pésher (‘‘this is that”) treatment of Scripture found at Qumran, and occasionally taken over
in the Urgemeinde (cf. Acts 2:16 f.). Not content to indicate in rabbinic fashion, by the use of
midrashic techniques, the mere relevance of certain deutero-Isaianic passages to his present
situation, Jesus (like Qumran and the teacher of righteousness) declared with charismatic and
eschatological authority, the now at last rightly interpreted (pesher) presence and fulfillment
of that which had been divinely and mysteriously spoken by the prophet (raz).

Grimm has in fact indicated a parallelism between the Auslegungstechnik of the Qumran
community and that of Jesus, but has concluded that the difference of opinion betwéen the
two with regard to the identity of the Messiah and/or Messianic community of the eschato-
logical age somehow obscures the parallelism of exegetical technique between them (p. 58).
No doubt the Qumran covenanters did not perceive Jesus as the one in whom the proper
eschatological interpretation and fulfillment of Scripture fell together (and vice versa), but the
similarity of exegetical technique between the two is nonetheless unmistakable. No amount of
difference, however great, in content (or intellectual verve and prophetic prowess) between
Jesus and Qumran with its teacher of righteousness can alter the similarity in this regard
(raz-pésher) of Auslegungstechnik between them.

It is at this point of placing Jesus within the context of the exegetical traditions of his
contemporaries that Grimm’s work has largely come to grief. He has not dealt, so it seems to
this reviewer, adequately enough — by way of comparison — with the historical traditions of
Jewish exegesis, rabbinic and Qumranian, within which Jesus’ own understanding of himself
and the message of Isaiah 24-66 were forged. Certainly the Master from Galilee was no formal
Jewish scholar, and to be sure the uniqueness of his understanding of the message of Isaiah
24-66 must be starkly underscored, but his use of rabbinic exegetical techniques (especially
gezérah shawah and qal wahomer — see e.g., Mk. 2:25-28) and, most characteristically, his
raz-pésher type of interpretation is unmistakable, and deserves therefore more extensive
treatment along the lines of Jewish exegetical traditions especially in a work of this sort.

In this connection it may be pointed out that Grimm seemingly displays some lack of
familiarity with rabbinic treatment of the Scriptures. He appears at one point to imply (p. 63)
that the rabbis had little or no regard for natural word sense or context. Though often as-
sumed, especially by Christian scholars, such is — in spite of their known methodological ex-
cuses and abuses — not generally or universally the case.!

1 R. Loewe, The ‘Plain” Meaning of Scriptures in Early Jewish Exegesis: Papers of the
Institute of Jewish Studies, London, 1, ed. by J. G. Weiss (1964), pp. 140-185; S. Lowy, Some
Aspects of Normative and Sectarian Interpretation of the Scriptures: Annual of Leeds Uni-
versity Oriental Society, 6 (1966-1968), pp. 98-163.



Rezensionen 363

It is perhaps Grimm’s failure with regard to the placing of Jesus’ exegetical “‘technique”
within the context of Jewish exegetical traditions that precipitates this reviewer’s final criticism.
Although Grimm has to a large extent done a commendable job with regard to Jesus’ use of
Is. 61 and his self-understanding vis-a-vis that figure, the author has failed to catch the cen-
tral feature of Jesus’ use of Is. 61:1f. — that is, Jesus’ pésher-like identification of himself as
the one who now proclaims the eschatologically final Year of Jubilee. The historically con-
temporary use of Is. 61 — especially in exegetical connection with the primary jubilee/sabbath
year passages of the O.T., Lev. 25 and Deut. 15 — as an eschatological commentary on the final
year of jubilee is clearly evidenced in 11 Q Melchizedek. Jesus’ application in Lk.4:21 of
Is. 61:1-2a, 58:6d (the latter verse linked midrashically to the Isaiah 61 reading on the basis
of the similar background - jubilee/sabbath year) of the two passages and the common use of
the key word aphesis to himself and his activity implies that he has understood the work of
the servant of Is. 61 in terms of the proclamation of the eschatological year of jubilee. It is
in fact the topic of jubilee that has shaped to a great extent Jesus’ understanding of himself
as the servant (prophet/Messiah) of Yahweh. While Grimm has worked diligently (and rightly)
to point out the influence of Is. 53 upon the work and person of Jesus, a fact greatly disputed
in recent years, he has missed what may be a very crucial link in the reconstruction of Jesus’
self-understanding vis-a-vis deutero-Isaiah, especially Is.53. That is, on the one hand, Jesus
has clearly understood his mission in terms of the role functions of the figure of Is. 61 (a fact
difficult to dispute given the pervasive use of Is.61:1f. in Mt. and Lk.), but the problem
therein for the modern observer is that the stated tasks of the servant of Is. 53 are so seem-
ingly disparate from those of the charismatic figure of Is. 61 that to claim Jesus’ assumption
of the role of the former only on the basis of his acceptance of the mission of the latter has
seemed presumptuous in the extreme. The new awareness, however, of Jesus’ understanding of
himself, on the basis of Is. 61, as the anointed proclaimer of the eschatological year of jubilee
provides — so it seems to this reviewer — a new basis for perceiving a connection between the
two figures and their role functions. The connection consists in the following facts: (1) the
proclamation of the sabbath and jubilee years was always associated historically and religiously
with the Great Day of Atonement, and (2) the central features of the proclamation of jubilee
may therefore be described as restoration and reconciliation (the key term being dphesis). The
middle term therefore between the seemingly disparate tasks of the figure(s) of Is. 53 and 61
is the forgiveness of sins. The servant who in Is. 53 is the “‘guilt offering”, the Righteous one
who by his self oblation justifies the many, is also the one who in Is. 61 (and 58:6) proclaims
“release” (4dphesis ““forgiveness”) to those in bondage.

The above criticisms should not be taken as a deterrent to the careful reading of Werner
Grimm’s fine piece of work. The author has in a balanced fashion and with meticulous care
grappled with certain very vital issues in N.T. research. His conclusions carry weight and must
be reckoned with by all who in the future seek to determine more exactly the relationship of
Jesus and his mission to the prophetic message of the servant of God passages in the book of
Isaiah. Robert B. Sloan, Roscoe,Texas

Marie-Louise Gubler, Die friihesten Deutungen des Todes Jesu. Eine motivgeschichtliche Dar-
" stellung aufgrund der neueren exegetischen Forschung. = Orbis bibl. et orient., 15. Freiburg,
Univ. Verl., & Gottingen, Vandenhoeck, 1977. XVI + 424 S.
Marie-Louise Gubler, die nach einem neutestamentlichen Erginzungsstudium bei Professor
Eduard Schweizer in Ziirich mit der vorliegenden Arbeit 1975 in Fribourg promoviert hat,
untersucht die vorpaulinischen und vorsynoptischen Interpretationen des Todes Jesu. Sie glie-
dert den Stoff nach vier Hauptmotiven, nicht chronologisch oder nach neutestamentlichen Ver-
fassern.
Kapitel 1 geht den Aussagen iiber Jesu Tod als gewaltsames Prophetengeschick (vor allem
in der Logienquelle) nach; Kapitel 2 untersucht die Deutungen der Passion als Leiden des Ge-
rechten; Kapitel 3 ist den soteriologischen Deutungen gewidmet; Kapitel 4 behandelt das



364 Rezensionen

Isaakopfer (agéda). Schliesslich stellt Kapitel 5 die theologische Bedeutung der frithen Inter-
pretationen des Todes Jesu heraus.

Die Verfasserin zeigt, wie alle alttestamentlich-jiidischen Deutungsmotive eine charakteri-
stische «Akzentuierung auf die Person Jesu hin» erhalten, wobei Tod und Auferstehung Jesu
selbst den Impuls zur eschatologischen und christologischen «Transformation» geben: Jesus ist
(1) der zu Israel gesandte prophetische Bote der Weisheit, aber zugleich der letzte, eschatolo-
gische Prophet; er ist (2) der leidende Gerechte, aber zugleich als der ausgelieferte Menschen-
sohn und gekreuzigte Messias der endzeitliche Reprisentant seines Volkes; er ist (3) der stell-
vertretend fiir Israel leidende und sithnende Gottesknecht, aber zugleich der sich liebend hin-
gebende, auf alle Menschen und eine neue Gemeinschaft hin offene Mirtyrer; er ist (4) der
Erfiiller der nicht vollzogenen Opferung Isaaks, aber zugleich Zeuge des frei schenkenden
Vaters.

Zusammenfassend ldsst sich im Hinblick auf die aktuelle theologische Diskussion festhal-
ten, dass die frithesten Deutungen des Todes Jesu iiber die zeichenhafte Solidaritit eines Men-
schen hinaus auf die personhafte Identifikation Gottes selbst mit der menschlichen Leidens-
geschichte hinweisen.

Die Autorin sieht ihre Dissertation trotz des sachbezogenen Aufbaus als Forschungsbericht,
da «sie auf der exegetischen Literatur der letzten 25 Jahre .. ., nicht aber auf eigenem Quellen-
studium beruht» (S.5). Vielleicht gerade deshalb stellt diese ausserordentlich umsichtige Ab-
handlung eine besonders wertvolle Orientierungshilfe auf einem Gebiet dar, das noch immer
voller Ritsel ist, obwohl es zu den Themen gehort, «die das Zentrum unseres christlichen
Glaubens direkt betreffen und bestimmen» (S. 1). Felix Christ, Bern

Wilhelm Egger, Frohbotschaft und Lehre, Die Sammelberichte des Wirkens Jesu im Markus-

evangelium. = Frankf. Theol. Stud., 19. Frankfurt, G. Knecht, 1976. VIII + 189 S. DM 37.-.
Der Verfasser hat es sich zum Ziel gesetzt, die Entstehung der Sammelberichte im Mark., ihre
theologische Aussage und ihre besondere Funktion im Aufbau des Evangeliums zu untersuchen
(S. 3). Unter Sammelberichten versteht er dabei «Erzihleinheiten, die mehreres zusammenfassen
und bestimmte Ziige des Wirkens Jesu verallgemeinern und als fiir ihn charakteristisch her-
vorheben» (S.1). Er findet insgesamt 13 solcher Sammelberichte im Mark.: 1,14 f.; 1,21f,;
1,32-34; 1,39; 1,45; 2,11f.; 2,13; 3,7-12; 4,1f.; 6,6b; 6,30-34; 6,53-56; 10,1. In diesen
Versen erkennt er die Kompositionstechnik des Mark. als «Mosaiksteintechnik»: Der Evange-
list habe als Redaktor kurze, fixe Elemente in verschiedener Weise zusammengefiigt. Zugleich
enthalten die Sammelberichte gehduft typisch markinische Ausdriicke und haben meist einen
dreiteiligen Aufbau, der bereits auf wesentliche Aussagen hinweist: Jesus ist auf dem Weg,
und immer wieder kommt er an einen bestimmten Ort, so dass darin «fast eine ‘Epiphanie’
Jesu» zu sehen ist (S. 38); jedesmal setzt sein Kommen grosse Volksmengen in Bewegung; fiir
dieses Volk wirkt Jesus, vor allem durch die Verkiindigung des Evangeliums und durch sein
Lehren.

Bei der FEinzeluntersuchung geht Egger jeweils so vor, dass er nach Struktur und Funktion
innerhalb des Evangeliums fragt, wie auch nach Tradition und Redaktion, und daraus die Fol-
gerungen fiir die Gesamtaussagen der Sammelberichte zieht. So kommt er zu dem Ergebnis,
dass der Evangelist wohl theologische Themen und literarische Motive aus Traditionen iiber
den irdischen Jesus aufnimmt und {iberkommene Fachausdriicke der Missionssprache verwen-
det, dies alles aber dann durch seine Kompositionstechnik in ein neues «Bezugssystem» stellt,
so dass die einzelnen Motive sich gegenseitig interpretieren (S. 157 £f.). Damit gelingt ihm eine
Entfaltung, Wiederholung und Verstirkung der Themen. Durch seine redaktionelle Arbeit
stellt er einen «Erzidhlzusammenhang» her, indem er durch die Sammelberichte «die Einzel-
perikopen zu einem einheitlichen Werk» verklammert. Dabei werden die «geographischen An-
gaben dem Fortschritt der christologischen Offenbarung untergeordnet». Die «Sinnspitze» des
so entstandenen Geschichtsverlaufes ist die Botschaft von Tod und Auferstehung Jesu (S. 160).
Damit erweist sich die «Geheimnistheorie» als das entscheidende «Formprinzip des MKEv»



Rezensionen 365

(S. 163). Die Sammelberichte haben ihre wesentliche Funktion in der Fortfithrung der «inneren
Handlung» des Evangeliums, die sich eben in der «Dialektik von Verborgenheit und Enthiil-
lung» zeigt. Nicht dem #usseren Verlauf des Wirkens Jesu gilt damit das Interesse des Markus,
sondern der «allmihlich sich in diesem Geschehen vollziehenden Offenbarung» (S. 161). Dieses
Gedankengefiige ist enthalten und zusammengefasst in dem Ausdruck euangélion, der vom
Verfasser interpretiert wird als «Frohbotschaft iiber Tod und Auferstehung Jesu Christi»
(S. 165).

Auffallend ist, dass der Verfasser die Lehrsummarien nicht ganz iiberzeugend mit diesen
Gedankengéngen in Einklang zu bringen vermag. Die Behauptung, dass im 1. Teil des Evan-
geliums die Lehrsummarien keine Inhaltsangabe bieten, gerit in Spannung zu der Feststellung,
dass Markus in den Sammelberichten «kein besonderes Interesse an der Heiltitigkeit Jesu»
zeigt (S. 159), die Wunder Jesu aber «als Inhalt der Lehre Jesu das machtvolle Anbrechen der
Gottesherrschaft angeben» (S. 149). Wenn das ganze Wirken Jesu von Markus als Verkiindi-
gung und Lehre verstanden wird, fragt es sich, ob es angemessen ist, diese Lehre nach dem
2. Teil des Evangeliums so betont als Lehre von Tod und Auferstehung zu beschreiben (vgl.
S. 167).

Die Verbindung beider Themen sicht Egger eben in dem Bezug auf Tod und Auferstehung:
«Verkiindigung der Frohbotschaft meint Interpretation des Wirkens Jesu im Lichte des Oster-
kerygmas; Lehre ist Enthiillung des Weges Jesu zu Tod und Auferstehung» (S.167). Von da
aus seien der Aufbau und die literarische Gestalt des Mark. zu erklédren.

Das Buch bringt eine ganze Reihe von guten Einzelbeobachtungen und zeichnet sich durch
ein reichhaltiges, konzentriert verarbeitetes Material aus. Seine Stirke liegt sicher in den struk-
turellen Ergebnissen und ihrem konsequenten Bezug auf das Geheimhaltungsmotiv. Nicht
ganz iiberzeugend ist die Zentralisierung auf das Thema «Tod und Auferstehung» hin, die
wohl schon von dem zu eng gefassten Evangeliumsbegriff herriihrt. Damit tritt die Gestalt des
irdischen Jesus zu sehr in den Hintergrund und bleibt sein «Lehren» zu farblos. Insgesamt aber
bietet die Untersuchung eine wesentliche Hilfe fiir das Verstandnis des Evangelisten Markus.

Evelin Albrecht, Wilhelmshaven

Pierre Gisel, Vérité et histoire. La théologie dans la modernité. Ernst Kddsemann. = Théologie

historique, 41. Paris, Ed. Beauchesne, & Genéve, Labor et Fides, 1977. 675 S. FFr. 96.—.
Das mit Begeisterung und Sachverstand geschriebene Erstlingswerk des jungen Extraordinarius
fiir moderne Theologie in Lausanne leistet mehr, als die sich in einem umfangreichen Reader
niedergeschlagene Eloquenz seines Verfassers vermuten lidsst. Die 1975 von der Theologischen
Fakultit in Genf angenommene Dissertation referiert und glossiert die wichtigsten Vertffent-
lichungen Ernst Kdsemanns. Erstmals wird versucht, das gesamte Schaffen des Tiibinger Neu-
testamentlers theologie- und geistesgeschichtlich zu orten. Der dreiteilige Titel markiert die
Thematik, in welche dieses eingefangen werden soll. Zugleich signalisiert er aber auch das ei-
gene Anliegen des Autors, das dieser mit Hilfe seiner eindringenden Kisemann-Interpretation
auf die Formel zu bringen bemiiht ist. Die Grundthese lautet: Biblische, hermeneutisch verant-
wortete Theologie macht keine metaphysischen, ontologischen Aussagen. Der als Heilsoffen-
barung verstandene Kreuzestod Jesu zeigt vielmehr an, dass theologische Wahrheit sich nur
dort verwirklicht, wo der Glaubende den Gehorsam Jesu in der ihn konkret fordernden, ge-
schichtlichen Situation zwischen Kreuz und Eschaton vollzieht. Vgl. dazu die abschliessenden
Thesen S. 655-669, z. B.: «En tant que passé, ’histoire évangélique préserve I’extra nos dont la
foi vit mais qu’elle ne saurait s’incorporer.» «Avec la tradition aristolicienne et contre la mo-
dernité cartésienne la théologie comprend la positivité comme unité de I'étre et du sens.» «La
théologie lutte au ceeur de la modernité contre les dieux de la modernité.» Diese fundamentale
Frage nach dem Selbstverstindnis der Theologie durchdringt und verklammert das ganze Buch
und schenkt ihm sowohl in der Disposition wie in der Darlegung der FEinzelheiten eine klare
Aussere und innere Geschlossenheit.

In vier Durchgingen behandeln die Kapitel 1-4 die grossen Themen Kisemanns: seine
historische Riickfrage nach dem irdischen Jesus in ihrer Bedeutung fiir ein modernes Verstiand-



366 Rezensionen

nis des Glaubens; sein Ringen um die Mitte der Schrift als Frage nach dem Kanon im Kanon;
seine Distanzierung vom Existentialismus mit Hilfe seiner Frage nach der theologischen Rele-
vanz der apokalyptischen Aussagen; sein Verstindnis der von Paulus bezeugten Rechtfertigung
des Gottlosen. Obwohl sich der Verfasser grosse Miihe gibt, sich durch den polemischen Stil
seines Gewidhrmannes nicht verfiihren zu lassen, so bleibt doch zu fragen, ob er bei der Ab-
hebung von Rudolf Bultmann, besonders aber von Ernst Fuchs und Gerhard Ebeling, den Ver-
haltnissen gerecht wird. Kapitel 5 beschiftigt sich mit der forschungsgeschichtlichen Einord-
nung. Interessant ist dabei die Zuordnung Kasemanns zur Personlichkeit und zum Werk des
kongenialen Adolf Schlatter, iiberraschend auch die Betonung einer tiefwirkenden Beeinflus-
sung Kédsemanns durch seinen, heute nur zu gerne vergessenen Lehrer Erik Peterson in Bonn.
Beide Beziehungen verdienten wohl eine gesonderte Untersuchung. In den Kapiteln 6 und 7
verdichten sich die bei der Analyse Kisemanns gewonnenen Einsichten zu einem eigenen syste-
matischen Entwurf, vorerst zur grundsitzlichen Abgrenzung eines Feldes, innerhalb dessen
heute der Gottesbegriff neu zu fassen ist, darauf zur Bestimmung der Theologie als einer
Theorie innerhalb eines heute propagandierten Wissenschaftsverstiandnisses.

So vermittelt das Buch nicht nur einen exemplarischen Ausschnitt aus der neutestament-
lichen Forschung der jiingsten Vergangenheit im Blick auf ihren Beitrag zur theologischen
Systematik, sondern auch eine unterhaltsame, weil mit Geist und Pfiff geschriebene Einfiih-
rung in die theologische Problematik der Gegenwart. Wahrscheinlich aber steckt mehr drin:
ein verheissungsvoller Beitrag aus der Reihe einer neuen Generation, die sich mit starken
Kriften anschickt, eine «Nouvelle Théologie Romande» ins Leben zu rufen.

Victor Hasler, Bern

Christine Mohrmann, Etudes sur le latin des chrétiens. 4. Latin chrétien et latin médiéval.
= Storia e Letteratura. Raccolta di Studi e Testi, 143. Rom, Edizioni di Storia e Letteratura,
1977. 444 S. L. 20.000.

Dieser 4. Band ist aus zwei Griinden mehr als nur ein weiterer Band von «Gesammelten Auf-

siatzen» der berithmten holldndischen Philologin.

Erstens ist die Spannweite der behandelten Gegenstinde besonders gross und besonders
interessant. Da gibt es eine Abteilung von Arbeiten iiber das dlteste Monchtum, mit einem
bisher unverdffentlichten Artikel iiber «Résistance et assimilation du monachism ancien a la
civilisation antique», ferner eine Vortragsreihe iiber das Latein von Sankt Patrick. Man ist
auch dankbar, den wichtigen Beitrag von Frl. Mohrmann zum Osterstreit im 2. Jahrhundert in
diesem Band abgedruckt zu finden sowie den unverdffentlichten Vortrag «Episkopos — Specula-
tor», den sie am Patristiker-Kongress 1967 in Oxford gehalten hat. Auch die Studie iiber «Les
dénominations de 1'Eglise en tant qu’édifice en grec et en latin au cours des premiers siécles
chrétiens» ist recht interessant.

Die zweite Besonderheit des neuen Bandes besteht darin, dass in ihm Rechenschaft abge-
legt wird iiber das Programm der Nijmegen-Schule. Das kommt darin zum Ausdruck, dass die
Gelehrte ihre Antritts- und Abschiedsvorlesungen in Utrecht, Amsterdam und Nijmegen in
diesem Band vereinigt hat, was dem Leser erlaubt, die Kontinuitit, aber auch die Entwicklung
ihrer Grundkonzeption von der christlichen «Sondersprache» wihrend der 35 Jahre ihrer Lehr-
titigkeit (1938-1974) zu verfolgen. Zudem ist die Programmschrift der Nijmegen-Schule, die
aus der Feder von Jos. Schrijnen stammende Arbeit «Charakteristik des altchristlichen Latein»
(erschienen 1933 als 1. Heft der Reihe «Latinitas Christianorum Primaeva», schon ldngst ver-
griffen), im Anhang abgedruckt, und Frl. Mohrmann kommentiert sie in einem Originalbeitrag,
«Nach vierzig Jahren», in dem sie Riickschau hilt auf die in Nijmegen unter ihrer Leitung
seither auf diesem Gebiet geleisteten Arbeit und verzeichnet, wo und wie das urspriingliche
Programm weitergefiihrt und abgewandelt worden ist.

Dem Band sind die Bibliographie der Arbeiten von Frl. Mohrmann fiir die Jahre 1957-1976
(als Erginzung zur Bibliographie 1928-1956, die im 1.Band der «Etudes sur le latin des
chrétiens» 1958 veroffentlicht wurde) sowie ausfiihrliche Register beigegeben.

Willy Rordorf, Neuchitel



Rezensionen 367

Gerhard Ebeling, Lutherstudien, Disputatio de homine, 1: Text und Traditionshintergrund.

Tiibingen, J. C. B. Mohr, 1977. XIV + 225 S. DM 69.—.

«Hominem iustificari fide», «dass der Mensch durch Glauben gerechtfertigt werde», ist im
Anschluss an Rom. 3, 28 die erschopfende Definition, in der Luthers Disputation «De homine»
kulminiert. Damit ist der Anspruch verbunden, theologisch zu erfassen, was philosophisch in
der Bestimmung des Menschseins nicht mehr fassbar ist, nimlich das Woher und Wohin des
Menschen.

Auf die neuere evangelische Anthropologie oder Ethik hat dieser Text und vor allem diese
These praktisch keine Auswirkung gehabt.l Dies ist schade, weil die 19 Thesen zur philoso-
phischen und 21 Thesen zur theologischen Definition des Menschen genau auf das heute so
umstrittene Gebiet der Begegnung von Theologie und Humanwissenschaften treffen. Ohne die
Fihigkeit, Herrlichkeit, ja Gottlichkeit (sol et numen quoddam) der Vernunft zu bestreiten,
gilt fiir Luther: «Die Theologie hingegen definiert aus der Fiille ihrer Weisheit den ganzen und
vollkommenen Menschen», ndmlich als «pura materia Dei ad futurae formae suae vitam.»
Dass diese Disputation, bereits in Band 1 der Luther-Studien angekiindigt, durch die Verdéffent-
lichung Ebelings ins Blickfeld heutiger Theologie geriickt wird, ist also nicht nur von histori-
scher, sondern von grundsitzlicher theologischer Bedeutung. Dass ausgerechnet diesem Text
mit seinen vierzig kurzen Thesen ein auf drei Binde berechnetes Kommentarwerk gewidmet
wird, mag zunichst iiberraschen; der Inhalt ist zweifellos iiberraschend.

Der vorliegende erste Band enthdlt im ersten Teil eine sorgfiltig neu kollationierte Text-
ausgabe mit Ubersetzung der Thesen, dazu eine Untersuchung von Aufbau und Gedanken-
gang. Die Fragmente aus der Disputationsnachschrift wurden leider nicht mehr iibersetzt. Fiir
die Datierung der Disputation auf den 14. 1. 1536 ergibt sich eine neue Bestitigung durch den
Hinweis auf eine unmittelbare Beriihrung mit Luthers Genesisvorlesung und die Vermutung,
dass die Thesen als Ubungsdisputation bei der Fortsetzung der unterbrochenen Vorlesung ge-
dient haben. Das wire zugleich eine Erkldrung fiir die Verbindung von Schopfungslehre und
Rechtfertigung im Thema.

Der zweite, erheblich umfangreichere Teil des Bandes erschliesst den Traditionshintergrund
der anthropologischen Grundbestimmung des Menschen als «animal rationale, sensitivum,
corporeum», von der auch Luther ausgeht. Was unscheinbar im Dienst einer Kommentierung
von Luthers Thesen steht, ist eine faszinierende Materialsammlung und umsichtige Analyse zur
Tradition der aristotelischen Anthropologie. Die Definition des Menschen ist der Sonderfall,
in dem das Definierte mit dem Definierenden identisch ist. Daher verfolgt Ebeling zuerst den
Zusammenhang des logischen und des anthropologischen Definitionsproblems. Darauf werden
die beiden Themenkreise aufgenommen, auf die sich die Begegnung von Philosophie und Theo-
logie konzentriert, nimlich die Bestimmung der «anima» und die vielfach umstrittene Frage
nach der Einheit des Menschen (forma substantialis).

Von dem Zusammenhang der Anthropologie mit der Logik fillt ein Licht auf den Wirk-
lichkeitsbezug zumal der mittelalterlichen Theologie. Fiir das Verstindnis von Luthers Thesen
zeichnet sich auf dem Hintergrund der Tradition bereits der von ihm eingeschlagene andere
Weg ab, auf dem die herkommliche Dialektik von Theologie und Philosophie in eine Kom-
plementaritit iiberfiihrt wird. Fiir das Verhiltnis von Humanwissenschaften und Theologie
werden auf diese Weise eindeutig Recht und Grenze bestimmt.

In den beiden ausstehenden Binden sollen die philosophischen und dann die theologischen
Thesen fortlaufend kommentiert werden. Lohn der Miihe einer solchen entsagungsvollen Kon-
zentration auf den kleinen, doch so gewichtigen Text wire es, wenn die daraus gewonnenen
theologischen Einsichten auch fiir uns heute zu neuer Einsicht fithren wiirden. Die sachliche
Bedeutung dieser historischen Untersuchung liegt in der Systematik sowie durchaus in der
praktischen Theologie.

Reinhard Slenczka, Heidelberg

1 Man vergleiche z. B. E. Brunner, Der Mensch im Widerspruch (19654), S.242, A. 1. Eine
Ausnahme, wenngleich ohne zureichende Auswertung, ist E. Wolf, Sozialethik (1975), S. 19 ff.



368 Rezensionen

Friedrich Wilhelm Kantzenbach, Programme der Theologie. Denker, Schulen, Wirkungen von

Schleiermacher bis Moltmann. Miinchen, Claudius Verlag, 1978. 343 S. DM 22.80.

Neben Barths monumentaler Theologiegeschichte des 19. Jahrhunderts und Zahrnts «Sache mit
Gott» in unserer Zeit besitzen wir nun das vorliegende Werk Kantzenbachs. Es folgt in der
Darstellungsmethode jenem ersten Modell und besitzt die fiir Anfinger oder Nicht-Spezialisten
wichtigen Vorziige des zweiten, erfasst aber beide Jahrhunderte zusammen. Von Schleiermacher
bis Moltmann: In 25 Kleinmonographien werden die hervorstechendsten Reprasentanten der
deutschen, vornehmlich lutherischen Theologie dargestellt (z. B. RGhr, Bretschneider, Strauss,
Vilmar, Rothe, Ritschl, Overbeck, Kidhler, Troeltsch, Schweitzer, Otto, Bultmann, Bonhoeffer,
Tillich, Pannenberg). Dabei erliegt der Autor nicht der Versuchung, jeweilen das Gesamtwerk
resiimieren zu wollen. Er stiitzt sich oft auf ausgewéhlte, kleinere Schriften und kann gerade
so das Programm und die Grundabsicht des jeweiligen Theologen kenntlich machen und tref-
fend charakterisieren. Er wiederholt auch nicht die klassischen, nunmehr etwas ausgeleierten
Schemata (spekulative, historische, konservative, vermittelnde Theologie), sondern lésst jede
Gestalt fiir sich zu Wort kommen, ohne dass knappe Andeutungen von Verbindungen nach
riickwirts und nach vorwirts entfallen miissten. Andererseits werden die Leser die optischen
Erleichterungen zur Erkennung von Sachschwerpunkten und Belegen aus Quellen zu schitzen
wissen (obwohl hier ein mehreres hitte getan werden konnen) und sich iiber den gut lesbaren,
doch nie ins Unwissenschaftliche absinkenden Stil freuen.

Ein derartiges Buch war sicher fillig. Es wird vielen helfen, eine Ubersicht zu gewinnen
und sich zwecks Weiterarbeit in die komplexen Zusammenhinge einfithren zu lassen. Die Ur-
teile der Kenner werden sicher im einzelnen auseinandergehen. Dem Rezensenten hat insge-
samt die Prasentation der Theologen unseres Jahrhunderts fast besser gefallen als diejenige
ihrer Viter und Grossviter; die Abschnitte iiber Barth oder Ebeling scheinen besonders gelun-
gen. Doch sind auch die Ausfithrungen iiber von Hofmann oder iiber Herrmann sehr einleuch-
tend und z.T. neu. Bei Harnack vermerkt man mit Genugtuung, dass Kantzenbach mit gingigen
Klischeevorstellungen aufriaumt. Bei Schleiermacher, dem der Autor eine #hnlich fundamen-
tale Stellung einrdumt, wie Barth es tat, mag man bedauern, dass wesentlich nur die «Reden»
in den Blick kommen.

Damit sind wir aber schon bei einigen kritischen Anmerkungen. Es iiberrascht einigermas-
sen, dass der Verfasser von «Christentum in der Gesellschaft» in dieses «theologische Seiten-
stiick» (so der Klappentext) insgesamt nicht mehr von seinen sozialwissenschaftlichen Erkennt-
nissen hat einfliessen lassen, will er doch erkldrterweise nicht als Dogmatiker, sondern als
Kirchenhistoriker Theologiegeschichte treiben (Vorwort). Hiétte er seine Portréts jeweilen in
politisch-soziale und ideologische Zusammenhénge hineingestellt (z. B. bei Harnack), so wire
eine wirkliche Alternative zu den existierenden Darstellungen entstanden. Wichtiger ist eine
zweite Bemerkung: Konnen wir es uns heute leisten, die Geschichte der Theologie weiterhin
so eingeengt auf den deutschen Raum zu sehen, als ob es nirgendwo sonst Nachdenken iiber
die christliche Botschaft gegeben habe oder gibe? Hitten nicht beispielsweise Vinet oder Saba-
tier, ein oder zwei filhrende Vertreter aus dem angelsidchsischen Raum, vielleicht auch ein
Katholik wie Rahner der Erwidhnung verdient (abgesehen davon, dass manche auch bei der
jetzigen Auswahl Wesentliches vermissen werden, z.B. Biedermann oder Blumhardt). Diese
unokumenische Methode sollte endlich auch aus dem akademischen Bereich verschwinden.
Schliesslich ist es nicht so sicher, dass die Vielzahl der theologischen Entwiirfe und Schulen
nach Lektiire dieses Buches nicht mehr verwirrend wirken muss ... Moglicherweise wire ver-
mehrte Anstrengung hilfreich, gemeinsame Ausgangs- und Ansatzpunkte in ihrer Aufficherung,
Entwicklung und Transformierung aufzuzeigen. Historiker und Systematiker (und Okumeni-
ker) haben dazu einander notig.

Bei weiteren Auflagen wire eine konsequentere Zitationsweise (Fundorte, Seitenzahlen)
wiinschbar, ebenso vielleicht eine knappe Einfiihrung in die Interpretationsprobleme oder -vor-
schlige (wie bei Schleiermacher). Dann wiirde das grosse Werk Kantzenbachs iiber seine jetzi-
gen besonderen Vorziige hinaus noch an Klarheit und Brauchbarkeit gewinnen.

Klauspeter Blaser, Lausanne



Rezensionen 369

Rudolf Wehrli, Alter und Tod des Christentums bei Franz Overbeck. Ziirich, Theol. Verl.,

1977. 263 S. Fr. 25.—. ‘

Das Interesse an Franz Overbeck, dem eigentiimlichen und einsamen Basler Kritiker von
Christentum und Theologie, scheint im Steigen begriffen zu sein. Seitdem E. Stachelin (nicht,
wie S.10 und 237 geschrieben, Stidhelin) und M. Tetz den Nachlass Overbecks neu geordnet
und 1962 die beiden Binde «Overbeckiana» veroffentlicht haben, kann es leichter und zuver-
lassiger befriedigt werden als bisher. Davon profitieren mehrere Arbeiten der letzten Jahre,
nicht zuletzt die vorliegende, eine Ziircher Dissertation aus der Schule von W. Bernet.

In ihrem ersten Teil (S. 14-64) gibt sie eine instruktive Ubersicht iiber die bisherige Over-
beck-Literatur und die Missverstindnisse, die sie enthilt. Vieles davon ist allgemein bekannt,
und etwa mit der Abwertung der «Weimarer» gegeniiber der «Basler Tradition» werden heute —
gliicklicherweise — ldngst offene Tiiren eingerannt. Fiir das Verstindnis der folgenden Haupt-
teile ist manches in dieser Ubersicht nicht erforderlich, wihrend ein richtiger «Forschungsbe-
richt» in Darstellung und Kritik, wenn er die vertretenen Positionen wirklich gerecht wiirdigen
wollte, eine Sache fiir sich wire und erheblich mehr Platz beanspruchen miisste.

Die eigentliche Untersuchung verfolgt im wesentlichen zwei miteinander zusammenhin-
gende Ziele. Das eine betrifft Overbecks geistige Biographie, das zweite das Grundthema seiner
ganzen Arbeit.

Gegen die Meinung, Overbeck sei durch die Begegnung mit Nietzsche dem Christentum
und der Theologie entfremdet worden und diese Entfremdung habe erst im Alter ihre eigent-
liche Schirfe angenommen, wird mit beachtenswerten Griinden die These verfochten, ein der-
artiger Bruch liege nicht vor, vielmehr sei Overbecks Entwicklung in dieser Hinsicht kontinuier-
lich gewesen. Overbeck und Nietzsche hitten von vornherein dhnliche Auffassungen gehabt,
und Overbeck miisse durchaus selbstindig, aus sich heraus verstanden werden, Bereits seine
frilhesten Ausserungen enthielten programmatisch die Grundgedanken der spiteren Zeit
(S. 65-102).

Ein kurzer Abschnitt iiber die Rolle der historisch-kritischen Methode bei Overbeck (S. 103-
107) leitet iiber zur Behandlung der Hauptfrage nach Overbecks Grundthema, der gut die
Hilfte der Arbeit gewidmet ist (S. 108-236).

Den Ausgangspunkt bildet K. Lowiths Satz, wonach Overbecks «letzte Absicht der wissen-
schaftliche Nachweis des ‘finis christianismi’ am modernen Christentum war» (S. 63 f.). Dieser
Satz lisst sich in der Tat mit Ausserungen Overbecks mannigfach belegen und nach mehreren
Richtungen ausfiihren. Das geschieht in der vorliegenden Arbeit unter reichlicher und geschick-
ter Heranziehung nicht nur des gedruckten Materials, sondern auch des ungedruckten, nament-
lich aus den «Kollektaneen» des Nachlasses. Dabei wird die Absicht verfolgt, den Nachweis
des finis christianismi «aus Overbecks Papieren und mit seinen Intentionen zu erbringen, nach-
dem er ihn selbst nicht mehr hat erbringen kdonnen» (S. 192): ein hoher Anspruch, wenn damit
nicht einfach die Zusammenstellung der einzelnen Ausserungen Overbecks unter sachlichen
Gesichtspunkten gemeint sein sollte.

Zweifellos geht der Verfasser iiber Overbeck hinaus, wenn er seine Arbeit weiter als den
Versuch versteht, Overbecks «Negativitdt> «als mogliches Fundament einer Theologie, die
jede herkommliche Theologie hinter sich liesse, aufzufassen, das heisst wiederum, sie als Basis
einer moglichen Metatheologie zu verstehen» (S. 50, vgl. S. 58 f. u. 6.). Der Rezensent gesteht,
dass ihm vom Inhalt dieser Metatheologie anhand der vorliegenden Dissertation nur wenig
deutlich geworden ist, was er besonders bedauert, da deren Verfasser an einer anderen Arbeit
bemingelt, dass sie «offenlésst, welche Implikationen Overbecks These vom finis christianismi
fiir die heutige Auseinandersetzung mit christlicher Theologie hat» (S.13 Anm. 11, vgl. auch
den Schluss des ersten Absatzes im Vorwort). Wenn diese Metatheologie die Sicht Overbecks
von Christentum und Theologie als richtig iibernimmt, dann sollte sie zeigen, inwiefern das,
was Overbeck iiber die vorgestrige Gestalt dieser Grossen gesagt hat, auch fiir die gestrige und
die heutige gilt. Ist etwa die Theologie Karl Barths nichts anderes als die Theologie, die Over-
beck als die Theologie seiner Zeit vor Augen hatte? Diese Frage scheint mir fiir das Ziel der
Arbeit interessanter als die anfangs (S. 44 ff.) erorterte, ob Barth seinerzeit Overbeck richtig



370 Rezensionen

verstanden hat oder nicht; gewiss hat er es nicht. Der Verfasser lehnt es ab, Overbeck in der
«schlichten Alternative Glaube-Unglaube» zu sehen (S. 40 u. 3.), obwohl Overbeck sich iiber
seine Haltung in dieser Alternative wiederholt klar gedussert hat. Theologie aufgrund dieser
Haltung und also Theologie, die ihren Gegenstand verloren hat, ist eine traurige Sache, und
das muss doch wohl auch fiir alle Metatheologie gelten.

So definiert die vorliegende Arbeit denn auch die Metatheologie mit einem heute modernen
Wort als «Trauerarbeit» (S. 204, 229 ff.), wozu man freilich fragen mochte: Legitimiert die Aus-
filhrung von Trauerarbeit die Existenz einer ganzen Wissenschaft und einer dazugehdrigen
Fakultit, die zudem auch noch theologisch und nicht metatheologisch heissen, womit ihr Auf-
trag klar definiert ist? Was Overbeck betrifft, so versucht die Arbeit ihn psychologisch mit
Freudschen Kategorien aus der Spannung zwischen Trauer und Melancholie zu verstehen
(S. 216 ff.). Wieweit die aus den Aufzeichnungen dafiir beigebrachten Symptome eine derartige
Diagnose erlauben, kann der Rezensent nicht beurteilen. Das «Ritsel Overbeck» iiberzeugend
zu 16sen, soweit man das iiberhaupt kann (und darf), wird noch eine umfassende, ebenso sach-
kundige wie entsagungsvolle Bemiihung erfordern. Die vorliegende Arbeit geht, indem sie einen
zentralen Gesichtspunkt ccharf beleuchtet, einen Schritt auf dem Wege dorthin.

Rudolf Smend, Gottingen

Karl Barth, Ethik Il. Vorlesung Miinster Wintersemester 1928/29, wiederholt in Bonn, Winter-
semester 1930/31. Hrsg. von Dietrich Braun. = K. Barth, Gesamtausgabe, II. Akademische
Werke, 10. Ziirich, Theol. Verlag, 1978. XI + 504 S. Fr. 54.—.

Der 2. Teil der Ethik-Vorlesung, gehalten im Wintersemester 1928/29 in Miinster, im Winter-

semester 1930/31 in Bonn, mit nur einer wesentlichen Anderung wiederholt, beinhaltet die Ver-

sohnungs- und Erlésungsethik. Sie ist von hidchster Bedeutung, denn sie stellt die einzige, fer-
tiggestellte Fassung dieser Teile der Ethik dar. Liegt die Allgemeine Ethik in Die kirchliche

Dogmatik, 2,2 (31948), die Schopfungsethik in Die kirchliche Dogmatik, 3,4 (1951) in ihrer

abschliessenden Gestalt vor, gibt es von der Versohnungsethik nur Fragmente, Die kirchliche

Dogmatik, 4, 4 (1967) und Ethik I (1973)1, von der Erlosungsethik iiberhaupt nichts.

Die Versohnungsethik handelt von Gottes Gebot, das den gerichteten und begnadeten Men-
schen im konkreten Anspruch des Mitmenschen trifft. Nach dem Grundsatzparagraphen folgen
drei weitere: Autoritit (mit den Abschnitten Erziehung, Recht und Sitte), Demut (Opfer,
Dienst, Kirche und Staat) und Liebe. Die Erlosungsethik, mit knapp 100 Seiten weniger als
ein Viertel der Vorlesung, redet vom Gebot Gottes, das den Menschen als Kind und Erbe des
ewigen Lebens anredet auf seine Zukunft hin. Die Uberschriften der einzelnen Paragraphen
lauten: Gewissen, Dankbarkeit (hier kommen Kunst und Humor zu ihrem Recht) und Hoff-
nung.

Die Vorlesung ist wesentlich bestimmt von der Auseinandersetzung mit Gogarten, und sie
liegt zeitlich vor dem Kirchenkampf. So ist es zu verstehen, dass vieles, was hier gesagt wor-
den ist, spiter anders gesagt wurde und gesagt werden musste. Zeigt der Vergleich des 1. Teils
der Ethik-Vorlesung mit den entsprechenden Partien der Kirchlichen Dogmatik weithin Kon-
tinuitit trotz aller Unterschiede, kommt es sogar zu nahezu wortlicher Ubernahme einer
Passage, ist eine solche Kontinuitdt hier so gut wie nicht feststellbar. Nehmen wir nun zum Ver-
gleich die vorhandenen Fragmente zur Versohnungsethik in der Kirchlichen Dogmatik, beden-
ken wir iiberdies, dass Barth noch in den letzten Jahren an eine so einschneidende Uberarbei-
tung dachte, dass die Herausgeber H. A. Drewes und E. Jiingel dabei an die Uberarbeitungen
des Romerbrief-Kommentars und des 1. Bandes der Dogmatik denken, dann ist die Frage zu
stellen, ob nicht mehr als nur historische Ereignisse die fehlende Kontinuitéit begriindet.

Barth war sehr darum bemiiht, die Siindhaftigkeit des Menschen ernst zu nehmen. Zur Zeit
der Vorlesung schreibt er iiber Thomas: «...dass er nicht gewusst hat, dass der Mensch ein
Schiicher ist» (Barth-Thurneysen Briefwechsel 2, S. 638). Das zeigt sich auch auf jeder Seite
dieser Vorlesung. Wenn Barth nun in heute erstaunlich autoritirer Weise von Erziehung redet,

1 Theol. Zeits, 31 (1975), S. 53 f.



Rezensionen 371

so mag das einfach daran liegen, dass er die moderne Pidagogik noch nicht kennengelernt hat.
Wenn er aber von Kirche und Staat ausgerechnet unter der Uberschrift «Demut» redet, wenn
es dann heisst, dass «die konkrete, sichtbare Gottesordnung, in der der Mensch in diesem
neuen Bund gehorsam ist, in der er also in der Demut steht und also sein Opfer (!) bringt und
also Busse tut und Dienst leistet — diese Ordnung ist aber die Doppelordnung der Kirche und
des Staates» (S. 325), wenn er dann schliesslich, offenbar um den Staat wirklich der Herrschaft
Gottes zu unterstellen, das Verhiltnis von Kirche und Staat in Exegese der Zwei-Schwerter-
Theorie von Bonifatius VIII. darstellt, ist man einigermassen verwundert. Offenbar hat er das
traditionelle lutherische Ordnungsdenken noch nicht iiberwunden, offenbar aber gelang ihm
auch die Uberwindung nicht endgiiltig in der Kirchlichen Dogmatik, wie die Uberarbeitungen
zeigen. So wire dann zu fragen: Wieso kommt es, dass Barth dann, wenn er im Bereich der
Ethik die menschliche Siindhaftigkeit ernst nehmen will, offenbar in Schwierigkeiten geridt und
dass dann so wenig vom «Triumph der Gnade» oder dem «Humanismus Gottes» zu merken ist?
Wieder im Blick auf die Fragmenthaftigkeit von Die kirchliche Dogmatik 4, 4 wire dann zu
fragen, ob dieses Monumentalwerk der Kirchlichen Dogmatik vielleicht auch deswegen ein
unvollendetes bleiben musste, weil Barth hier an eine uniiberwindliche Grenze gestossen ist.
Wie auch immer: dieser Teil der Ethik-Vorlesung wird von dem Verstindnis der Theologie
Barths, insbesonders der Anthropologie, der Harmotologie und der politischen Ethik zu einem
Schliisselwerk werden.

Johannes Dantine, Wien

Thomas F. Torrance, Space, Time and Resurrection. Edinburgh, The Handsel Press, 1976.

xiii + 196 S. £ 5.00.

In diesem Buch, das seinem Kollegen James S. Stewart gewidmet ist, will Torrance, der von
Karl Barth nicht unbeeinflusst, aber auch nicht abhingig ist, eine theologische Entfaltung der
Auferstehung und Himmelfahrt Christi geben, wie sie aus den Lehrveranstaltungen des Ver-
fassers an der Universitit Edinburgh hervorging (S. xii). Wie die Umschlaganzeige erklirt, ist
dieses Buch fiir Laien gedacht, um ihren Glauben zu stirken, wiewohl Theologiestudenten vom
Leserkreis nicht ausgeschlossen sind. Es will daher ein intensives Studium der Christologie und
Soteriologie nicht ersetzen. Nach einer ausfilhrlichen Einleitung, in der er seine theologische
Position absteckt, widmet sich Torrance in acht Kapiteln seinem Thema. Die Kapitel sind
betitelt: Der biblische Begriff der Auferstehung, Die Auferstehung und die Person Christi, Die
Auferstehung und das VersShnungswerk Christi, Die Natur des Auferstehungsereignisses, Die
Himmelfahrt Christi, Die Natur des Himmelfahrtereignisses, Die Himmelfahrt und die Parusie
Christi, Der Herr von Raum und Zeit.

Torrance versichert uns, dass er sich nicht dafiir entschuldigt, die gottliche Offenbarung
ernst zu nehmen (S. 1). Auch findet er es widerspriichlich, eine deistische Trennung von Gott
und Welt durchzufiihren, die einerseits die Existenz Gottes voraussetzt, aber gleichzeitig an-
nimmt, dass Gott von der Welt vollig abgesetzt und unerkennbar ist. Statt dessen versucht Tor-
rance, die Bibel im Lichte des Logos der Selbstoffenbarung Gottes zu interpretieren. Die Auf-
erstehung, versichert uns Torrance, wie sie sich in der Bibel bezeugt, ist ohne Parallelen in
anderen Religionen, denn sie hat nichts zu tun mit sterbenden und auferstehenden Gottern
oder der kosmischen Wiedergeburt. Nach dem Neuen Testament ist die Auferstehung ein iiber-
natiirliches und wunderhaftes Ereignis, das von seiten einer menschlichen Urheberschaft oder
eines natiirlichen Prozesses unerkldrbar ist. Es kann nur mit einem Akt Gottes in der Schop-
fung oder der Inkarnation verglichen werden (S. 32). Ehe Torrance die Auferstehung in ihrer
Bedeutung auf die Inkarnation und Schopfung auszieht, unterwirft er die neutestamentlichen
Termini, die die Auferstehung umschreiben, einer griindlichen Wortanalyse. Dann bedenkt er
die Auferstehung im Zusammenhang des Christusereignisses und kommt zu dem Schluss, dass
im Neuen Testament die Kreuzigung nirgends allein beschrieben, sondern immer im Zusam-
menhang der Auferstehung gesehen wird, die ihre wahre Bedeutung enthiillt (S. 48). Gegen
jeden Doketismus betont Torrance, dass immer der ganze Jesus Christus Inhalt der Auferste-
hung ist, denn sein Leben, von Geburt bis Auferstehung, bildet eine unaufldsbare Einheit



372 Rezensionen

(S. 60). Ihm liegt daran, die Objektivitdt der Auferstehung zu behaupten, die ebensowenig wie
der historische Jesus von den Raum- und Zeitkategorien unserer Welt abgetrennt werden
kann (S. 172).

Torrance betont besonders, dass die Auferstehung Jesu ein Ereignis ist, «das sich in der
Geschichte ereignet in Kontinuitdt mit dem lebendigen Geschehen der ganzen historischen
Existenz Jesu. Doch als ein Ereignis der erfiillten Erlosung bringt die Auferstehung eine neue
Schopfung hervor jenseits der verginglichen Prozesse dieser Welt, auf der anderen Seite des
Vergehens und des Todes und auf der anderen Seite des Gerichts, in der Fiille einer neuen
Welt und einer neuen Ordnung der Dinge» (S. 86). Die Auferstehung Christi ist damit das zen-
trale Ereignis, das Gericht, Wiederkunft, Schopfung, Neuschopfung und auch die Sakraments-
lehre bestimmt. Gerade am letzten Punkt, wenn Torrance dabei von der Kommunion mit
Christus durch den Heiligen Geist spricht (S. 148), zeigt sich auch das reformierte Erbe des
Autors.

Das Buch ist in fliissigem, leicht lesbaren Stil geschrieben und zeichnet sich durch die bei
Torrance nicht anders zu erwartende, sorgfiltige, aber auch entschiedene Argumentationsweise
aus, die besonders aus den reichen Schitzen der Kirchenviter schopft. Der Dialog mit den
Naturwissenschaften, den der Buchtitel verspricht, ist mehr vorausgesetzt als in der Arbeit
selbst durchgefiihrt. Dies trifft auch fiir den Dialog mit den theologischen Positionen zu, die
dem Verfasser kontrar sind. Fiir Laien, die schon etwas theologische Vorbildung haben, ist das
Buch durchaus zu empfehlen. Doch kann es auch von gestandenen Theologen mit Gewinn
gelesen werden, da es von der Auferstehungsbotschaft her viele einsichtsreiche Perspektiven
eroffnet.

Hans Schwarz, Columbus, Ohio

Jean-Jacques von Allmen, La primauté de U'Eglise de Pierre et de Paul. Remarques d’un pro-
testant. = Cahier (Ecumeniques, 10. Ed. Universitaires, Fribourg, & Paris, Ed. du Cerf,
1977. 125 p. Fr. 29.—.

The title of this work suggests that its main topic is either a treatise on Catholic Church doc-
trine of the Roman primacy, or a historical discussion of its development. Only the subtitle
hints at the polemical nature of it: polemical not because the author intends to engage in any
debate, but because through a good part of it he summarizes the arguments raised by the
leaders of the Reformation, the Anglican Church and Eastern Orthodoxy, and the counter-
arguments of the Roman Catholic Church regarding the primacy of the bishop of Rome. One
point that the opponents of Rome have in common, according to the author, is the conviction
that Christ is the only head of the Church, its Pontifex Maximus. Likewise, Anglicans share
with Eastern Orthodox’ the belief in the episcopal character of the Christian Church, i.e. the
principle that the Church is ruled by bishops, and not by one bishop above the others.

In several places the author states that the basis of Rome’s claim to primacy is Peter’s and
Paul’s sojourn there, and at the outset he dismisses the arguments raised since Waldensian
times against such sojourn on the grounds that it has been sustained by a very ancient tradi-
tion. Even though most scholars tend to accept the sojourn and martyrdom of both apostles in
Rome, it is well to remember that the tradition supporting it is rather late and is not found in
written form until the 170’s. Of secondary importance to him is the fact that Rome was the
capital of the Roman Empire, although he further on mentions this as one of the historical
arguments which contributed to the strengthening of the claim to primacy. Indeed, without
this factor it is difficult to see how the Roman Church could claim primacy based only on
Peter’s hypothetical residence and martyrdom there. Other churches could have a stronger
claim, based on Peter’s residences, since those are amply attested in the Acts of the Apostles.

In the second part of the book — the New Testament Evidence — the author asks the ques-
tion whether there is such a thing as Petrine succession. His reply is very interesting. He says
that one is tempted to answer in the negative because it took at least two centuries before the
bishop of Rome claimed to be the successor of Peter and he refers in the footnotes to Saint
Cyprian’s remark that every local bishop regarded himself as Peter’s successor in his own



Rezensionen 373

church. On the other hand he uses an argument no serious historian would raise, namely,
that none of the bishops of Rome has taken for himself the name of Peter II and Peter III.
He himself acknowledges the futility of this argument since the popes did not start to change
their personal names upon election until many centuries later. His definitive answer, however,
is affirmative because since early times the Church of Rome has enjoyed an “primauté d’hon-
neur incontestable”, based on the martyrdom of Peter and Paul. That Rome’s primacy of
honor could spring from Peter’s martyrdom there may be acceptable; but that that fact — if
indeed it is a fact — made Rome the depository of orthodoxy is rather open to question. Let
us remember that as early as 190 Victor I was unable to impose on the East the Roman date
of the celebration of Easter.

Remarkable is the distinction that the author draws between the First and the Second
Vatican Councils. For him, Vatican I was the pope’s Council, the culmination of the papacy’s
aspirations to primacy by declaring as dogma papal infallibility and defining papal authority
as ‘‘universal, plenary, supreme, episcopal, ordinary and immediate”. Vatican II was the bish-
ops’ Council. It reaffirmed Vatican I's definition of papal authority as ‘‘plenary, supreme and
universal which the Pope can always freely exercise”, but nowhere did it define it as “‘im-
mediate, episcopal, ordinary”. It is the bishops’ power which is ‘‘proper, ordinary and im-
mediate”.

Von Allmen claims that Roman primacy acquired considerable dimensions as a result of the
gradual transformation from an ‘‘eucharistical” ecclesiology, expressed in the dominical as-
sembly presided over by the bishop to partake of the eucharist, to a ‘‘universal” ecclesiology
which is more juridical than sacramental. But one cannot see how the gradual displacement
of Paul as a coequal of Peter, has hypertrophied the Roman primacy. He is probably right in
his fundamental assumption that the basic issue between the Church of Rome and all the others
which are not in communion with her is Rome’s claim that other churches’ ecclesiological
legitimacy depends on communion with Rome and that if they do not maintain such com-
munion they are not true Christian churches. In principle, he says, those churches are not
opposed to a papal structure of the Church but could accept it only on condition that the
Church of Rome recognize their full authenticity. The New Testament evidence that he offers
is persuasive. In their function as disseminators of the word of God, of ministers of baptism,
and the eucharist and shepherds of the Church, the Apostles — including Paul — did have suc-
cessors. But as far as their ministry is concerned, regardless of Peter’s place as first among
them, their authority comes directly and immediately from Christ, not from Peter.

The author does not limit himself to list the issues separating the Church of Rome from
the other Christian churches. In the third section of the book he outlines what in his view the
Roman Church should do in order to have its primacy accepted by the dissident churches. He
says that Rome should not renounce its claim to primacy if that claim is serious. In view of
the record, who can doubt that? But she should exclude from it those elements which her
Christian opponents regard as heretical so that it may appear as a primacy of service instead
of a primacy of domination. There is much to say about this. Even though the Constitution
“Numen Gentium” of Vatican II omitted the traditional pyramid conception of the Church
with the pope on the top as the only valid ecclesiology and emphasized the role of the bishops
and the laity, we must keep in mind what Father Francis Dvornik said: Roman Catholics and
Orthodox’ have reached consensus on all doctrinal differences except that on papal supremacy.

Equally difficult, is to reconcile Rome’s primacy with the fact that local churches are im-
mediate and direct churches of God. The author makes the problem more arduous for both
dissidents and Roman catholics by claiming that both ‘“vocations” come from Christ. In this
reviewer’s opinion the case of the dissidents is stronger on historical grounds. The early
Christian churches were autonomous to the point of electing their own bishops whom they
regarded as successors of the Apostles. There is no evidence that in the early centuries com-
munion with Rome was a proof of orthodoxy.

The difficulty of effectuating the re-union of the dissident churches with Rome can best
be seen in one of the author’s suggestion that the Roman Church should convince other



374 Rezensionen

churches of the genuineness of her primacy. He proposes that Rome submit to ecumenical
dialogue all doctrinal and moral decisions which she has taken separated from the other
churches. At the same time, the dissidents would also submit to Rome theirs for discussion.
We do not share the author’s optimism that either side will be persuaded by this method.
Would the dissident churches accept the dogma of papal infallibility and thereby view as
inspired by the Holy Ghost the Roman catholic condemnation of their own tenets? Or, would
the Roman Church reject papal infallibility, and thus undermine a large number of dogmatic
and disciplinary decisions? The author also mentions the problem of papal infallibility but
foresees the optimistic solution, that since it was a dogma enuntiated by the Roman Church
in isolation it would denounce it as heretical. A new generation of Church leaders is neces-
sary for this solution to become true.

The work is a good, comprehensive examination of the history and controversy of the
Roman claim to primacy and of its perspectives for the present and future. Even though the
author is a Protestant, the tone of his discussion is devoid of hostility and recriminations; as a
matter of fact, he comes very close to accepting the Roman position on the issue. At least
some of the solutions that he offers may be unpracticable, that is, unacceptable to the parties
concerned, but one wonders if there are others; after all in their relations with each other
Christian churches have not been guided by the precept of love which Christ said would be
characteristic of His disciples. Carlos A. Contreras, Fresno, Calif.

Christa Gébler, Christoph Schmid & Peter Siber, Taufgespriche in Elterngruppen. Uberle-
gungen, Gestaltungsvorschlige, Informationen. Ziirich, Institut fiir Erwachsenenbildung
der ev.-ref. Landeskirche d. Kt. Ziirich, 1976. 164 S. Fr. 20.—.

Dieses Buch stellt eine neue Art der Taufvorbereitung vor, wie sie seit einigen Jahren in man-

chen Kirchgemeinden praktiziert wird. Es wurde von einem Team des Instituts fiir Erwachse-

nenbildung in Ziirich im Kontakt mit einigen Gemeindepfarrern erarbeitet, also nicht (nur)
am Schreibtisch konzipiert.

Im ersten, mehr grundsitzlichen Teil wird die Notwendigkeit der Elternbildung bei der
Kindertaufe begriindet. Sowohl die divergierende (manchmal auch unklare) Motivation der
Eltern zur Taufe ihrer Kinder wie auch die Frage nach einer christlichen Erziehung im Plu-
ralismus der Erziehungstile und Wertvorstellungen fordern ein stiarkeres Engagement der Kir-
che in der Tauferziehung. Aber nicht nur die heutige Situation mit ihrer «Krise der Taufe und
des Glaubens» (S.24), sondern auch das neutestamentliche Verstindnis der Taufe verlangt
die Einiibung des Glaubens, welche schon in anderer Weise im Katechumenat der Alten
Kirche praktiziert wurde. Die Verfasser verstehen die Kindertaufe als Kasualhandlung. «Fiir
dieses Taufverstindnis spielt das Eingehen auf die Situation der Eltern bei Beginn ihrer El-
ternschaft die entscheidende Rolle» (S.28). Sie mochten fiir die Eltern die «Lebenshilfe des
Evangeliums erfahrbar machen» (S. 32). Dies ist besonders gut im Gruppengesprich der Tauf-
eltern mit dem Pfarrer moéglich. Denn die Lernchancen sind in Taufgesprichen in Eltern-
gruppen viel grosser als im heute noch zumeist praktizierten Einzelgesprich.

Der zweite Teil bietet vielfiltige Anregungen zur Organisation, Planung und konkreten Ge-
staltung solcher Taufgespriche in Gruppen. Dabei kommen neun verschiedene Aspekte der
Tauflehre zur Sprache. Jeder Aspekt wird unter einem vierfachen Gesichtspunkt bedacht: (1)
Erfahrungen der Eltern — Perspektiven des Kindes; (2) Biblisch-theologische Gesichtspunkte;
(3) Der Glaube als Hilfe fiir Eltern und Kind; (4) Methodische Hilfen fiir Gespriche in El-
terngruppen. Bestechend ist hier die saubere Zuordnung von Erfahrung, Padagogik und Theo-
logie.

Dieses Buch ist eine echte Hilfe fiir den Pfarrer und eine gute Chance, die eigene Tauf-
praxis zu iiberdenken. Reiner Jansen, Frenkendorf



Rezensionen 375

Paul Schwarzenau, Der grossere Gott. Christentum und Weltreligionen. Stuttgart, Radius-Ver-

lag, 1977. 256 S. DM 26.—.

Wie steht der Christ inmitten der Weltreligionen da: Sich #ngstlich verteidigend oder sich und
seinen Glauben preisgebend? Schwarzenau zeigt einen dritten, fiir viele vielleicht allzu kiihnen
Weg einer wachen Offnung. Die Weltreligionen haben den Christen im Blick auf manche
Missstdnde in der Gegenwart einiges zu sagen.

Die Judenheit, die «in die tiefe Verborgenheit der Wege Gottes eintrat» (S. 89), strebt die
Gerechtigkeit Gottes inmitten des menschlichen Unrechts an. Sie ist damit eine kritische An-
frage an eine Christenheit, die «in die Offentlichkeit und Hohe eintrat und sich im Besitz des
allein die Welt erleuchtenden Christuslichtes sicher wihnte».

Im Islam ist Jesus einerseits der Vorlaufer Mohammeds, andrerseits wird er aber auch der
Vollender des Islam sein. Damit ist aber der Geist des Herrn mehr als der Geist der Christen-
gemeinde. Der Islam stellt die Christenheit unter das Gericht: «Indem die Kirche den eigent-
lichen Geist, den Geist Gottes und Christi, in sich hineinzog, entleerte sie die Welt von eben
diesem Geist» (S. 130). Sie vergass, dass «die Kirche kam, damit die Welt komme>» (S. 132).

Indien hat insofern eine Botschaft an die Christenheit (S.141-188), als es das abstrakte
Verstiandnis eines «personlichen» Gottes in Frage stellt. Ist der «Polytheismus nur eine beson-
ders interessante, durch Fiille gekennzeichnete Form des Monotheismus» (S. 152), so erfihrt
der indische religitse Mensch in der Fiille der religiosen Angebote, dass er seinen Gott ohne
Hingabe und Vertrauen nicht finden kann und dass es im Kali Yuga, im Weltalter der Fin-
sternis, das 3102 v. Chr. begann («Welt ging verloren»), darauf ankommt, sich durch «Illusio-
nen» in kiinftige Moglichkeiten hinein- und vorzuspielen (S. 187 f.), um sich so im «Umkreis
des Urfeuers» anzunehmen und sich dessen bewusst zu werden, dass es Menschwerdung ohne
konkrete gesellschaftliche Entscheidung und ohne Hingabe von Leben fiir das Ganze (S. 165)
nicht geben kann.

Ist das Kennzeichen des Buddhismus das «Fahrboot» (S.189-222), so ist schon mit dieser
Titelansage dem Christentum als Behausungsreligion der Kampf angesagt: den Weg aus dem
Unbheil ins Heil beschreitet der, der in die «Hauslosigkeit> geht und vom Ich im Sinn des
Cartesianismus frei werdend mit den «Daseinsfaktoren» rechnet und bei ihrem Durchschreiten
auf den Zustand aus ist, in dem «das Wehen zum Aufhoren gebracht wurde» (Nirvana). In
dieser Feierabendstimmung wird der Mensch mit uninteressiertem Wohlgefallen offen fiir
anderes und Fremdes und wohlwollende Giite und Fiirsorglichkeit ausstromen. So wird das
einseitig Aktivistische im Jesusbild korrigiert und «das Bild des sich zuriicknehmenden, dem
Erfolg und dem Handeln ausweichenden, die Einsamkeit, das Fiir-sich-sein suchenden Jesus»
betont (S. 212).

Chinas Universismus (S. 223-238) erinnert westliches Christentum an die Einheit von Poli-
tik und Ethik: «Wenn ihr selbst das Geld nicht liebt, konnt ihr den Dieben das Geld geben
und sie werden es nicht nehmen» (S. 231). Wer mit Laotse gegen den spiteren Konfuzianismus
polemisiert, entdeckt mit der urspriinglichen Intention des echten Konfuzius ein gutes Instru-
mentarium zum Verstindnis der Bergpredigt Jesu: im «Tun des Nicht-Tuns» wird ein geldu-
tertes Tun moglich, das frei ist von allen Rollenzwingen, und es werden immer neue Gleich-
gewichtslagen innerhalb der Menschheit angestrebt und erreicht.

Damit das Christentum mehr werden kann als «der angemessene religiose Ausdruck des
europiisch-amerikanischen Kulturkreises» (S.240), hat es sich zu Offnen gegeniiber den «An-
kiindigungen» der Weltreligionen. Man sieht dann ein, dass «das Entstehen eines besonderen,
schliesslich von Israel getrennten Christentums eine Notlosung war» (S. 246), die nach einer
Fortsetzung ruft. Dies kann nicht anders sein, weil Jesus als die Mitte des Christentums «stort»
(auch in den anderen Religionen) und «bleibt», damit die Kirche Christus nicht mehr als
ihren edelsten Gefangenen birgt, sondern in Wort und Werk das in der «Planetisierung der
Menschheit» sich ankiindigende Reich Gottes ausruft.

Das Buch Schwarzenaus regt den selbstkritischen Christen an, wird aber die apologetischen
Verteidiger schockieren. Man interpretiert es am besten so, dass man es als Grundlage fiir

kommende Gespriache wertet. Werser Bider, Basel



376 Rezensionen

Roland Gradwohl, Die Worte aus dem Feuer. Wie die Gebote das Leben erfiillen. Mit einem
Geleitwort von Franz Mussner. Freiburg, Herder, 1978. 158 S. DM 19.80.
«Judenfeindlicher Rede begegnet man am besten ..., wenn man die jiidischen Quellen studiert
und die Fakten kennenlernt» (S.77). Der Berner Rabbiner stellt in diesem Sinne sein Juden-
tum dar. Er kann keine jiidische Glaubenslehre darlegen, weil es eine solche nicht gibt, «wohl
aber wegweisende Lehren, die aufgrund der hebraischen Bibel (Tanach) und der talmudischen
Literatur als Kernstiick der Religion angesehen werden miissen» (S.11). Zwei Dinge beein-
drucken an dieser Darstellung. Erstens, dass der Jude keineswegs «unter dem Joch des Ge-
setzes seufzt», vielmehr freudig sich um dessen Befolgung zu Gottes Ehre miiht. Und zweitens,
welch enorme — auch heute noch aktuelle — soziale Bedeutung der jiidische «way of life» hat.
Das Biichlein enthilt eine Reihe kurzer Artikel, die zuerst im «Israelitischen Wochenblatt
fiir die Schweiz» erschienen sind, also urspriinglich fiir jiidische Leser gedacht waren. Der
Verfasser hat sie dann iiberarbeitet und im Selbstverlag in Buchform unter dem Titel «Grund-
gesetze des Judentums» publiziert. Dass die Ausfithrungen Gradwohls auch fiir christliche
Leser wertvoll sind, macht der katholische Regensburger Theologe Franz Mussner im be-
achtlichen Vorwort zu dieser Neuauflage deutlich: «Wenn der Christ den Juden und seine
religiosen Traditionen verstehen will, muss er zur Kenntnis nehmen, wie der Jude sich selbst
versteht» (S. 6). Gradwohls Schrift leistet uns diesen Dienst.
Heinrich O. Kiihner, Oberwil, Kt. Baselland

Okumenisches Institut
fiir theologische Forschung
Jerusalem (Tantur)

Hauptthema des Seminars: Das Geheimnis der Erlosung

Gegenwirtiges 6kumenisches Thema: Gebet in der Ostkirche

Das Programm gibt die Mdglichkeit, personliche Forschungsvorhaben zu
verfolgen sowie an Seminarien, Vorlesungen, Gespriachen und Exkursio-
nen durch das Heilige Land teilzunehmen. Giinstige Unterkunftsmoglich-
keiten fiir Einzelne, Ehepaare und Familien bieten eine geeignete Um-
gebung fiir Gemeinschaftsleben und 6kumenischen Kult.

Semesterbeginn: 1. Oktober und 1. Februar. Offene Plétze.
Rektor 1978/79: Prof. Walter Harrelson, Vanderbilt Divinity School.

Auskunft: Ecumenical Institute Tantur, Rev. Lane D. Kilburn, C.S.C. Ad-
ministrator, POB 19556, Jerusalem, Israel.




	Rezensionen

