
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 34 (1978)

Heft: 6

Artikel: Rechtfertigung ohne Subjekt und Objekt? : Fragen um Kafkas
"Amerika"

Autor: Kantzenbach, Friedrich Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-879039

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-879039
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rechtfertigung ohne Subjekt und Objekt?
Fragen um Kafkas «Amerika»

Der Zugang zu Franz Kafkas Dichtung ist nicht von der Voraussetzung her

möglich, als ob der Dichter philosophische und theologische Probleme traktiere,
wenn Kafka auch zweifellos Glaubensprobleme behandelte, die aber nicht systematisiert

werden dürfen. Das Wirklichkeitsproblem bei Kafka kann formal dadurch

angegangen werden, dass man auf den Gleichnischarakter seiner Dichtungen
eingeht1.

Bei Gleichnissen fragt man nach dem deutenden Schlüssel. Auf die Dauer bleibt
es unbefriedigend, mit Gleichnissen rechnen zu müssen, die auf vieldeutige
Vermutungen führen. Im allgemeinsten Sinne wollen bei Kafka die Gleichnisse nur
sagen, dass wir es mit dem Unfassbaren oder Nicht-mehr-Fassbaren zu tun haben.
Das Gleichnis bleibt hinter der Wirklichkeit zurück und verweist doch auf diese

Wirklichkeit, die Menschen einmal bestimmte oder wieder bestimmen könnte. Für
Kafka verband sich die Wirklichkeitsfrage mit dem Zwang zur Literatur, obgleich
er durchschaute, dass die Literatur dem Sein nachhinkt. Aber Kafka wusste sich
in einer Welt, in der es das Tasten nach Wirklichkeit und Existenz nur noch im
Gleichnis der Dichtung gibt, so dass es für ihn eine Alternative zwischen Dichtung
und Sein nicht gab. Daraus folgt, dass in der Dichtung der Mensch sich über sich
selbst und seinen Glauben verständigt. Die Fragen der Dichtung sind also auch

Glaubensfragen.

1.

Das Werk Kafkas ist mittlerweile aufgespalten worden, und alle seine grossen
Romane und die Erzählungen wurden für sich interpretiert, wobei teilweise auch
die jeweilige Situation Kafkas biographisch berücksichtigt wurde. Doch stellt sich
angesichts dieser Aufsplitterung seiner Werke und der wahrnehmbaren
Unterschiede dem dem Zwang nach Vereinheitlichung unterliegenden Leser die Frage,
ob es nicht einen Einstieg in Kafkas Werk gibt, der für das Gesamtwerk gültig
sein könnte.

Dabei liegt es nahe, dass man Kafka in atmosphärischer Nähe zum Judentum
interpretiert, aus dem Kafka kam, wenngleich er die jüdische Heilstheologie sich

1 Th. W. Adorno, Aufzeichungen zu Kafka: Kulturkritik und Gesellschaft, 1, Ges. Schriften,

10, 1 (1977), meint: «Der Künstler ist nicht gehalten, das eigene Werk zu verstehen,
und man hat besonderen Grund zum Zweifel, ob Kafka es vermochte.» Im übrigen W. Kraft,
Franz Kafka. Durchdringung und Geheimnis (1968), S. 38-71 (Standorte der Kafka-Deutung);
J. Schillemeit, Zum Wirklichkeitsproblem der Kafka-Interpretation: Deutsche Vierteljahresschr.
f. Lit.wiss. u. Geistesgesch. 40,4 (1966), S. 577-596; ferner der interessante Beitrag von Hulda
Göhler, Franz Kafkas «Prozeß» in der Sicht seiner Selbstaussagen: Theol. Zeits. 22 (1966),
S. 415-439. In der Bemühung um Kafka sollte das Kapitel Kafka Ost - Kafka West in H. Cox,
Stirb nicht im Warteraum der Zukunft (1968), S. 89 ff., nicht übersehen werden.



346 F. W. Kantzenbach, Fragen um Kafkas «Amerika»

nicht zu eigen machen konnte, sie verfremdete oder sogar umkehrte. Kafkas Braut
Dora Dymant, die aus einer ostjüdischen chassidischen Familie stammte, hat bald
nach dem 1. Weltkrieg wegen der Tatsache, dass man sich so intensiv für Kafka
interessierte, an das Bewusstsein erinnert, dass Gott uns verlassen habe, weshalb
Kafka damals an Sören Kierkegaard gerückt wurde, den er noch radikalisierte, so
dass er auch als eine Parallele zur dialektischen Theologie interpretiert werden
konnte. Hans-Joachim Schoeps hat seine Bemühungen um das Verständnis Franz
Kafkas in sachlicher Ubereinstimmung mit Martin Buber und auch mit Max Brod
darin zusammengefasst, dass Kafkas Lebensanschauung auf einen «Barthianismus
ohne Mittler» hinauslaufe2, wobei berücksichtigt werden muss, dass dieses Urteil
die frühe dialektische Theologie zum Hintergrund hat.

Schoeps spricht geradezu von einer Verkehrung der jüdischen Heilstheologie
in ihr Gegenteil, weil Offenbarung und Gesetz vergessen worden seien und in der
Situation des Nichtwissens und Nichttuns des Gesetzes die dem Kommen des

Messias vorausgehende Schreckenszeit, eine Art unheilsgeschichtliches Verhängnis,
eingetreten sei. Nun will auch Schoeps dieses unheilsgeschichtliche Verhängnis,
das nur geschichtlich verstanden werden kann, durch eine Art Ahnungsdenken
überbieten, weil Kafka dem objektiven Sachverhalt tragischer Natur den Traum
bzw. die Erinnerung als die an Gottes Gegenwart einmal gebundene Sinnfülle
entgegensetzt. Der Mensch steht wohl in der Gefahr, dass er infolge des Verlustes
des Gesetzes Gottes sein eigenes personales Sein verliert, weshalb die Menschen
in Kafkas Werken so unbestimmte Züge tragen wie auch das Ziel, zu dem sie
hinstreben müssen, ohne es doch jemals erreichen zu können. Im Augenblick wird
der Mensch in seinen Ahnungen und Träumen enttäuscht, obgleich Kafka daran
festhält, dass der Mensch ein Recht auf den ihm versperrten Himmel hat. Darin
schlägt die Kraft messianischer Hoffnung durch und darum erschöpft sich Kafkas
Dichtung nicht in der Schilderung einer tragischen Situation. Der Mensch muss
seine Situation annehmen, durchleiden und sogar sterben, aber in dieser verzweifelten

unheilvollen Situation geht bei Kafka die Hoffnung mit, dass es ein
Unzerstörbares gebe, das mit den Menschen verbunden ist, gleichsam als ein Existential,
von dem er sich nicht selbst lösen kann3.

Das jüdische Erbe Kafkas und die immer wieder geschilderte Situation, dass

und wie sich der Mensch unter dem Gericht befindet, hat formal grosse Ähnlichkeit

mit der reformatorischen Rechtfertigungsthematik, weshalb man Kafka auch
mit Luther und seiner Rechtfertigungslehre hat vergleichen können. Das gleiche
intensive Fragen und Hinter-sich-Zurückfragen lässt sie verbunden sein, wenn
Luther auch durch das Wissen um den Mittler nicht bei der Verborgenheit Gottes

2 H.-J. Schoeps, Ja, Nein und Trotzdem. Erinnerungen, Begegnungen, Erfahrungen (1974),
S. 117.

s Vgl. auch Schoeps, Was ist der Mensch? Philosophische Anthropologie als Geistesgeschichte

der neuesten Zeit (1960). Adorno spricht sich zu pauschal gegen Kafkas Nähe zu
Motiven der dialektischen Theologie aus, wenngleich «seine Beschlagnahmung für die dialektische

Theologie» sicherlich missglückt ist (S. 271, Anm. 1).



F. W. Kantzenbach, Fragen um Kafkas «Amerika» 347

stehen bleiben kann, während man bei Kafka den Eindruck gewinnt, dass alles
Streben und Jagen nach der Gerechtigkeit auf toten Gleisen endet. Diese führen
nicht zum Ziel, mag es auch Unterschiede zwischen «lebenspositiv» und «ausweglos»

in den Romanen Kafkas geben, die aber nicht zu einer Gesamtaussage
verdichtet werden können; denn die freundlicheren Züge hängen nicht mit der
unerreichbaren letzten Instanz zusammen, sondern mit den Menschen, die sie ergreifen
wollen. Darum überwiegt der Eindruck der Entmutigung und Tragik, so dass das
Gleichnis im Vergleich zwischen Luther und Kafka eine ganz unterschiedliche
Funktion ausübt, weil die Horizonte, vor denen gefragt wird, unterschiedlich sind4.

In dem Roman «Der Prozeß» wird der Prozess um den Prokuristen K. immerfort

im Kreis gedreht, ohne von der Stelle zu kommen. Über die niederen Gerichte
und Instanzen hätte es bei einer (theoretisch möglichen) endlosen Fortsetzung des

Romans nicht zur Anrufung der höchsten Instanz kommen können und dürfen,
weil der Platz der höchsten Instanz freigehalten werden muss. Auch der Held des

dem Roman «Der Prozeß» verwandten Romans «Das Schloß» erreicht die höchste

Instanz nicht, nach der er im Gegensatz zum Angeklagten in «Der Prozeß»

drängt, indem er sich den Einlass ins Schloss erkämpfen will. Dem Helden K.
bleibt die Gnade - das Schloss, ja selbst die Einordnung in die im Anblick des
Schlosses lebende Dorfgemeinschaft - versagt. Er erreicht trotz aller Energie, die
selbst auf Schliche nicht verzichtet, nicht das, was schlechterdings unverdienbar ist.

«Die Inkommensurabilität irdischen und religiösen Tuns» nennt Max Brod das

Zentrum von Kafkas Romanen. Der Himmel, die göttliche Gerechtigkeit (Prozess),
die Gnade (Schloss) bieten dem Menschen stets nur einen undurchdringlichen
Anblick. Kafka weiss aber um Gottes Sein, mag es auch für ihn ein unerreichbares
Sein sein. In Kafkas Werk gibt es nicht den Begriff des Mittlers. Er glaubte aber
an Gott und seine Welt der Gerechtigkeit und Gnade, die freilich sein Geheimnis
bleibt. Hätte sie das nicht auch bleiben müssen, wenn auch ein Christ etwas von
der Gnade gegen allen Augenschein bezeugen könnte, und zwar einer Gnade, die
unter den Menschen wohnte? (Joh. 1,14). Bei Kafka kann man im Sinne Martin
Bubers einen Paulinismus ohne das Christus- und Erlösungsmysterium finden.
Damit hat Kafka als Jude etwas zum Zentrum seiner Lebensaussage gemacht, was
auch der Christ unter dem göttlichen Gesetz als menschlicherweise nicht zu
überwindende Erfahrung der Anfechtung erleidet5.

4 H. E. Holthusen, Literatur und Rechtfertigung. Überlegungen zur moralischen
Verantwortung des zeitgenössischen Schriftstellers: Reflexionen. Themen der Akademie, Tutzinger
Texte 13 (1976).

5 Max Brod, Über Franz Kafka (1966), S. 332, findet mit Recht, dass der Roman vom
«Schloß» in gewissem Sinne einen lebenspositiveren Anblick biete als der «Prozeß». Aber:
«Das Unterliegen des Lebensbejahenden bietet... einen noch gramvolleren Anblick als die
Verwerfung des Lebensunfähigen, Liebeleeren.» Somit muss man zu der Feststellung, dass der
Roman vom «Schloß» im ganzen dem Leben zugewandter, weltfrömmer ist als der «Prozeß»,
doch auch wieder mancherlei Einschränkung erwägen. Man merkt eben bei jeder urteilsmässi-
gen Einreihung, die man einem Werk Kafkas gegenüber zu tätigen bemüht ist, an wie unendlich

zarte und differenzierte Materie man rührt.



348 F. W. Kantzenbach, Fragen um Kafkas «Amerika»

2.

Werner Kraft hat es 1968 vermieden, Kafka in das Koordinatensystem von
Judentum, Christentum oder gar Atheismus zu pressen. Er hat Glauben und
Unglauben nicht als Verhaltensweisen, sondern als Widerfahrnisse und Zustände
objektiver Art verstanden, wofür er sich auch auf Bemerkungen von Franz Rosenzweig

berufen kann. Worauf es hier ankommt, das ist die Erkenntnis, dass Glauben
sich nicht auf ein Haben und Wissen bezieht, sondern dass Glaube in der
Orientierung auf Zukunft hin das noch nicht eingetretene unbekannte Geheimnis, das
Fort-Schreiten ist, den Glauben meint, der die Welt, die noch verschlossen ist,
transzendiert. So hat Kraft an die grundsätzlichen Überlegungen zum Thema
«Gott» bei Kafka sofort eine Analyse des seit 1913 erscheinenden Romans
«Amerika»6 unter der bezeichnenden Uberschrift «Reinheit in der Schlammwelt»
angefügt, der wir uns, was die inhaltliche Analyse anlangt, anschliessen könnten.
Auch Kraft benutzt den Roman nicht zur Theologisierung Kafkas, spürt aber die
durchbrechende menschenversöhnliche, heitere, spielerische und leichte Tendenz,
die ihm folgenden Vergleich nahelegt:

«Es ist alles leicht. Man könnte an die Antwort Haydns denken, die Goethe zu Tränen
gerührt hat, auf die Frage, warum seine Symphonien so fröhlich seien. Er müsse, wenn er
Musik mache, immer an Gott denken und, wenn er an Gott denke, werde er fröhlich. Kafkas
Glauben ist sonst messerscharf, 'wie ein Fallbeil', so daß alle, die sich ungern schneiden,
vermuten oder, da Gott bekanntlich tot ist, was schon Heine gegen Hegel zum Lachen gebracht
hat, sogar wissen, es stecke nichts hinter ihm, es sei denn das Nichts. Hier bezeugt Kafka die
leichte Form des Glaubens, die die Kluft in der Liebe und in der Dankbarkeit zu überbrücken
sucht. Von der Liebe ist allerdings auch hier nicht die Rede, aber sie tönt als schweigende
Musik mit. Karl, in seiner unzerstörbaren Reinheit, scheint gerettet.»?

Wenden wir uns dem Roman selbst zu:
Ein junger Mann ist (Kap. I—III des Romans) - er weiss kaum wie - zu einem unehelichen

Kind gekommen und wird von seinen Eltern nach Amerika abgeschoben. Auf dem Schiff fährt
er im Zwischendeck, nur mit einem Köfferchen, das einen schäbigen Anzug, Hemden und eine
Salamiwurst enthält. Er hat so viel mit der Bewachung dieser Schätze zu tun, dass er das
Schiff nicht mit allen seinen Geheimnissen kennenlernt. Vor dem Hafen von New York wird
die Freiheitsstatue sichtbar, und der junge Mann hat sich mit seinem Koffer schon auf das
Verlassen des Schiffs eingestellt. Dann vermisst er seinen Regenschirm, eilt zurück und verirrt
sich hoffnungslos im labyrinthischen Gewirr der Gänge, aus denen es scheinbar keinen Ausweg
mehr gibt, da wegen der Säuberungsaktion auf dem Schiff Sperrzonen geschaffen worden sind.
Ratlos klopft der junge Mann an eine Kabine, deren Besitzer sich als ein abheuernder Heizer
entpuppt, der bitter enttäuscht über Zurücksetzungen berichtet, die er auf dem Schiff unter
der Führung eines Maschinisten einzustecken hatte. Über diesem Bericht vergisst der junge
Mann seine Sorgen. Er denkt kaum noch an seinen Koffer und folgt dem Heizer zum
Oberzahlmeister in einen Raum, in dem verschiedene Funktionäre des Schiffes versammelt sind.
Der junge Mann macht sich zum Sprecher des Heizers, dieser bleibt selbst nicht stumm, es

entsteht Verwunderung, Verärgerung, Ablehnung, aber auch Anteilnahme oder wenigstens
Neugierde. Unter die Funktionäre nebst Kapitän hat sich auch ein Herr gemischt, der in dem
jungen Mann aufgrund einiger Notizen, die eine Beschreibung seines Neffen geben, seinen

« Das 1. Fragment ist 1913 unter dem Titel «Der Heizer» erschienen.
Kraft (A. 1), S. 95.



F. W. Kantzenbach, Fragen um Kafkas «Amerika» 349

wirklichen Neffen entdeckt, von dessen traurigem Schicksal er unterrichtet ist. Er teilt nicht
das Vorurteil der harten Eltern gegen ihren Sohn, nimmt zunächst auch keinen Anstoss an dem
ungewöhnlichen Eintreten seines Neffen für den merkwürdigen Heizer. Als dessen Gegner auf
dem Plan erscheint und sich alle Gleichgültigkeit und Antipathie gegen den Heizer richtet,
wird dem Onkel aber das Engagement des Neffen unbequem, und, alle weiteren lästigen
Auseinandersetzungen vermeidend, dringt er, mit der Unterstützung des Kapitäns dabei rechnend,
auf das Verlassen des Schiffs, das nach einem schlaffen Abschied vom Heizer seitens des

jungen Mannes auch rüstig erfolgt.
Der junge Mann muss sich im Hause des reichen Onkels erst langsam akklimatisieren.

Dazu gehört erstlich, dass er unter Anleitung eines Lehrers schon in aller Frühe
Englischunterricht erhält. Dazu kommt ferner Reitunterricht, bei dem es sich ein junger, die Zeit
totschlagender Mann namens Mack nicht nehmen lässt, Karl (so heisst der Neffe des bedeutenden

Onkels) anzuleiten. Auch ein Klavier darf Karl betätigen. Er spielt Märsche und Soldatenlieder.

Der mächtige Speditions- und Transportbetrieb des Onkels wirkt auf Karl wieder wie
ein labyrinthisches Geheimnis. Nicht weniger geheimnisvoll sind zwei Geschäftspartner und
Freunde des Onkels, von denen ihn einer sogleich, trotz des augenscheinlichen Zögerns des

Onkels, für die nächste Zeit in sein Landhaus in der Nähe New Yorks einlädt. Sehr erstaunt
ist Karl, als dieser Geschäftsfreund ihn schon am nächsten Tag zu sich und seiner Tochter
mitnehmen möchte, wobei er Karl mindestens zwei Nächte unter seinem Dache wissen will.
Der Onkel erhebt Einwände. Karls Ausbildung dürfe nicht unter dem Besuch leiden. Karl ist
aber merkwürdig angeregt von der Vorstellung eines Tapetenwechseis. Er ist gern bereit, sofort
mitzugehen, und überhört die Einwände des Onkels, der allerdings den Besuch nicht geradezu
verbietet.

In dem Haus des Freundes seines Onkels trifft er zu seiner Enttäuschung neben Klara, der
Tochter des Gastgebers, noch einen anderen Gast an. Es ist der andere Geschäftsfreund und
Freund seines Vaters, der sich im Speisezimmer keine Hemmungen auflegt und auch die
Unterhaltung an sich reisst, Karl dabei übersehend oder ihn nur wegen seines schlechten Appetits
frozzelnd. Zu schon später Stunde gelingt es Karl, die Tafelrunde mit Klara zu verlassen, der
er versprochen hatte, auf dem Klavier vorzuspielen. Klara hat kein Verständnis dafür, dass er
sein von einem dunklen, wiederum labyrinthisch wirkenden Gang abzweigendes Gastzimmer
zunächst in Augenschein nehmen will, ehe er ihr in ihr Zimmer folgt. Offenbar hat es aber
auch die sportliche Klara gar nicht so eilig, das Zimmer Karls zu verlassen, denn sie treibt mit
ihm ein unverständliches Spiel, indem sie ihn fast aus dem Fenster stürzt und ihn dann durch
harte Griffe auf einem Sofa fesselt. Erst als er in dieser Stellung wütend und beschämt vor
ihr liegt, verlässt sie das nur mit einer Kerze zu erhellende Zimmer. Karl orientiert sich
vergeblich auf einem Streifzug durch das riesige, noch unfertige Haus. Von einem Diener lässt er
sich auf dringendes Verlangen zu den noch debattierenden Geschäftsfreunden seines Onkels
bringen und erklärt sich vor diesen mit aller Bestimmtheit dahin, auf schnellstem Wege wieder
zu seinem Onkel zurückzukehren. Man macht ihm klar, dass er dort mit der Stadtbahn auf
jeden Fall nur wenig früher ankommen werde, als wenn ihn der Gastgeber morgens um sieben
Uhr mit dem Auto in die Stadt nehme. Karl würde aber auch einen nur um eine Stunde früher
liegenden Ankunftstermin im Hause des Onkels noch vorziehen. Da legt sich der andere
Freund ins Mittel und behauptet, er habe für Karl einen Brief, den er ihm um 12 Uhr nachts
einzuhändigen habe. Er solle die noch übrigbleibende Zeit benutzen - und er müsse dies aus
Anstandsgründen tun -, um sich von der Tochter des Gastfreundes, Klara, zu verabschieden.

Karl möchte alles andere als Klara nochmals sehen. Sie hatte vorher, bei ihrem Gang
durch das Haus, Karl die Lage ihres Zimmers erläutert und diesen aufgefordert, sie später
aufzusuchen, um die versprochene Probe auf dem Klavier abzulegen. Da ein Diener den Auftrag

erhält, Karl unverzüglich zu Klaras Zimmer zu führen, folgt dieser widerstrebend. Er wird
von Klara, die sich schon im Nachtgewand befindet, in veränderter Stimmung empfangen,
aber nach seinem Klavierspiel tönt aus dem Nebenzimmer Klaras, das ein Himmelbett
enthält, eine Stimme. Es ist die des Verlobten Klaras, des Karl ja bereits bekannten Mack. Von
dem Faktum der Verlobung Klaras hatte Karl erst durch einen Diener erfahren, nachdem er



350 F. W. Kantzenbach, Fragen um Kafkas «Amerika»

das ihn bestürzende Erlebnis mit Klara gehabt hatte. Mittlerweile ist es höchste Zeit für Karl,
den Brief bei dem ihm so unsympathischen und so unwillkommenen anderen Gast seines

Gastgebers abzuholen. Dieser kommt ihm schon unwillig entgegen. Der Brief stammt von
seinem Onkel und eröffnet ihm, dass es mit der Verbindung zwischen dem Onkel, einem Mann
von Prinzipien, die durch den Neffen verletzt worden seien, und Karl aus sein müsse. Der
Onkel zeigt sich über Karls Annahme der Einladung enttäuscht. Das alte Köfferchen vom
Schiff ist plötzlich wieder da und auch der Regenschirm, den Karl auf dem Schiff hatte stehen
lassen. Vergeblich macht Karl dem Überbringer des Briefes klar, dass er ihn hätte gehen lassen
sollen und ihn nicht bis zur Zeit der Mitternachtsstunde hätte im Hause aufhalten dürfen.
Aber der Geschäftsfreund, der sich durchschaut sieht, argumentiert, dass aus der Bestimmung
des Briefschreibers nicht abzulesen sei, dass er zu anderem Handeln verpflichtet gewesen wäre.
Er schützt Unkenntnis darüber vor, was der Brief für Karl bedeutet. Wäre Karl aus dem
Hause gegangen, so hätte er ihn eben auf seinem Rückweg zum Hause des Onkels treffen
müssen, um ihm den Brief zu übergeben. Das sei sein Auftrag. Karl soll sich nach San Fran-
zisko begeben. Dort werde es nicht an Gelegenheit zur Arbeit fehlen. Karl bleibt nichts
anderes übrig, als diese Entscheidung über ihn anzunehmen, ebenso wie er die Entscheidung des

Onkels über ihn auf dem Schiffe angenommen hatte.

Kafka erzählt die zunächst bis hierher berichtete Geschichte als Geschichte in
Raum und Zeit. Aber jeder Geschehensvorgang hat zugleich eine gleichnishafte
Bedeutung, die nicht in jeder Phase der Geschichte gedeutet werden kann. Es
handelt sich um einen Gesamtzusammenhang, der verglichen werden muss mit
einem labyrinthischen Weg, wo es für einen allwissenden Geist auch einen Eingang
und eine schrittweise Fortsetzung gibt, die aber der Mensch, der sich in dem
verwinkelten und verschachtelten Labyrinth befindet, nicht kennt und auch nicht
kennen kann. Karls Entscheidungsfreiheit ist in dem Augenblick gelähmt und
erstickt, als der Onkel sich als sein Onkel zu erkennen gibt und seine Ansprüche,
die Karl in seiner Situation nicht unangenehm sein können, anmeldet und durchführt.

Seit diesem Augenblick, der allerdings schon in dem schuldig-schuldlosen
Widerfahrnis mit der ihn einst verführenden Frau angelegt ist, ist Karl tatsächlich
nicht mehr frei. Als er dennoch seine Freiheit wahrzunehmen sucht, indem er die
ihm zum Verhängnis werdende Einladung annimmt, hat er es mit seinem Onkel
verdorben, ohne dies wissen zu können. Immerhin ist er nach den seltsamen Erlebnissen

im Hause des Gastgebers seiner zunächst guten Mutes getroffenen Entscheidung

unsicher geworden. Es ist weniger als ein ausgesprochenes Schuldgefühl,
aber doch mehr als ein harmloses Unbehagen, das ihn beschleicht. Die Härte des

Entschlusses des Onkels ist unverdient und erscheint als unverständlich. Aber Karl
hat sich ihr zu beugen und sie widerspruchslos anzunehmen. Er kann das Urteil
des Onkels über ihn nicht als gerecht empfinden - er reflektiert auch nicht
darüber -, aber er kann es nicht rückgängig machen. Es hilft ihm auch nichts, dass er
das Zustandekommen dieses Urteils in dem Gespräch mit dem Briefüberbringer
abhängig sieht von Einflüssen und Umständen, über die er sich hätte hinwegsetzen
können, wenn er um die Folgen gewusst hätte. Nach dem Urteil des Onkels gibt es

kein Wider-den-Stachel-Löcken. Das Urteil muss angenommen werden.
Was mag Kafka mit dieser Erzählung bezweckt haben? Wollte er nur zum

Ausdruck bringen, dass wir unser unschuldig-schuldig, meistens aber in menschlicher
Perspektive unschuldig zu tragendes Schicksal eben annehmen müssen? Ist der



F. W.Kantzenbach, Fragen um Kafkas «Amerika» 351

Unterton dieser Maxime nicht ausweglos tragisch bzw. fatalistisch? Gewiss
beabsichtigte Kafka mehr als solche allzu banale Allerweltsweisheit. Denn wer würde
nicht gern das Unglück, das Karl ja definitiv hatte, als dumpfes Schicksal auffassen,
vor dem man eben nur zu verstummen hat?

Kafka will ein geheimnisvolles Wechselspiel zwischen menschlichen und durch
sie transparent werdenden übermenschlichen Grössen darstellen. Aber es ist sicherlich

nicht seine Absicht, dieses Wechselspiel zu erklären, Logik in es hineinzulegen.
Es ist irrational, aber es existiert. In seiner Irrationalität hat es auch wieder
logische und kausale Beziehungen, aber sie entziehen sich einer logischen Deutung.
Kafka bietet keine Handhabe dafür, dieses Wechselspiel metaphysisch-religiös zu
deuten. Aber er lässt diese Möglichkeit offen. Sie ist nicht verboten, mehr noch,
sie legt sich, meinen wir, nahe. Wir werden in der Onkelgestalt ein Symbol für die
göttliche, annehmende und abstossende, zurückweisende Macht sehen können.
Gnade und Gerechtigkeit dieser Macht sind letzten Endes undurchschaubar, aber
trotz ihres irrationalen Charakters ist der Mensch von ihnen abhängig. Es geht
also um das hintergründige Thema der Gerechtigkeit Gottes und der Rechtfertigung

des Menschen vor Gottes Gerechtigkeit, die nicht gelingen kann. Die
Sympathie mag bei dem sich rechtfertigen müssenden Menschen liegen. Die Tatsache,
dass er sich vor der Gerechtigkeit Gottes zu rechtfertigen hat und sich vor ihr
doch nicht rechtfertigen kann, bleibt damit völlig unberührt. Diese Tatsache muss
hingenommen werden. Die Annahme derselben wäre schon zuviel vom Menschen
verlangt.

Kafka hat das Hiobthema seiner zeichenhaft singulären Bedeutung entkleidet
und es generalisiert. Er hat dabei die Bühne des menschlichen Lebens gewählt,
insofern aber der Hiobgeschichte Folge geleistet, als er den einzelnen Menschen
in seinem Ringen um Bestehenkönnen in seinen Romanen in den Vordergrund
rückt. Gott ist nicht ausserhalb der menschlichen Bühne, sondern er agiert auf ihr
mit. Aber seine Statthalter und Widersacher bleiben durchlässig als Symbole für
ein metaphysisches Ringen der Kräfte an sich, was sich allerdings für den
Menschen - und das hat er hinzunehmen - auf seiner Bühne abwickelt.

In einem Wirtshaus (Kap. IV - Ende) trifft dann Karl mit zwei arbeitslosen Maschinenschlossern

zusammen. Gemeinsam marschieren sie, um in einem nahe New York gelegenen
Ort Arbeit zu finden. Während der Wanderung bangt Karl um seinen Besitz. Er darf das
Essen für die beiden mittellosen Genossen bezahlen. Als er in einem Hotel nahe der
Landstrasse sich lange vergeblich um ein Abendessen für sich und die beiden bemüht, bis er
schliesslich von der Oberköchin entgegenkommend nicht nur bedient, sondern auch aufgefordert

wird, in dem Hotel zu übernachten, durchsuchen die gleichfalls miteingeladenen Genossen

Karls Koffer, um etwas Essbares oder auch anderes, vielleicht Geld, zu finden. Als Karl
zurückkommt, beschliesst er angesichts des Chaos des verstreuten Kofferinhaltes, sich von den
beiden unzuverlässigen Kameraden zu trennen. Ein Ober des Hotels lädt ihn auf Weisung der
Oberköchin nochmals in das Hotel ein. Als Karl aufbrechen will, vermisst er das Bild seiner
Eltern, wofür es keinen Ersatz gibt. Eine Durchsuchung der Genossen bleibt erfolglos, ebenso
das Angebot, bei Rückerstattung des Bildes über den ganzen Koffer verfügen zu wollen.
Karl begibt sich allein in das Hotel. Hier wird er von der Oberköchin, die sich als
Landsmännin entpuppt, zum Dienst im Hotel aufgefordert. Karl, der noch nicht sechzehn Jahre alt
ist, aber immerhin seiner Gymnasialbildung eingedenk bleibt, geht auch darauf ein, als Lift-



352 F. W. Kantzenbach, Fragen um Kafkas «Amerika»

boy anzufangen. In einem «Repräsentationszimmer» der Oberköchin wird ihm ein Nachtlager
bereitet. Er ist todmüde. Noch ehe er zum Schlafen kommt, sucht ihn die Sekretärin und
Einkäuferin der Oberköchin auf, die ihm ihre Einsamkeit im Hause gesteht und ihm Zusammenarbeit

anbietet. Karl nimmt dieses Anerbieten an. In seine Aufgaben als Liftboy arbeitet er
sich ohne alle Schwierigkeiten ein. Not macht ihm allerdings das Schlafen in einem gemeinsamen

Schlafraum von Bediensteten, wo kaum jemals Ruhe herrscht. Tag und Nacht ist
Unruhe in dem Saal, jeder geht seinen Geschäften und Vergnügungen mehr oder weniger
rücksichtslos nach. Um so mehr beneidet Karl das junge Mädchen, das über ein eigenes Zimmer
verfügen kann. Sie erzählt vom Tode ihrer Mutter. Karl begegnet einem der beiden
Autoschlosser, denen er sich nach dem Empfang des Scheidebriefes seines Onkels im Wirtshaus
angeschlossen hatte. Der ehemalige Kamerad hat sich etwas herausstaffiert und will Karl zu
einer Tischrunde führen, an der ausser ihm und seinem Freund noch ein anderer Liftjunge des

Hotels teilnimmt, der seinen Dienst nicht so ernst wie Karl nimmt. Doch dieser lehnt die
Aufforderung ab. Aber der Verführer ist volltrunken, so dass er sich nicht von der Stelle
bewegen kann. Karl schafft ihn in sein eigenes Bett. Dazu muss er einen kleinen Augenblick
seinen Lift allein lassen.

Gerade in diesem Moment geht der Oberkellner vorbei und beobachtet Karls bisher einziges

Pflichtversäumnis. Er wird vom Oberkellner entlassen. Besonders gemein benimmt sich
gegenüber Karl der Portier, der schon dreissig Jahre in dem Mammuthotel Dienst tut. Die
Oberköchin möchte für Karl eintreten, aber der inzwischen in seinem Bett gefundene
Saufbruder und sein bei einer peinlichen Ausfragung schliesslich zutage kommendes Versprechen,
dem ehemaligen Genossen Geld zu geben, werden so gegen ihn ausgespielt, dass auch die
Oberköchin resigniert. Karl ist nicht fähig, sich glaubhaft zu rechtfertigen, er kann es aber
auch, so wie das Verhör gegen ihn angelegt ist, gar nicht tun.

Am tiefsten trifft Karl der ungerechte Vorwurf auf Diebstahl. Selbst der Weggang aus dem
Hotel wird Karl nicht leicht gemacht. Nur mit Mühe entrinnt er dem ihn mit einer
Taschendurchsuchung und drohenden Äusserungen quälenden Oberportier, der Herr über alle Tore
des Hotels ist und dem mehrere Unterportiers unterstehen, die sich im Dienst in der
gläserndurchlässigen Portiersloge ablösen. Als Karl glücklich dem Oberportier entkommen ist, trifft
er mit dem auf einer Krankenbahre liegenden Genossen zusammen, um deswillen ihn sein
Unglück ereilt hat. Mit ihm fährt er in einem Taxi fort. Man landet vor dem Hause, in dem
die beiden Genossen wohnen, wobei sich der zu Hause gebliebene Delamarche der Gunst der
Wohnungsbesitzerin, einer einstigen Sängerin, erfreuen darf. Karl soll auch das Geld für das
Taxi zahlen. Ein Polizist wird auf die Gruppe, besonders den hemdsärmeligen Karl, aufmerksam.

Dieser wird ins Verhör genommen und will unbedingt vermeiden, ins Hotel zurückgebracht

zu werden, wo der Oberkellner vielleicht nur voll Verständnis nicken und der
Oberportier «dagegen von der Hand Gottes sprechen würde, die den Lumpen endlich gefunden
habe». Karl flüchtet vor dem Polizisten, hätte beim Auftauchen eines zweiten Polizisten
wohl kaum die Chance gehabt, zu entkommen, wenn nicht Delamarche ihn über viele Gänge,
Höfe und Treppen zu der Sängerin und dem schon erholten anderen Genossen, namens
Robinson, gebracht hätte. Karl und Robinson werden auf den Balkon abgeschoben. Karl denkt
an Flucht, Robinson nimmt ihm allen Mut dazu. Er teilt ihm mit, dass Delamarche und
Bruneida, so heisst die Sängerin, ihn, Karl, als Ersatz für ihn zum Diener erkoren hätten, um
das von Sachen überquellende Zimmer in Ordnung zu halten. Bruneida ist nicht unvermögend
und hat um Delamarches willen sich in dies enge Quartier der Vorstadt zurückgezogen. Karl
muss erkennen, dass er zu unerfreulichstem Dienst eingefangen worden ist. Ein Ausbruch aus
dem Zimmer gelingt nicht. Der Blick vom Balkon zeigt Karl eine seltsam gespenstische
Wahlversammlung, bei der ein Kandidat, der keine Chancen hat, als Bezirksrichter gewählt zu
werden, der Gefangene seiner Anhänger zu sein scheint.

Elend von den Schlägen Delamarches begibt sich Karl nachts auf den Balkon. Er lernt
einen nächtlich studierenden Studenten auf dem Nachbarbalkon kennen, der Delamarche,
Robinson und Bruneida hasst. Er findet aber kein Wort der Ermunterung für Karl,
Delamarche und die Seinen zu verlassen. In dem unbegründeten Gedanken sich wiegend, für ihn



F. W.Kantzenbach, Fragen um Kafkas «Amerika» 353

könne eine Verbesserung der Lage eintreten, begibt sich Karl vom Balkon ins Zimmer zurück
und schläft ein.

Wir finden ihn unvermittelt wieder vor einem Plakat, das Personal für ein Theater sucht.
Als er beim Theater ankommt, hört er nur Trompeten, findet aber nirgends jemand, der ihm
Auskunft erteilt. Schliesslich entdeckt er unter den Trompeterinnen eine Bekannte namens
Fanny, von der er die Erlaubnis bekommt, ihre Trompete zu blasen. Die als Engel verkleidete
Frau empfiehlt Karl, sich als Trompeter zu bewerben. Mit den anderen Frauen bläst sie zwei
Stunden lang. «Dann werden wir von Männern, die als Teufel angezogen sind, abgelöst. Die
Hälfte bläst, die Hälfte trommelt. Es ist sehr schön, wie überhaupt die ganze Ausstattung sehr
kostbar ist.» Fanny macht Karl Aussichten auf Einstellung, denn es handle sich um das

grösste Theater der Welt. Karl meldet sich beim Personalchef einer Gruppe. Ihm folgen
andere, sogar eine Familie mit einem Kind im Kinderwagen. Karl besitzt keine Papiere,
meldet sich aber zur Aufnahme in einer Kanzlei an.

Als erste Berufsgruppe wird die der Ingenieure aufgerufen, bei der sich zuerst Karl allein
meldet, dem dann aber alle anderen folgen. Nach einer Frage des Personalchefs, ob sich das
wirklich so verhalte, bleibt nur Karl als Ingenieur übrig, aber in der Kanzlei wird er
abgewiesen; er soll sich bei der Kanzlei für Leute mit technischen Kenntnissen melden. Von hier
führt man ihn in die Kanzlei für Mittelschüler, dann in die für europäische Mittelschüler.
Trotz der fehlenden Papiere erhält Karl die Mitteilung, er sei «aufgenommen». Das wird
nochmals vom Schreiber bestätigt, obwohl Karl statt seines wirklichen Namens den Namen
Negro angegeben hatte. Man fragt ihn nach seiner letzten Tätigkeit und will ihn als technischen

Arbeiter führen. Bei einem Empfangsessen sieht Karl ein ihm aus dem Hotel bekanntes
Gesicht. Giacomo bietet Karl an, beisammen zu bleiben. Im Laufschritt geht es zur Bahn, die
die Neugeworbenen zum Theater nach Oklahoma bringen soll. Das einzige Gepäckstück, das

mitgeführt wird, ist der Kinderwagen. Mit Giacomo an seiner Seite fährt Karl zwei Tage und
zwei Nächte. Dabei begreift er die Grösse von Amerika. Aufwachen tut Karl in der Wohnung
Bruneidas. Der Roman endet damit, dass Karl Bruneida in einem Handwagen zu einem
«Unternehmen Nummer 25» bringt.

Max Brod berichtet im «Nachwort zur ersten Ausgabe», dass Kafka geplant
habe, den Roman mit dem Kapitel über das Naturtheater in Oklahoma versöhnlich
ausklingen zu lassen. «Mit rätselhaften Worten deutete Kafka lächelnd an, daß sein

junger Held in diesem fast grenzenlosen Theater Beruf, Freiheit, Rückhalt, ja
sogar die Heimat und die Eltern wie durch paradiesischen Zauber wiederfinden
werde.» Nur für die ersten 6 Kapitel (also nicht mehr für das 7., die Aufnahme
Karls in der Wohnung Bruneidas schildernde Kapitel) hatte Kafka selbst Einteilung

und Namen festgesetzt. Im Vergleich mit dem im «Prozeß» geschilderten
Gerichtsverfahren werde, so Max Brod, der Kampf um das Recht in «Amerika»
mit ruhigerem Gewissen, in jugendlicher Ungebrochenheit geführt. Der Held
werde sich schliesslich durchsetzen. Das ist Max Brods Deutung8. Falls man Kafkas

Idee mit dem Oklahoma-Theater so deuten will, mag sie berechtigt sein.

3.

Wegen der Unvollständigkeit des Romans ist es erlaubt, durchaus auch in
anderer Richtung weiterzudenken. Es kann sein, dass nach leidvollen Erlebnissen der
Held wirklich seine Freiheit wiederfindet, aber der zu durchschreitende Weg kann

8 Brod (A. 5), S. 323 ff.



354 F. W.Kantzenbach, Fragen um Kafkas «Amerika»

auch wie im «Prozeß» oder im «Schloß» als endlos vorgestellt werden, so dass

der versöhnliche Schluss kaum noch als Erlösung wirkt. Die von uns zur Deutung
zusammengefassten Kapitel unterscheiden sich von dem vorhergegangenen Teil
des Romans in den ersten drei Kapiteln dadurch, dass die Schilderung sich von
vorstellbaren Geschehnissen weit entfernt. Kafka hält im Ernst nicht die Fiktion
aufrecht, dass es sich um die Erlebnisse eines jungen Menschen in Amerika handelt.

Die ihm begegnenden Geschehnisse und seine Erfahrungen haben einen Ansatz

in der Wirklichkeit, aber sie verdichten sich zu einer imaginären Welt.
Zweifellos muss man hier die an sich berechtigte Zurückhaltung der Kafka-

Interpreten vor der These, Kafka schildere Träume, aufgeben. Es ist bezeichnend,
dass Kafka für das ursprünglich nicht mehr im Zusammenhang mit den ersten 6

Kapiteln stehende Kapitel 7 zur Beschreibung von Traumerlebnissen greift, die
vielleicht eine - eben traumhafte! - Krisis und Auflösung des Angsttraumes bringen,

zu der sich die in der Dimension der irdischen Wirklichkeit bleibenden und
sie doch transzendierenden Geschehnisse und Erfahrungen in der Erfahrung Karls
verdichten. Es handelt sich um einen Angsttraum Karls, der aber das auf traumhafter

Ebene widerspiegelt, was Karl in seinem leidvollen Leben wirklich
durchzumachen hat. Es scheint so, dass die ganze Aufmerksamkeit zunächst auf Karl
konzentriert ist, ehe dieser in das Quartier Bruneidas, Delamarches und Robinsons
kommt. Karl als der vom Unglück und der Verstrickung ohne Ende Betroffene
könnte den Eindruck haben, dass der nach Gerechtigkeit, Ordnung und
Pflichterfüllung Trachtende nur in Verwirrung und Ungerechtigkeit gestürzt wird, während

der Böse (der Oberportier) bzw. der Leichtsinnige (der Liftboy, den er
gutmütig immer wieder vertreten hatte) vom Unglück verschont werden, ja sogar
Schutz finden. Aber das individuelle Erleben Karls wird vom Dichter schon in
dem Asyl der Bruneida erweitert zum Erleben anderer Menschen, denen auch im
Gewirr nur eines Raumes, also in der Beschränkung, keine ruhige Insel gegönnt
ist. Das Gewirr der Räume, das Karl im Hotel vorfindet, so dass die Angst vor der
totalen Anonymität, die Sinnlosigkeit des quälendsten Massenmenschendaseins

(vgl. den höllischen Schlafsaal) ihn überkommt, findet sich in anderer Form, wenn
möglich noch in gesteigertem Grade, in dem Theaterunternehmen, von dem Karl
überhaupt nur einen kleinen Ausschnitt, gewissermassen eine Aussensteile,
kennenlernt. Das Theater ist nur Chiffre für das ungeheure Theatrum mundi, in dem
das Gewirr der Funktionäre, die Hierarchien der Geister ebenso in eiserner

Ordnung existieren wie in dem Hotel oder in der Wohnung Bruneidas, wo Delamarche
scheinbar den Ton angibt. Ja selbst auf dem Balkon kann Karl keine Luft der
Freiheit atmen.

Es gibt in dem Buch nur ein System von Abhängigkeiten. Die Oberköchin, der
Oberkellner, selbst der Oberportier sind abhängig. Sie stehen in einem kaum zu
durchschauenden Beziehungsverhältnis, ebenso wie Delamarche, Bruneida und
Robinson, aber auch der Wahlkandidat samt seinen Wählern oder die Funktionäre
der Theaterwerbung. Der Platz der entscheidenden Instanz scheint nicht besetzt

zu sein, jedenfalls wird die entscheidende Kompetenz nicht sichtbar: so im Hotel,
so auch im Haus der Bruneida, wo man zur Untermiete wohnt, so ebenfalls im



F. W. Kantzenbach, Fragen um Kafkas «Amerika» 355

Theater. Die Kompetenzverhältnisse bleiben dunkel. Jeder Oberste hat noch einen
anderen Obersten über sich oder doch neben sich. Niemand ist absolut
entscheidungsfrei und fähig, die Gerechtigkeit zu üben oder wenigstens den Wahn zu
durchschauen. Am stärksten sind die Männer in das System von Schuld und
Versagen einbezogen, entsprechend einer Grunderkenntnis Kafkas: «Im ganzen habe
ich gefunden, daß die Männer vielleicht mehr leiden, oder, wenn man es so
ansehen will, hier weniger Widerstandskraft haben, daß aber die Frauen immer ohne
Schuld leiden, und zwar nicht so, daß sie etwa 'nichts dafür können', sondern im
eigentlichsten Sinne, der allerdings wieder vielleicht in das 'nicht dafür können'
mündet.»9 Eindrucksvolle Beispiele dafür sind die Oberköchin, die Karl entgegenkommt

und bis zu einem bestimmten Punkt auch für ihn eintritt, das Mädchen
Therese und die puppenhafte, dickleibig-unbewegliche Bruneida, die ganz aus
Passivität zusammengesetzt zu sein scheint.

In der Welt Kafkas gibt es keine Ausgänge, die zur Freiheit führen. Deshalb
gehört wohl der Traum Karls von dem Theater und sein Aufwachen im Zimmer
Bruneidas in «Amerika» zur Konzeption hinzu, mag Karls Weg sich dann auch
im Unbekannten verlieren. Wird ihm hier wirklich Freiheit winken oder nicht
auch nur wieder neue Versklavung, wie er sie nach seiner Rettung von Dela-
marche ja von diesem in so abgefeimter Weise zu erdulden hatte? Die Frage muss
offenbleiben. Kafkas Interpretation des «Heizers», wie er den Roman betiteln
wollte, spricht gegen Brods hoffnungsvolle Deutung. Er schreibt an Frau Milena:
«Dagegen freue ich mich durch ein paar Bemerkungen über den 'Heizer', die Sie

wünschen, wirklich ein kleines Opfer bringen zu können; es wird der
Vorgeschmack jener Höllenstrafe sein, die darin besteht, daß man sein Leben nochmals
mit dem Blick der Erkenntnis durchnehmen muß, wobei das Schlimmste nicht
die Durchsicht der offenbaren Untaten ist, sondern jener Taten, die man einstmals

für gut gehalten hat.»10
Dieses Urteil Kafkas ist sehr aufschlussreich. Bei aller Sympathie für Karl, die

sich vielleicht sogar zu einem versöhnlichen Abschluss seiner Odyssee durch die
unverständliche und harte Welt bereit erklären könnte, ist der redliche Karl doch
nicht schuldlos. Weder im Hotel noch in der Theateragentur verhält er sich
durchgehend den dort geltenden Normen entsprechend. Es gibt gute und gerechte Gründe

für seine Entschuldigung, aber sie ändern an Karls Verhalten letzten Endes
nichts. Wenigstens im Traum kommt es nicht zur Katastrophe, mit der Karls
Existenz im Hotel endete.

Aber das ist eben nur eine Lösung für den Traum, nicht vor dem Forum der
Welt, noch viel weniger aber vor dem Forum, das der üble Oberportier so einfach
mit Gott identifiziert. Diese dämonische Identifizierung ist nicht möglich. Der
Platz des obersten Richters muss freigehalten werden. Das Problem der menschlichen

Gerechtigkeit findet auf Erden keine durchschaubare Beantwortung.
Friedrich Wilhelm Kantzenbach, Neuendettelsau

» Kafka, Briefe an Milena: Ges. Werke, hrsg. v. M. Brod (1952), S. 16.
io Kafka (A. 9), S. 21.


	Rechtfertigung ohne Subjekt und Objekt? : Fragen um Kafkas "Amerika"

