Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 34 (1978)

Heft: 6

Artikel: Rechtfertigung ohne Subjekt und Objekt? : Fragen um Kafkas
"Amerika"

Autor: Kantzenbach, Friedrich Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-879039

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-879039
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rechtfertigung ohne Subjekt und Objekt?
Fragen um Kafkas « Amerika»

Der Zugang zu Franz Kafkas Dichtung ist nicht von der Voraussetzung her
moglich, als ob der Dichter philosophische und theologische Probleme traktiere,
wenn Kafka auch zweifellos Glaubensprobleme behandelte, die aber nicht systema-
tisiert werden diirfen. Das Wirklichkeitsproblem bei Kafka kann formal dadurch
angegangen werden, dass man auf den Gleichnischarakter seiner Dichtungen ein-
gehtl,

Bei Gleichnissen fragt man nach dem deutenden Schliissel. Auf die Dauer bleibt
es unbefriedigend, mit Gleichnissen rechnen zu miissen, die auf vieldeutige Ver-
mutungen fithren. Im allgemeinsten Sinne wollen bei Kafka die Gleichnisse nur
sagen, dass wir es mit dem Unfassbaren oder Nicht-mehr-Fassbaren zu tun haben.
Das Gleichnis bleibt hinter der Wirklichkeit zuriick und verweist doch auf diese
Wirklichkeit, die Menschen einmal bestimmte oder wieder bestimmen konnte. Fiir
Kafka verband sich die Wirklichkeitsfrage mit dem Zwang zur Literatur, obgleich
er durchschaute, dass die Literatur dem Sein nachhinkt. Aber Kafka wusste sich
in einer Welt, in der es das Tasten nach Wirklichkeit und Existenz nur noch im
Gleichnis der Dichtung gibt, so dass es fiir ihn eine Alternative zwischen Dichtung
und Sein nicht gab. Daraus folgt, dass in der Dichtung der Mensch sich iiber sich
selbst und seinen Glauben verstindigt. Die Fragen der Dichtung sind also auch
Glaubensfragen.

Das Werk Kafkas ist mittlerweile aufgespalten worden, und alle seine grossen
Romane und die Erzdhlungen wurden fiir sich interpretiert, wobei teilweise auch
die jeweilige Situation Kafkas biographisch beriicksichtigt wurde. Doch stellt sich
angesichts dieser Aufsplitterung seiner Werke und der wahrnehmbaren Unter-
schiede dem dem Zwang nach Vereinheitlichung unterliegenden Leser die Frage,
ob es nicht einen FEinstieg in Kafkas Werk gibt, der fiir das Gesamiwerk giiltig
sein konnte.

Dabei liegt es nahe, dass man Kafka in atmosphérischer Nidhe zum Judentum
interpretiert, aus dem Kafka kam, wenngleich er die jiidische Heilstheologie sich

1 Th. W. Adorno, Aufzeichungen zu Kafka: Kulturkritik und Gesellschaft, 1, = Ges, Schrif-
ten, 10, 1 (1977), meint: «Der Kiinstler ist nicht gehalten, das eigene Werk zu verstehen,
und man hat besonderen Grund zum Zweifel, ob Kafka es vermochte.» Im iibrigen W. Kraft,
Franz Kafka. Durchdringung und Geheimnis (1968), S.38-71 (Standorte der Kafka-Deutung);
J. Schillemeit, Zum Wirklichkeitsproblem der Kafka-Interpretation: Deutsche Vierteljahresschr.
f. Lit.wiss. u. Geistesgesch. 40,4 (1966), S. 577-596; ferner der interessante Beitrag von Hulda
Gohler, Franz Kafkas «ProzeB» in der Sicht seiner Selbstaussagen: Theol. Zeits. 22 (1966),
S. 415-439. In der Bemiihung um Kafka sollte das Kapitel Kafka Ost — Kafka West in H. Cox,
Stirb nicht im Warteraum der Zukunft (1968), S. 89 ff., nicht iibersehen werden.



346 F.W.Kantzenbach, Fragen um Kafkas « Amerika»

nicht zu eigen machen konnte, sie verfremdete oder sogar umkehrte. Kafkas Braut
Dora Dymant, die aus einer ostjiidischen chassidischen Familie stammte, hat bald
nach dem 1. Weltkrieg wegen der Tatsache, dass man sich so intensiv fiir Kafka
interessierte, an das Bewusstsein erinnert, dass Gott uns verlassen habe, weshalb
Kafka damals an Soren Kierkegaard geriickt wurde, den er noch radikalisierte, so
dass er auch als eine Parallele zur dialektischen Theologie interpretiert werden
konnte. Hans-Joachim Schoeps hat seine Bemiithungen um das Verstdndnis Franz
Kafkas in sachlicher Ubereinstimmung mit Martin Buber und auch mit Max Brod
darin zusammengefasst, dass Kafkas Lebensanschauung auf einen «Barthianismus
ohne Mittler» hinauslaufe2, wobei beriicksichtigt werden muss, dass dieses Urteil
die friihe dialektische Theologie zum Hintergrund hat.

Schoeps spricht geradezu von einer Verkehrung der jiidischen Heilstheologie
in ihr Gegenteil, weil Offenbarung und Gesetz vergessen worden seien und in der
Situation des Nichtwissens und Nichttuns des Gesetzes die dem Kommen des
Messias vorausgehende Schreckenszeit, eine Art unheilsgeschichtliches Verhédngnis,
eingetreten sei. Nun will auch Schoeps dieses unheilsgeschichtliche Verhingnis,
das nur geschichtlich verstanden werden kann, durch eine Art Ahnungsdenken
iiberbieten, weil Kafka dem objektiven Sachverhalt tragischer Natur den Traum
bzw. die Erinnerung als die an Gottes Gegenwart einmal gebundene Sinnfiille
entgegensetzt. Der Mensch steht wohl in der Gefahr, dass er infolge des Verlustes
des Gesetzes Gottes sein eigenes personales Sein verliert, weshalb die Menschen
in Kafkas Werken so unbestimmte Ziige tragen wie auch das Ziel, zu dem sie hin-
streben miissen, ohne es doch jemals erreichen zu konnen. Im Augenblick wird
der Mensch in seinen Ahnungen und Trdumen enttiuscht, obgleich Kafka daran
festhélt, dass der Mensch ein Recht auf den ihm versperrten Himmel hat. Darin
schldagt die Kraft messianischer Hoffnung durch und darum erschopft sich Kafkas
Dichtung nicht in der Schilderung einer tragischen Situation. Der Mensch muss
seine Situation annchmen, durchleiden und sogar sterben, aber in dieser verzwei-
felten unheilvollen Situation geht bei Kafka die Hoffnung mit, dass es ein Unzer-
storbares gebe, das mit den Menschen verbunden ist, gleichsam als ein Existential,
von dem er sich nicht selbst 16sen kann3.

Das jidische Erbe Kafkas und die immer wieder geschilderte Situation, dass
und wie sich der Mensch unter dem Gericht befindet, hat formal grosse Ahnlich-
keit mit der reformatorischen Rechtfertigungsthematik, weshalb man Kafka auch
mit Luther und seiner Rechtfertigungslehre hat vergleichen konnen. Das gleiche
intensive Fragen und Hinter-sich-Zuriickfragen ldsst sie verbunden sein, wenn
Luther auch durch das Wissen um den Mittler nicht bei der Verborgenheit Gottes

2 H.-J. Schoeps, Ja, Nein und Trotzdem. Erinnerungen, Begegnungen, Erfahrungen (1974),
S. 117.

3 Vgl. auch Schoeps, Was ist der Mensch? Philosophische Anthropologie als Geistesge-
schichte der neuesten Zeit (1960). Adorno spricht sich zu pauschal gegen Kafkas Nihe zu
Motiven der dialektischen Theologie aus, wenngleich «seine Beschlagnahmung fiir die dialek-
tische Theologie» sicherlich missgliickt ist (S. 271, Anm. 1).



F.W.Kantzenbach, Fragen um Kafkas « Amerika» 347

stehen bleiben kann, wihrend man bei Kafka den Eindruck gewinnt, dass alles
Streben und Jagen nach der Gerechtigkeit auf toten Gleisen endet. Diese fiihren
nicht zum Ziel, mag es auch Unterschiede zwischen «lebenspositiv» und «ausweg-
los» in den Romanen Kafkas geben, die aber nicht zu einer Gesamtaussage ver-
dichtet werden konnen; denn die freundlicheren Ziige hingen nicht mit der uner-
reichbaren letzten Instanz zusammen, sondern mit den Menschen, die sie ergreifen
wollen. Darum iiberwiegt der Eindruck der Entmutigung und Tragik, so dass das
Gleichnis im Vergleich zwischen Luther und Kafka eine ganz unterschiedliche
Funktion ausiibt, weil die Horizonte, vor denen gefragt wird, unterschiedlich sind?.

In dem Roman «Der ProzeB» wird der Prozess um den Prokuristen K. immer-
fort im Kreis gedreht, ohne von der Stelle zu kommen. Uber die niederen Gerichte
und Instanzen hitte es bei einer (theoretisch moglichen) endlosen Fortsetzung des
Romans nicht zur Anrufung der hochsten Instanz kommen konnen und diirfen,
weil der Platz der hochsten Instanz freigehalten werden muss. Auch der Held des
dem Roman «Der ProzeB» verwandten Romans «Das SchloB» erreicht die hoch-
ste Instanz nicht, nach der er im Gegensatz zum Angeklagten in «Der ProzeB»
dringt, indem er sich den Finlass ins Schloss erkdmpfen will. Dem Helden K.
bleibt die Gnade — das Schloss, ja selbst die Einordnung in die im Anblick des
Schlosses lebende Dorfgemeinschaft — versagt. Er erreicht trotz aller Energie, die
selbst auf Schliche nicht verzichtet, nicht das, was schlechterdings unverdienbar ist.

«Die Inkommensurabilitdt irdischen und religiosen Tuns» nennt Max Brod das
Zentrum von Kafkas Romanen. Der Himmel, die gottliche Gerechtigkeit (Prozess),
die Gnade (Schloss) bieten dem Menschen stets nur einen undurchdringlichen
Anblick. Kafka weiss aber um Gottes Sein, mag es auch fiir ihn ein unerreichbares
Sein sein. In Kafkas Werk gibt es nicht den Begriff des Mittlers. Er glaubte aber
an Gott und seine Welt der Gerechtigkeit und Gnade, die freilich sein Geheimnis
bleibt. Hitte sie das nicht auch bleiben miissen, wenn auch ein Christ etwas von
der Gnade gegen allen Augenschein bezeugen konnte, und zwar einer Gnade, die
unter den Menschen wohnte? (Joh. 1, 14). Bei Kafka kann man im Sinne Martin
Bubers einen Paulinismus ohne das Christus- und Erlosungsmysterium finden.
Damit hat Kafka als Jude etwas zum Zentrum seiner Lebensaussage gemacht, was
auch der Christ unter dem gottlichen Gesetz als menschlicherweise nicht zu iiber-
windende Erfahrung der Anfechtung erleidet®.

4 H. E. Holthusen, Literatur und Rechtfertigung. Uberlegungen zur moralischen Verant-
wortung des zeitgendssischen Schriftstellers: Reflexionen. Themen der Akademie, = Tutzinger
Texte 13 (1976).

5 Max Brod, Uber Franz Kafka (1966), S.332, findet mit Recht, dass der Roman vom
«SchloB» in gewissem Sinne einen lebenspositiveren Anblick biete als der «ProzeB». Aber:
«Das Unterliegen des Lebensbejahenden bietet... einen noch gramvolleren Anblick als die
Verwerfung des Lebensunfahigen, Liebeleeren.» Somit muss man zu der Feststellung, dass der
Roman vom «Schlo8» im ganzen dem Leben zugewandter, weltfrémmer ist als der «ProzefB»,
doch auch wieder mancherlei Einschrankung erwigen. Man merkt eben bei jeder urteilsmissi-
gen Einreihung, die man einem Werk Kafkas gegeniiber zu titigen bemiiht ist, an wie unend-
lich zarte und differenzierte Materie man riihrt.



348 F.W.Kantzenbach, Fragen um Kafkas « Amerika»

2.

Werner Kraft hat es 1968 vermieden, Kafka in das Koordinatensystem von
Judentum, Christentum oder gar Atheismus zu pressen. Er hat Glauben und Un-
glauben nicht als Verhaltensweisen, sondern als Widerfahrnisse und Zustinde ob-
jektiver Art verstanden, wofiir er sich auch auf Bemerkungen von Franz Rosen-
zweig berufen kann. Worauf es hier ankommt, das ist die Erkenntnis, dass Glauben
sich nicht auf ein Haben und Wissen bezieht, sondern dass Glaube in der Orien-
tierung auf Zukunft hin das noch nicht eingetretene unbekannte Geheimnis, das
Fort-Schreiten ist, den Glauben meint, der die Welt, die noch verschlossen ist,
transzendiert. So hat Kraft an die grundsitzlichen Uberlegungen zum Thema
«Gott» bei Kafka sofort eine Analyse des seit 1913 erscheinenden Romans
«Amerika»® unter der bezeichnenden Uberschrift «Reinheit in der Schlammwelt»
angefiigt, der wir uns, was die inhaltliche Analyse anlangt, anschliessen konnten.
Auch Kraft benutzt den Roman nicht zur Theologisierung Kafkas, spiirt aber die
durchbrechende menschenversdhnliche, heitere, spielerische und leichte Tendenz,
die ihm folgenden Vergleich nahelegt:

«Es ist alles leicht. Man konnte an die Antwort Haydns denken, die Goethe zu Trinen
gerithrt hat, auf die Frage, warum seine Symphonien so frohlich seien. Er miisse, wenn er
Musik mache, immer an Gott denken und, wenn er an Gott denke, werde er frohlich. Kafkas
Glauben ist sonst messerscharf, ‘wie ein Fallbeil’, so daB alle, die sich ungern schneiden, ver-
muten oder, da Gott bekanntlich tot ist, was schon Heine gegen Hegel zum Lachen gebracht
hat, sogar wissen, es stecke nichts hinter ihm, es sei denn das Nichts. Hier bezeugt Kafka die
leichte Form des Glaubens, die die Kluft in der Liebe und in der Dankbarkeit zu iiberbriicken
sucht. Von der Liebe ist allerdings auch hier nicht die Rede, aber sie tont als schweigende
Musik mit. Karl, in seiner unzerstorbaren Reinheit, scheint gerettet.»7

Wenden wir uns dem Roman selbst zu:

Ein junger Mann ist (Kap. I-III des Romans) — er weiss kaum wie — zu einem unehelichen
Kind gekommen und wird von seinen Eltern nach Amerika abgeschoben. Auf dem Schiff fihrt
er im Zwischendeck, nur mit einem Kofferchen, das einen schiabigen Anzug, Hemden und eine
Salamiwurst enthilt. Er hat so viel mit der Bewachung dieser Schitze zu tun, dass er das
Schiff nicht mit allen seinen Geheimnissen kennenlernt. Vor dem Hafen von New York wird
die Freiheitsstatue sichtbar, und der junge Mann hat sich mit seinem Koffer schon auf das
Verlassen des Schiffs eingestellt. Dann vermisst er seinen Regenschirm, eilt zuriick und verirrt
sich hoffnungslos im labyrinthischen Gewirr der Ginge, aus denen es scheinbar keinen Ausweg
mehr gibt, da wegen der Sduberungsaktion auf dem Schiff Sperrzonen geschaffen worden sind.
Ratlos klopft der junge Mann an eine Kabine, deren Besitzer sich als ein abheuernder Heizer
entpuppt, der bitter enttduscht iiber Zuriicksetzungen berichtet, die er auf dem Schiff unter
der Fiihrung eines Maschinisten einzustecken hatte. Uber diesem Bericht vergisst der junge
Mann seine Sorgen. Er denkt kaum noch an seinen Koffer und folgt dem Heizer zum Ober-
zahlmeister in einen Raum, in dem verschiedene Funktionire des Schiffes versammelt sind.
Der junge Mann macht sich zum Sprecher des Heizers, dieser bleibt selbst nicht stumm, es
entsteht Verwunderung, Veriargerung, Ablehnung, aber auch Anteilnahme oder wenigstens
Neugierde. Unter die Funktiondre nebst Kapitin hat sich auch ein Herr gemischt, der in dem
jungen Mann aufgrund einiger Notizen, die eine Beschreibung seines Neffen geben, seinen

6 Das 1. Fragment ist 1913 unter dem Titel «Der Heizer» erschienen.
7 Kraft (A. 1), S. 95.



F.W.Kantzenbach, Fragen um Kafkas « Amerika» 349

wirklichen Neffen entdeckt, von dessen traurigem Schicksal er unterrichtet ist. Er teilt nicht
das Vorurteil der harten Eltern gegen ihren Sohn, nimmt zundchst auch keinen Anstoss an dem
ungewohnlichen Eintreten seines Neffen fiir den merkwiirdigen Heizer. Als dessen Gegner auf
dem Plan erscheint und sich alle Gleichgiiltigkeit und Antipathie gegen den Heizer richtet,
wird dem Onkel aber das Engagement des Neffen unbequem, und, alle weiteren ldstigen Aus-
einandersetzungen vermeidend, dringt er, mit der Unterstiitzung des Kapitdns dabei rechnend,
auf das Verlassen des Schiffs, das nach einem schlaffen Abschied vom Heizer seitens des
jungen Mannes auch riistig erfolgt.

Der junge Mann muss sich im Hause des reichen Onkels erst langsam akklimatisieren.
Dazu gehort erstlich, dass er unter Anleitung eines Lehrers schon in aller Friihe Englisch-
unterricht erhilt. Dazu kommt ferner Reitunterricht, bei dem es sich ein junger, die Zeit tot-
schlagender Mann namens Mack nicht nehmen lasst, Karl (so heisst der Neffe des bedeuten-
den Onkels) anzuleiten. Auch ein Klavier darf Karl betitigen. Er spielt Mirsche und Soldaten-
lieder. Der michtige Speditions- und Transportbetrieb des Onkels wirkt auf Karl wieder wie
ein labyrinthisches Geheimnis. Nicht weniger geheimnisvoll sind zwei Geschiftspartner und
Freunde des Onkels, von denen ihn einer sogleich, trotz des augenscheinlichen Zogerns des
Onkels, fiir die nidchste Zeit in sein Landhaus in der Nihe New Yorks einlddt. Sehr erstaunt
ist Karl, als dieser Geschiftsfreund ihn schon am nichsten Tag zu sich und seiner Tochter
mitnehmen moéchte, wobei er Karl mindestens zwei Néchte unter seinem Dache wissen will.
Der Onkel erhebt Einwinde. Karls Ausbildung diirfe nicht unter dem Besuch leiden. Karl ist
aber merkwiirdig angeregt von der Vorstellung eines Tapetenwechsels. Er ist gern bereit, sofort
mitzugehen, und iiberhort die Einwinde des Onkels, der allerdings den Besuch nicht geradezu
verbietet.

In dem Haus des Freundes seines Onkels trifft er zu seiner Enttduschung neben Klara, der
Tochter des Gastgebers, noch einen anderen Gast an. Es ist der andere Geschiftsfreund und
Freund seines Vaters, der sich im Speisezimmer keine Hemmungen auflegt und auch die Unter-
haltung an sich reisst, Karl dabei iibersehend oder ihn nur wegen seines schlechten Appetits
frozzelnd. Zu schon spiater Stunde gelingt es Karl, die Tafelrunde mit Klara zu verlassen, der
er versprochen hatte, auf dem Klavier vorzuspielen. Klara hat kein Verstandnis dafiir, dass er
sein von einem dunklen, wiederum labyrinthisch wirkenden Gang abzweigendes Gastzimmer
zunichst in Augenschein nehmen will, ehe er ihr in ihr Zimmer folgt. Offenbar hat es aber
auch die sportliche Klara gar nicht so eilig, das Zimmer Karls zu verlassen, denn sie treibt mit
ihm ein unverstindliches Spiel, indem sie ihn fast aus dem Fenster stiirzt und ihn dann durch
harte Griffe auf einem Sofa fesselt. Erst als er in dieser Stellung wiitend und beschimt vor
ihr liegt, verlidsst sie das nur mit einer Kerze zu erhellende Zimmer. Karl orientiert sich ver-
geblich auf einem Streifzug durch das riesige, noch unfertige Haus. Von einem Diener lisst er
sich auf dringendes Verlangen zu den noch debattierenden Geschiftsfreunden seines Onkels
bringen und erklért sich vor diesen mit aller Bestimmtheit dahin, auf schnellstem Wege wieder
zu seinem Onkel zuriickzukehren. Man macht ihm Kklar, dass er dort mit der Stadtbahn auf
jeden Fall nur wenig frither ankommen werde, als wenn ihn der Gastgeber morgens um sieben
Uhr mit dem Auto in die Stadt nehme. Karl wiirde aber auch einen nur um eine Stunde friiher
liegenden Ankunftstermin im Hause des Onkels noch vorziehen. Da legt sich der andere
Freund ins Mittel und behauptet, er habe fiir Karl einen Brief, den er ihm um 12 Uhr nachts
einzuhindigen habe. Er solle die noch iibrigbleibende Zeit benutzen — und er miisse dies aus
Anstandsgriinden tun —, um sich von der Tochter des Gastfreundes, Klara, zu verabschieden.

Karl mochte alles andere als Klara nochmals sehen. Sie hatte vorher, bei ihrem Gang
durch das Haus, Karl die Lage ihres Zimmers erldutert und diesen aufgefordert, sie spiter
aufzusuchen, um die versprochene Probe auf dem Klavier abzulegen. Da ein Diener den Auf-
trag erhilt, Karl unverziiglich zu Klaras Zimmer zu fiihren, folgt dieser widerstrebend. Er wird
von Klara, die sich schon im Nachtgewand befindet, in verdnderter Stimmung empfangen,
aber nach seinem Klavierspiel tont aus dem Nebenzimmer Klaras, das ein Himmelbett ent-
hilt, eine Stimme. Es ist die des Verlobten Klaras, des Karl ja bereits bekannten Mack. Von
dem Faktum der Verlobung Klaras hatte Karl erst durch einen Diener erfahren, nachdem er



350 F.W.Kantzenbach, Fragen um Kafkas « Amerika>»

das ihn bestiirzende Erlebnis mit Klara gehabt hatte. Mittlerweile ist es hochste Zeit fiir Karl,
den Brief bei dem ihm so unsympathischen und so unwillkommenen anderen Gast seines
Gastgebers abzuholen. Dieser kommt ihm schon unwillig entgegen. Der Brief stammt von sei-
nem Onkel und eréffnet ihm, dass es mit der Verbindung zwischen dem Onkel, einem Mann
von Prinzipien, die durch den Neffen verletzt worden seien, und Karl aus sein miisse. Der
Onkel zeigt sich iiber Karls Annahme der Einladung enttduscht. Das alte Kofferchen vom
Schiff ist plotzlich wieder da und auch der Regenschirm, den Karl auf dem Schiff hatte stehen
lassen. Vergeblich macht Karl dem Uberbringer des Briefes klar, dass er ihn hitte gehen lassen
sollen und ihn nicht bis zur Zeit der Mitternachtsstunde hitte im Hause aufhalten diirfen.
Aber der Geschiiftsfreund, der sich durchschaut sieht, argumentiert, dass aus der Bestimmung
des Briefschreibers nicht abzulesen sei, dass er zu anderem Handeln verpflichtet gewesen wire.
Er schiitzt Unkenntnis dariiber vor, was der Brief fiir Karl bedeutet. Wire Karl aus dem
Hause gegangen, so hitte er ihn eben auf seinem Riickweg zum Hause des Onkels treffen
miissen, um ihm den Brief zu iibergeben. Das sei sein Auftrag. Karl soll sich nach San Fran-
zisko begeben. Dort werde es nicht an Gelegenheit zur Arbeit fehlen. Karl bleibt nichts an-
deres iibrig, als diese Entscheidung iiber ihn anzunehmen, ebenso wie er die Entscheidung des
Onkels iiber ihn auf dem Schiffe angenommen hatte.

Kafka erzihlt die zundchst bis hierher berichtete Geschichte als Geschichte in
Raum und Zeit. Aber jeder Geschehensvorgang hat zugleich eine gleichnishafte
Bedeutung, die nicht in jeder Phase der Geschichte gedeutet werden kann. Es
handelt sich um einen Gesamtzusammenhang, der verglichen werden muss mit ei-
nem labyrinthischen Weg, wo es fiir einen allwissenden Geist auch einen Eingang
und eine schrittweise Fortsetzung gibt, die aber der Mensch, der sich in dem ver-
winkelten und verschachtelten Labyrinth befindet, nicht kennt und auch nicht
kennen kann. Karls Entscheidungsfreiheit ist in dem Augenblick gelihmt und
erstickt, als der Onkel sich als sein Onkel zu erkennen gibt und seine Anspriiche,
die Karl in seiner Situation nicht unangenehm sein konnen, anmeldet und durch-
fiihrt. Seit diesem Augenblick, der allerdings schon in dem schuldig-schuldlosen
Widerfahrnis mit der ihn einst verfithrenden Frau angelegt ist, ist Karl tatsdchlich
nicht mehr frei. Als er dennoch seine Freiheit wahrzunehmen sucht, indem er die
ihm zum Verhingnis werdende Einladung annimmt, hat er es mit seinem Onkel
verdorben, ohne dies wissen zu konnen. Immerhin ist er nach den seltsamen Erleb-
nissen im Hause des Gastgebers seiner zundchst guten Mutes getroffenen Entschei-
dung unsicher geworden. Es ist weniger als ein ausgesprochenes Schuldgefiihl,
aber doch mehr als ein harmloses Unbehagen, das ihn beschleicht. Die Hirte des
Entschlusses des Onkels ist unverdient und erscheint als unverstdndlich. Aber Karl
hat sich ihr zu beugen und sie widerspruchslos anzunehmen. Er kann das Urteil
des Onkels iiber ihn nicht als gerecht empfinden — er reflektiert auch nicht dar-
iiber —, aber er kann es nicht riickgingig machen. Es hilft ihm auch nichts, dass er
das Zustandekommen dieses Urteils in dem Gesprich mit dem Briefiiberbringer
abhingig sicht von Einfliissen und Umstidnden, iiber die er sich hitte hinwegsetzen
konnen, wenn er um die Folgen gewusst hitte. Nach dem Urteil des Onkels gibt es
kein Wider-den-Stachel-Locken. Das Urteil muss angenommen werden.

Was mag Kafka mit dieser Erzdhlung bezweckt haben? Wollte er nur zum Aus-
druck bringen, dass wir unser unschuldig-schuldig, meistens aber in menschlicher
Perspektive unschuldig zu tragendes Schicksal eben annehmen miissen? Ist der



F.W.Kantzenbach, Fragen um Kafkas « Amerika» 351

Unterton dieser Maxime nicht ausweglos tragisch bzw. fatalistisch? Gewiss beab-
sichtigte Kafka mehr als solche allzu banale Allerweltsweisheit. Denn wer wiirde
nicht gern das Ungliick, das Karl ja definitiv hatte, als dumpfes Schicksal auffassen,
vor dem man eben nur zu verstummen hat?

Kafka will ein geheimnisvolles Wechselspiel zwischen menschlichen und durch
sie transparent werdenden iibermenschlichen Grossen darstellen. Aber es ist sicher-
lich nicht seine Absicht, dieses Wechselspiel zu erkldren, Logik in es hineinzulegen.
Es ist irrational, aber es existiert. In seiner Irrationalitit hat es auch wieder
logische und kausale Bezichungen, aber sie entziehen sich einer logischen Deutung.
Kafka bietet keine Handhabe dafiir, dieses Wechselspiel metaphysisch-religios zu
deuten. Aber er ldasst diese Moglichkeit offen. Sie ist nicht verboten, mehr noch,
sic legt sich, meinen wir, nahe. Wir werden in der Onkelgestalt ein Symbol fiir die
gottliche, annehmende und abstossende, zuriickweisende Macht sehen konnen.
Gnade und Gerechtigkeit dieser Macht sind letzten Endes undurchschaubar, aber
trotz ihres irrationalen Charakters ist der Mensch von ihnen abhingig. Es geht
also um das hintergriindige Thema der Gerechtigkeit Gottes und der Rechtferti-
gung des Menschen vor Gottes Gerechtigkeit, die nicht gelingen kann. Die Sym-
pathie mag bei dem sich rechtfertigen miissenden Menschen liegen. Die Tatsache,
dass er sich vor der Gerechtigkeit Gottes zu rechtfertigen hat und sich vor ihr
doch nicht rechtfertigen kann, bleibt damit vollig unberiihrt. Diese Tatsache muss
hingenommen werden. Die Annahme derselben wire schon zuviel vom Menschen
verlangt.

Kafka hat das Hiobthema seiner zeichenhaft singuliren Bedeutung entkleidet
und es generalisiert. Er hat dabei die Biihne des menschlichen Lebens gewihlt,
insofern aber der Hiobgeschichte Folge geleistet, als er den einzelnen Menschen
in seinem Ringen um Bestehenkonnen in seinen Romanen in den Vordergrund
riickt. Gott ist nicht ausserhalb der menschlichen Biihne, sondern er agiert auf ihr
mit. Aber seine Statthalter und Widersacher bleiben durchléssig als Symbole fiir
ein metaphysisches Ringen der Kréfte an sich, was sich allerdings fiir den Men-
schen — und das hat er hinzunehmen — auf seiner Biihne abwickelt.

In einem Wirtshaus (Kap.IV —Ende) trifft dann Karl mit zwei arbeitslosen Maschinen-
schlossern zusammen. Gemeinsam marschieren sie, um in einem nahe New York gelegenen
Ort Arbeit zu finden. Wahrend der Wanderung bangt Karl um seinen Besitz. Er darf das
Essen fiir die beiden mittellosen Genossen bezahlen. Als er in einem Hotel nahe der Land-
strasse sich lange vergeblich um ein Abendessen fiir sich und die beiden bemiiht, bis er
schliesslich von der Oberkdchin entgegenkommend nicht nur bedient, sondern auch aufgefor-
dert wird, in dem Hotel zu iibernachten, durchsuchen die gleichfalls miteingeladenen Genos-
sen Karls Koffer, um etwas Essbares oder auch anderes, vielleicht Geld, zu finden. Als Karl
zuriickkommt, beschliesst er angesichts des Chaos des verstreuten Kofferinhaltes, sich von den
beiden unzuverlidssigen Kameraden zu trennen. Ein Ober des Hotels 1ddt ihn auf Weisung der
Oberkdchin nochmals in das Hotel ein. Als Karl aufbrechen will, vermisst er das Bild seiner
Eltern, wofiir es keinen Ersatz gibt. Eine Durchsuchung der Genossen bleibt erfolglos, ebenso
das Angebot, bei Riickerstattung des Bildes iiber den ganzen Koffer verfiigen zu wollen.
Karl begibt sich allein in das Hotel. Hier wird er von der Oberkdochin, die sich als Lands-
minnin entpuppt, zum Dienst im Hotel aufgefordert. Karl, der noch nicht sechzehn Jahre alt
ist, aber immerhin seiner Gymnasialbildung eingedenk bleibt, geht auch darauf ein, als Lift-



352 F.W.Kantzenbach, Fragen um Kafkas « Amerika»

boy anzufangen. In einem «Reprisentationszimmer» der Oberkdchin wird ihm ein Nachtlager
bereitet. Er ist todmiide. Noch ehe er zum Schlafen kommt, sucht ihn die Sekretirin und Ein-
kauferin der Oberkochin auf, die ihm ihre Einsamkeit im Hause gesteht und ihm Zusammen-
arbeit anbietet. Karl nimmt dieses Anerbieten an. In seine Aufgaben als Liftboy arbeitet er
sich ohne alle Schwierigkeiten ein. Not macht ihm allerdings das Schlafen in einem gemein-
samen Schlafraum von Bediensteten, wo kaum jemals Ruhe herrscht. Tag und Nacht ist Un-
ruhe in dem Saal, jeder geht seinen Geschidften und Vergniigungen mehr oder weniger riick-
sichtslos nach. Um so mehr beneidet Karl das junge Mé#dchen, das iiber ein eigenes Zimmer
verfiigen kann. Sie erzidhlt vom Tode ihrer Mutter. Karl begegnet einem der beiden Auto-
schlosser, denen er sich nach dem Empfang des Scheidebriefes seines Onkels im Wirtshaus
angeschlossen hatte. Der ehemalige Kamerad hat sich etwas herausstaffiert und will Karl zu
einer Tischrunde fiihren, an der ausser ihm und seinem Freund noch ein anderer Liftjunge des
Hotels teilnimmt, der seinen Dienst nicht so ernst wie Karl nimmt. Doch dieser lehnt die
Aufforderung ab. Aber der Verfiihrer ist volltrunken, so dass er sich nicht von der Stelle be-
wegen kann. Karl schafft ihn in sein eigenes Bett. Dazu muss er einen kleinen Augenblick
seinen Lift allein lassen.

Gerade in diesem Moment geht der Oberkellner vorbei und beobachtet Karls bisher einzi-
ges Pflichtversiumnis. Er wird vom Oberkellner entlassen. Besonders gemein benimmt sich
gegeniiber Karl der Portier, der schon dreissig Jahre in dem Mammuthotel Dienst tut. Die
Oberkochin mochte fiir Karl eintreten, aber der inzwischen in seinem Bett gefundene Sauf-
bruder und sein bei einer peinlichen Ausfragung schliesslich zutage kommendes Versprechen,
dem ehemaligen Genossen Geld zu geben, werden so gegen ihn ausgespielt, dass auch die
Oberkochin resigniert. Karl ist nicht fihig, sich glaubhaft zu rechtfertigen, er kann es aber
auch, so wie das Verhor gegen ihn angelegt ist, gar nicht tun.

Am tiefsten trifft Karl der ungerechte Vorwurf auf Diebstahl. Selbst der Weggang aus dem
Hotel wird Karl nicht leicht gemacht. Nur mit Miihe entrinnt er dem ihn mit einer Taschen-
durchsuchung und drohenden Ausserungen quilenden Oberportier, der Herr iiber alle Tore
des Hotels ist und dem mehrere Unterportiers unterstehen, die sich im Dienst in der glisern-
durchlédssigen Portiersloge ablosen. Als Karl gliicklich dem Oberportier entkommen ist, trifft
er mit dem auf einer Krankenbahre liegenden Genossen zusammen, um deswillen ihn sein
Ungliick ereilt hat. Mit ihm féahrt er in einem Taxi fort. Man landet vor dem Hause, in dem
die beiden Genossen wohnen, wobei sich der zu Hause gebliebene Delamarche der Gunst der
Wohnungsbesitzerin, einer einstigen Séngerin, erfreuen darf. Karl soll auch das Geld fiir das
Taxi zahlen. Ein Polizist wird auf die Gruppe, besonders den hemdsirmeligen Karl, aufmerk-
sam. Dieser wird ins Verhor genommen und will unbedingt vermeiden, ins Hotel zuriickge-
bracht zu werden, wo der Oberkellner vielleicht nur voll Verstindnis nicken und der Ober-
portier «dagegen von der Hand Gottes sprechen wiirde, die den Lumpen endlich gefunden
habe». Karl fliichtet vor dem Polizisten, hitte beim Auftauchen eines zweiten Polizisten
wohl kaum die Chance gehabt, zu entkommen, wenn nicht Delamarche ihn iiber viele Ginge,
Hofe und Treppen zu der Singerin und dem schon erholten anderen Genossen, namens Ro-
binson, gebracht hitte. Karl und Robinson werden auf den Balkon abgeschoben. Karl denkt
an Flucht, Robinson nimmt ihm allen Mut dazu. Er teilt ihm mit, dass Delamarche und
Brunelda, so heisst die Singerin, ihn, Karl, als Ersatz fiir ihn zum Diener erkoren hitten, um
das von Sachen iiberquellende Zimmer in Ordnung zu halten. Brunelda ist nicht unvermogend
und hat um Delamarches willen sich in dies enge Quartier der Vorstadt zuriickgezogen. Karl
muss erkennen, dass er zu unerfreulichstem Dienst eingefangen worden ist. Ein Ausbruch aus
dem Zimmer gelingt nicht. Der Blick vom Balkon zeigt Karl eine seltsam gespenstische Wahl-
versammlung, bei der ein Kandidat, der keine Chancen hat, als Bezirksrichter gewihlt zu
werden, der Gefangene seiner Anhénger zu sein scheint.

Elend von den Schligen Delamarches begibt sich Karl nachts auf den Balkon. Er lernt
einen nichtlich studierenden Studenten auf dem Nachbarbalkon kennen, der Delamarche,
Robinson und Brunelda hasst. Er findet aber kein Wort der Ermunterung fiir Karl, Dela-
marche und die Seinen zu verlassen. In dem unbegriindeten Gedanken sich wiegend, fiir ihn



F.W.Kantzenbach, Fragen um Kafkas « Amerika» 353

konne eine Verbesserung der Lage eintreten, begibt sich Karl vom Balkon ins Zimmer zuriick
und schléft ein.

Wir finden ihn unvermittelt wieder vor einem Plakat, das Personal fiir ein Theater sucht.
Als er beim Theater ankommt, hért er nur Trompeten, findet aber nirgends jemand, der ihm
Auskunft erteilt. Schliesslich entdeckt er unter den Trompeterinnen eine Bekannte namens
Fanny, von der er die Erlaubnis bekommt, ihre Trompete zu blasen. Die als Engel verkleidete
Frau empfiehlt Karl, sich als Trompeter zu bewerben. Mit den anderen Frauen blist sie zwei
Stunden lang. «<Dann werden wir von Miénnern, die als Teufel angezogen sind, abgeldst. Die
Hilfte blast, die Halfte trommelt. Es ist sehr schon, wie iiberhaupt die ganze Ausstattung sehr
kostbar ist.» Fanny macht Karl Aussichten auf Einstellung, denn es handle sich um das
grosste Theater der Welt. Karl meldet sich beim Personalchef einer Gruppe. Ihm folgen
andere, sogar eine Familie mit einem Kind im Kinderwagen. Karl besitzt keine Papiere,
meldet sich aber zur Aufnahme in einer Kanzlei an.

Als erste Berufsgruppe wird die der Ingenieure aufgerufen, bei der sich zuerst Karl allein
meldet, dem dann aber alle anderen folgen. Nach einer Frage des Personalchefs, ob sich das
wirklich so verhalte, bleibt nur Karl als Ingenieur iibrig, aber in der Kanzlei wird er abge-
wiesen; er soll sich bei der Kanzlei fiir Leute mit technischen Kenntnissen melden. Von hier
fithrt man ihn in die Kanzlei fiir Mittelschiiler, dann in die fiir europiische Mittelschiiler.
Trotz der fehlenden Papiere erhidlt Karl die Mitteilung, er sei «aufgenommen». Das wird
nochmals vom Schreiber bestitigt, obwohl Karl statt seines wirklichen Namens den Namen
Negro angegeben hatte. Man fragt ihn nach seiner letzten Titigkeit und will ihn als techni-
schen Arbeiter fithren. Bei einem Empfangsessen sieht Karl ein ihm aus dem Hotel bekanntes
Gesicht. Giacomo bietet Karl an, beisammen zu bleiben. Im Laufschritt geht es zur Bahn, die
die Neugeworbenen zum Theater nach Oklahoma bringen soll. Das einzige Gepickstiick, das
mitgefiihrt wird, ist der Kinderwagen. Mit Giacomo an seiner Seite fahrt Karl zwei Tage und
zwei Nichte. Dabei begreift er die Grosse von Amerika. Aufwachen tut Karl in der Wohnung
Bruneldas. Der Roman endet damit, dass Karl Brunelda in einem Handwagen zu einem
«Unternehmen Nummer 25» bringt.

Max Brod berichtet im «Nachwort zur ersten Ausgabe», dass Kafka geplant
habe, den Roman mit dem Kapitel iiber das Naturtheater in Oklahoma versShnlich
ausklingen zu lassen. «Mit ritselhaften Worten deutete Kafka lichelnd an, daB sein
junger Held in diesem fast grenzenlosen Theater Beruf, Freiheit, Riickhalt, ja so-
gar die Heimat und die Eltern wie durch paradiesischen Zauber wiederfinden
werde.» Nur fiir die ersten 6 Kapitel (also nicht mehr fiir das 7., die Aufnahme
Karls in der Wohnung Bruneldas schildernde Kapitel) hatte Kafka selbst Eintei-
lung und Namen festgesetzt. Im Vergleich mit dem im «ProzeB» geschilderten
Gerichtsverfahren werde, so Max Brod, der Kampf um das Recht in «Amerika»
mit ruhigerem Gewissen, in jugendlicher Ungebrochenheit gefiihrt. Der Held
werde sich schliesslich durchsetzen. Das ist Max Brods Deutung®. Falls man Kaf-
kas Idee mit dem Oklahoma-Theater so deuten will, mag sie berechtigt sein.

3
Wegen der Unvollstindigkeit des Romans ist es erlaubt, durchaus auch in an-

derer Richtung weiterzudenken. Es kann sein, dass nach leidvollen Erlebnissen der
Held wirklich seine Freiheit wiederfindet, aber der zu durchschreitende Weg kann

8 Brod (A. 5), S. 323 ff.



354 F.W.Kantzenbach, Fragen um Kafkas « Amerika»

auch wie im «ProzeB» oder im «SchloB» als endlos vorgestellt werden, so dass
der versohnliche Schluss kaum noch als Erlosung wirkt. Die von uns zur Deutung
zusammengefassten Kapitel unterscheiden sich von dem vorhergegangenen Teil
des Romans in den ersten drei Kapiteln dadurch, dass die Schilderung sich von
vorstellbaren Geschehnissen weit entfernt. Kafka hélt im Ernst nicht die Fiktion
aufrecht, dass es sich um die Erlebnisse eines jungen Menschen in Amerika han-
delt. Die ihm begegnenden Geschehnisse und seine Erfahrungen haben einen An-
satz in der Wirklichkeit, aber sie verdichten sich zu einer imagindren Welt.

Zweifellos muss man hier die an sich berechtigte Zuriickhaltung der Kafka-
Interpreten vor der These, Kafka schildere Triume, aufgeben. Es ist bezeichnend,
dass Kafka fiir das urspriinglich nicht mehr im Zusammenhang mit den ersten 6
Kapiteln stehende Kapitel 7 zur Beschreibung von Traumerlebnissen greift, die
vielleicht eine — eben traumhafte! — Krisis und Auflosung des Angsttraumes brin-
gen, zu der sich die in der Dimension der irdischen Wirklichkeit bleibenden und
sie doch transzendierenden Geschehnisse und Erfahrungen in der Erfahrung Karls
verdichten. Es handelt sich um einen Angsttraum Karls, der aber das auf traum-
hafter Ebene widerspiegelt, was Karl in seinem leidvollen Leben wirklich durch-
zumachen hat. Es scheint so, dass die ganze Aufmerksamkeit zunidchst auf Karl
konzentriert ist, ehe dieser in das Quartier Bruneldas, Delamarches und Robinsons
kommt. Karl als der vom Ungliick und der Verstrickung ohne Ende Betroffene
konnte den Eindruck haben, dass der nach Gerechtigkeit, Ordnung und Pflicht-
erfiilllung Trachtende nur in Verwirrung und Ungerechtigkeit gestiirzt wird, wih-
rend der Bose (der Oberportier) bzw. der Leichtsinnige (der Liftboy, den er gut-
miitig immer wieder vertreten hatte) vom Ungliick verschont werden, ja sogar
Schutz finden. Aber das individuelle Erleben Karls wird vom Dichter schon in
dem Asyl der Brunelda erweitert zum Erleben anderer Menschen, denen auch im
Gewirr nur eines Raumes, also in der Beschrinkung, keine ruhige Insel gegonnt
ist. Das Gewirr der Rdume, das Karl im Hotel vorfindet, so dass die Angst vor der
totalen Anonymitdt, die Sinnlosigkeit des qudlendsten Massenmenschendaseins
(vgl. den hollischen Schlafsaal) ihn {iberkommt, findet sich in anderer Form, wenn
moglich noch in gesteigertem Grade, in dem Theaterunternehmen, von dem Karl
iiberhaupt nur einen kleinen Ausschnitt, gewissermassen eine Aussenstelle, ken-
nenlernt. Das Theater ist nur Chiffre fiir das ungeheure Theatrum mundi, in dem
das Gewirr der Funktiondre, die Hierarchien der Geister ebenso in eiserner Ord-
nung existieren wie in dem Hotel oder in der Wohnung Bruneldas, wo Delamarche
scheinbar den Ton angibt. Ja selbst auf dem Balkon kann Karl keine Luft der
Freiheit atmen.

Es gibt in dem Buch nur ein System von Abhingigkeiten. Die Oberkochin, der
Oberkellner, selbst der Oberportier sind abhingig. Sie stehen in einem kaum zu
durchschauenden Bezichungsverhiltnis, ebenso wie Delamarche, Brunelda und
Robinson, aber auch der Wahlkandidat samt seinen Wéhlern oder die Funktionire
der Theaterwerbung. Der Platz der entscheidenden Instanz scheint nicht besetzt
zu sein, jedenfalls wird die entscheidende Kompetenz nicht sichtbar: so im Hotel,
so auch im Haus der Brunelda, wo man zur Untermiete wohnt, so ebenfalls im



F.W.Kantzenbach, Fragen um Kafkas « Amerika» 355

Theater. Die Kompetenzverhiltnisse bleiben dunkel. Jeder Oberste hat noch einen
anderen Obersten iiber sich oder doch neben sich. Niemand ist absolut entschei-
dungsfrei und fdhig, die Gerechtigkeit zu iiben oder wenigstens den Wahn zu
durchschauen. Am stirksten sind die Médnner in das System von Schuld und Ver-
sagen einbezogen, entsprechend einer Grunderkenntnis Kafkas: «Im ganzen habe
ich . .. gefunden, dal die Manner vielleicht mehr leiden, oder, wenn man es so an-
sehen will, hier weniger Widerstandskraft haben, daB aber die Frauen immer ohne
Schuld leiden, und zwar nicht so, dal sie etwa ‘nichts dafiir konnen’, sondern im
eigentlichsten Sinne, der allerdings wieder vielleicht in das ‘nicht dafiir konnen’
miindet.»® Eindrucksvolle Beispiele dafiir sind die Oberkochin, die Karl entgegen-
kommt und bis zu einem bestimmten Punkt auch fiir ihn eintritt, das Maddchen
Therese und die puppenhafte, dickleibig-unbewegliche Brunelda, die ganz aus
Passivitdt zusammengesetzt zu sein scheint.

In der Welt Kafkas gibt es keine Ausginge, die zur Freiheit fithren. Deshalb
gehort wohl der Traum Karls von dem Theater und sein Aufwachen im Zimmer
Bruneldas in «Amerika» zur Konzeption hinzu, mag Karls Weg sich dann auch
im Unbekannten verlieren. Wird ihm hier wirklich Freiheit winken oder nicht
auch nur wieder neue Versklavung, wie er sie nach seiner Rettung von Dela-
marche ja von diesem in so abgefeimter Weise zu erdulden hatte? Die Frage muss
offenbleiben. Kafkas Interpretation des «Heizers», wie er den Roman betiteln
wollte, spricht gegen Brods hoffnungsvolle Deutung. Er schreibt an Frau Milena:
«Dagegen freue ich mich durch ein paar Bemerkungen iiber den ‘Heizer’, die Sie
wiinschen, wirklich ein kleines Opfer bringen zu konnen; es wird der Vorge-
schmack jener Hollenstrafe sein, die darin besteht, daB man sein Leben nochmals
mit dem Blick der Erkenntnis durchnehmen muB, wobei das Schlimmste nicht
die Durchsicht der offenbaren Untaten ist, sondern jener Taten, dic man einst-
mals fiir gut gehalten hat.»1°

Dieses Urteil Kafkas ist sehr aufschlussreich. Bei aller Sympathie fiir Karl, die
sich vielleicht sogar zu einem versohnlichen Abschluss seiner Odyssee durch die
unverstandliche und harte Welt bereit erkliren konnte, ist der redliche Karl doch
nicht schuldlos. Weder im Hotel noch in der Theateragentur verhilt er sich durch-
gehend den dort geltenden Normen entsprechend. Es gibt gute und gerechte Griin-
de fiir seine Entschuldigung, aber sie dndern an Karls Verhalten letzten Endes
nichts. Wenigstens im Traum kommt es nicht zur Katastrophe, mit der Karls Exi-
stenz im Hotel endete.

Aber das ist eben nur eine Losung fiir den Traum, nicht vor dem Forum der
Welt, noch viel weniger aber vor dem Forum, das der iible Oberportier so einfach
mit Gott identifiziert. Diese ddmonische Identifizierung ist nicht mdoglich. Der
Platz des obersten Richters muss freigehalten werden. Das Problem der mensch-
lichen Gerechtigkeit findet auf Erden keine durchschaubare Beantwortung.

Friedrich Wilhelm Kantzenbach, Neuendettelsau

9 Kafka, Briefe an Milena: Ges. Werke, hrsg. v. M. Brod (1952), S. 16.
10 Kafka (A.9), S. 21.



	Rechtfertigung ohne Subjekt und Objekt? : Fragen um Kafkas "Amerika"

