Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 34 (1978)

Heft: 6

Artikel: Theologische Erwagungen zum Buch Esther
Autor: Meinhold, Arndt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-879037

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-879037
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 34 Heft 6 November/Dezember 1978

Theologische Erwédgungen zum Buch Esther

Voraussetzung fiir einen Versuch, die theologischen Probleme des Estherbuches
darzustellen und zu reflektieren, ist die Losung der literarischen Probleme, die die-
ses Buch aufgibt. Hier muss auf Ergebnisse dieses Arbeitsganges verwiesen und
aufgebaut werden, aufgrund derer das Estherbuch als Diasporanovelle! gesehen
wird, und zwar in struktureller, jedoch kritischer Abhingigkeit von der Josephs-
geschichte?, die zu derselben Gattung im Alten Testament gehort®. Von diesem
gattungsgeschichtlichen Tatbestand aus wird ein wesentliches Licht auf die Geistig-
keit des Estherbuches fallen. Denn es werden aus den keineswegs zufilligen Ver-
dnderungen im Gattungsformular (z. B. Weglassungen, Dehnungen, Pointierungen,
Wiederholungen) Schliisse gezogen werden miissen. Freilich — um dies vorwegzu-
nehmen —, eine Theologie des Estherbuches wird dadurch nicht zutage treten, nicht
nur, weil der Direktbezug zu Jahwe in diesem Buch fehlt. Aber die Fehlanzeige
einer offenkundigen Theologie hat durchaus theologisches Gewicht. Wir sprechen
von «theologischen Erwdgungen» und beziehen uns auf Form und Inhalt des Bu-
ches wie auch auf sein Vorkommen im Kanon und auf Fragen, die dadurch aufge-
worfen werden.

Bereits das erste Strukturelement des Gattungsformulars, die Vorgeschichte
(Gen. 37; Esth. 1, 1 -2, 4), weist fiir das Estherbuch eine bestimmte Tendenz auf:

1 Vgl. A. Meinhold, Die Diasporanovelle — eine alttestamentliche Gattung (Diss. Greifs-
wald 1971, maschinengeschrieben), S. 76-128.

2 G, Gerleman, Esther (1973), z. B. S. 13, verkennt, dass es sich beim Estherbuch um eine
strukturelle, aber kritische Abhéngigkeit von der Josephgeschichte handelt und nicht nur «um
blosse stilistische Abhidngigkeit, die etwa in gewissen formellen und inhaltlichen Einzelheiten
besteht», wie er in Erwiderung auf L. Rosenthal, Die Josephsgeschichte, mit den Biichern
Ester und Daniel verglichen: Zs. at. Wiss. 15 (1895), S.278-284, und 17 (1897), S.125-128,
feststellt.

3 Der Nachweis fiir die These, dass die Josephsgeschichte wie das Estherbuch eine Dia-
sporanovelle ist, kann hier nicht im einzelnen gefiihrt werden. Verwiesen sei auf die beiden
Teile meines Aufsatzes Die Gattung der Josephsgeschichte und des Estherbuches: Diaspora-
novelle I/II: Zs. at. Wiss. 87 (1975), S. 306-324, und 88 (1976), S. 72-93.



322 A.Meinhold, Theologische Erwiigungen zum Buch Esther

Joseph in der Familien- und Sippenatmosphire, von seinem Vater geliebt und be-
vorzugt, deshalb beneidet, zwar nicht getdtet, aber verkauft, damit in die Diaspo-
raexistenz geraten — im Unterschied zum Estherbuch: Konsolidierung der Welt-
macht des Xerxes mit rauschenden Festlichkeiten; Verwicklungen am Hof; die
Konigin Vasthi fillt in Ungnade; der Platz der Konigin ist neu zu besetzen. Mar-
dochai und Esther stehen schon an der Stufe zur hochsten Ebene. Es findet sich
im Estherbuch nicht mehr das allmdhliche Aufriicken eines Joseph iiber einen
Privathaushalt, Gefingnisdienst bis schliesslich zur Audienz bei Pharao. Am deut-
lichsten wird dieser Sachverhalt in den kleinen Aufstiegsberichten, mit denen in
der Josephsgeschichte trotz doppelten Vorkommens (Gen. 39, 1-6a; 39, 20 — 40,
13. 16-22) noch gar nichts weiter erreicht ist — Joseph ist nach wie vor im Gefing-
nis. Im Estherbuch gelangt Esther nach dem kleinen Aufstiegsbericht (Esth. 2,
8-18) sogleich zur Koniginnenwiirde.

Dieses direktere Herangehen an die Probleme und ihre Ldsung im Estherbuch
ist auch durch die Verschirfung der Situation und der daraus resultierenden Ge-
fahrdung gegeben. Wohl drohen der Diaspora in fremdldndischer Umgebung man-
che Gefahren, aber die in der Josephsgeschichte gespiegelten Gefihrdungen fiir
den Keimstock des Volkes Israel haben doch eher die Qualitdt einer Naturkata-
strophe. Eine Hungersnot, der Agypten und die im Blick liegende angrenzende
Welt — Palidstina eingeschlossen — zum Opfer fallen und aus der heraus Rettung
kommen muss, kann iiberall geschehen. Diese Gefdhrdung richtet sich nicht spe-
ziell gegen das Volk Israel, obwohl sie es auch vernichten konnte. Anders im
Estherbuch: das Buch stellt fiir die persische Zeit eine drohende Gefdhrdung der
judischen Diaspora dar, die mit einem neuzeitlichen Begriff als «Antisemitismus»
umschrieben werden konnte, der sich einen legalen Vernichtungsweg zu verschaf-
fen wusste (Esth. 3, 8 ff.). Einer natiirlichen Gefahrdung der Israecliten in der
Josephsgeschichte steht im Estherbuch die produzierte, bewusst geplante Vernich-
tungsabsicht gegeniiber.* Diese der Josephsgeschichte gegeniiber neue Situation
im Estherbuch verlangt auch eine bewusste Auseinandersetzung mit diesem Pro-
blem. Hier liegt eine Ursache fiir die Reflektiertheit, die man im Estherbuch fest-
stellen kann.’ Damit geht auch die Konzentrierung vom Allgemeinen zum Speziell-
Einzigen Hand in Hand. Wir brauchen hier nur einen statistischen Befund zur
Veranschaulichung heranzuziehen: in Esth. stehen etwa 50 Vorkommen von «Jude,
Juden» samt ihren Zusammensetzungen (z. B. «Feind der Juden» usw.) lediglich
5 Erwihnungen der ethnischen Bezeichnung «Hebréder» in der Josephsgeschichte
gegeniiber. Dabei ist zu beachten, dass «Jude» als ethnische Bezeichnung eindeutig

4 Dass dieser Vernichtungsplan von einem einzigen, von Haman, ausgeht, dessen Juden-
hass ganz personliche Griinde gehabt hitte, so G. Gerleman, Esther (A. 2), S. 132, dndert nichts
am Sachverhalt. Vgl. hingegen N. A. van Uchelen, A Chokmatic Theme in the Book of Esther.
A Study in the Structure of the Story: Verkenningen in een stroomgebied. Proeven van oud-
testamentisch onderzoek. Festschr. M. A. Beek (1974), 132-140, S. 132: «It is the ever relevant
and dramatic story of the Jew-baiter and his reckless schemes.»

5 Vgl. auch H.Bardtke, Neuere Arbeiten zum Estherbuch. Eine kritische Wiirdigung:
Jaarber. v. h. vooraz.-egypt. genootschap Ex oriente lux 19 (1965/66), 519-549, S. 529.



A.Meinhold, Theologische Erwigungen zum Buch Esther 323

ist, was von °‘ibri «Hebrder» nicht gesagt werden kann. Ohne auf die Proble-
matik des ‘ibri im Alten Testament ndher einzugehen, kann die weite Fiche-
rung dieses Begriffes veranschlagt werden.® In der Josephsgeschichte ist damit
zwar die Zugehorigkeit zu Israel gemeint, aber die Weite des Begriffes ist damit
nicht ausgefiillt.

Im Estherbuch dominiert das Judesein der Hauptpersonen Mardochai/Esther
und damit weiterreichend die Existenz des jiidischen Volkes in der Diaspora. Darin
liegt der eigentliche Konzentrationspunkt dieses Buches. An den entscheidenden
Stellen riickt dieses Phinomen in den Blickpunkt. Wie ein Fanal steht es schon bei
der Vorstellung des Mardochai voran (Esth. 2, 5). Esther verheimlicht mehrmals
ihre Zugehorigkeit zu den Juden (Esth. 2, 10. 20), woraus ersichtlich wird, dass
es gerade darauf ankommt. Mardochai ist dem Konig, dem er das Leben und damit
die gerade konsolidierte Macht rettete (Esth. 2, 21-23), als Jude bekannt (Esth.
6, 10), und seinen eigenen Kollegen gibt Mardochai als einzigen, geradezu selbst-
verstindlichen Grund fiir seine Proskyneseverweigerung gegeniiber Haman die
Zugehorigkeit zu den Juden an (Esth. 3, 4c). Haman scheint seine ganze Aufmerk-
samkeit eben der Ausrottung dieses Volkes zuzuwenden (Esth. 3, 6. 8). Das Schei-
tern dieses Vorhabens und die Begriindung fiir die Unwiderstehlichkeit eines
Mardochai, ja eines Juden iiberhaupt, wird mit fast vorwurfsvoller Selbstverstind-
lichkeit von den eigentlich Michtigen, den Hamansgenossen, in der jiidischen
Volkszugehorigkeit gesehen (Esth. 6, 13). Der Triumph der Juden vollfiihrt sich
gegen Ende des Buches in einem Vergeltungsakt (Esth. 9, 1 ff.). An der letztmog-
lichen Stelle des Buches wird Mardochai hajjehudi der «Jude» genannt (Esth.
10, 3).

Durch die Darstellung des Estherbuchs wird aber das Missverstindnis abge-
wehrt, als ereigne sich das — gar noch sieghafte — Uberleben der Juden in diesem
Bereich im Selbstlauf. Es ist im Gegensatz vielmehr eine aktive Hilfe nétig.

Der Verfasser der Josephsgeschichte hatte keinen Zweifel daran gelassen, dass fiir jeden
Erfolg des Joseph (Gen. 39, 2. 3.21. 23) und besonders fiir seine einzigartigen Traumdeutelei-
stungen (Gen. 40, 8; 41, 16. 25. 28. 32) — auf einem Gebiet also, auf dem die dgyptischen Wei-
sen zu ihrer Zeit als Experten galten? — Jahwe die aktive Ursache war. Es ist wohl kaum zu
iibersehen, dass der Verfasser der Josephsgeschichte theozentrisch denkt und gestaltet, also
Jahwe im einzigen Mittelpunkt des Geschehens, wobei er sich des Hebriers Joseph bedient.
Damit steht auch ausser Zweifel, dass fiir den Erfolg des Joseph und fiir die Rettung nicht
nur des Joseph und seines Volkes, sondern auch des dgyptischen Volkes, ja der ganzen Erde

6 Vgl. S. Herrmann, Israels Aufenthalt in Agypten (1970), S.59, wo er meint, «Hebrier»
entspreche «einer iibergreifenden ethnischen Benennung (...), die sich auf einen Teil von
Stimmen und Volkerschaften bezog, die im Zuge der aramiischen Bewegung als landsuchende
Gruppen sich... dem palidstinensischen Raum (...) ndherten.» Ahnlich auch S.Herrmann,
Geschichte Israels in alttestamentlicher Zeit (1973), S. 89. S. auch K. Koch, Die Hebrier vom
Auszug aus Agypten bis zum Grossreich Davids: Vet. Test. 19 (1969), S. 37-81.

7 Vgl. J. Vergote, Joseph en Egypte. Genese Chap. 37-50 a la lumiére des études égyptolo-
giques récentes (1959), S. 43 ff.; W. Richter, Traum und Traumdeutung im A.T. Ihre Form
und Verwendung: Bibl. Zs. 7 (1963), 202-220, S. 217.



324 A. Meinhold, Theologische Erwégungen zum Buch Esther

(Gen. 41, 57), letztlich Jahwe gesorgt und geplant hatte (vgl. Gen. 45, 5-8.9; 50, 19-21). Das
Uberleben der Diaspora ist nach der Darstellung der Josephsgeschichte eingeschlossen in das
Uberleben auch des Fremdvolkes, das ja nach alter Tradition ein Hauptfeind Israels war.
Dieser universalistische und «soteriologische» Zug in der Josephsgeschichte ist dort theologisch
begriindet, verankert in Willen und Tat Jahwes.

Der Verfasser des Estherbuches geht diesen Weg nicht mehr. Er versteht Hilfe
als Selbsthilfe8, Aktivierung der Juden fiir sich selbst (Esth. 4,1 -5, 8; 6,14 -7, 6;
8, 3—6). Zwar defensiv — sie reagieren auf die Gefahr —, aber aktiv, kimpferisch
vollzieht sich dieser Selbsteinsatz. Und da die Eigeninitiative und -aktivitit in der
Darstellung des Estherbuchs immer Erfolg hat, wenn auch nicht immer sofort
(Esth. 7, 7-10; 8, 7-14), werden diese kampferischen Taten gutgeheissen, nicht
nur als verstdndlich dargestellt, sondern bejaht.

Was ist damit eigentlich geschehen? Was bedeutet die Proklamierung der
menschlichen Aktivitit in der eigenen Planung eines Mardochai? Léasst sich hier —
gleich gar im Vergleich zur Josephsgeschichte — nicht eine Aufwertung des Men-
schen konstatieren? Legt das Estherbuch nicht sogar nahe, diese beherrschende
Rolle der menschlichen Aktivitdt und ihres triumphalen Erfolges als auf Kosten
der Aktivitdit Jahwes geschehen zu verstehen? Wird Jahwe iiberhaupt noch am
Wirken gesehen, oder hat er seine Wirksamkeit an diese zur Aktivitit gendtigten
Juden abtreten miissen? Wenn unsere Deutung von Esth. 4, 13 f. richtig ist, dass
den Juden — nach Ausfall ihrer eigenen Moglichkeiten, die sie nutzen miissten —
von einem anderen Ort, mimmaqdom ’ahér, also von Jahwe her (trotz fehlender
Gottesbezeichnung)?, Rettung und Erleichterung kommen wiirden, dann heisst das,
dass der Verfasser von Esth. Jahwe die Funktion des Beobachtens der Existenz
der Juden und sein Trachten darauf einrdumt. Jahwe erhilt eine Beobachterrolle
zuerkannt bis zum Augenblick der menschlichen Unmdglichkeit, selbst einen im-
manenten Ausweg zu finden. Erst dann, wenn alle Versuche, allein zurechtzu-
kommen, nicht stattgefunden haben oder gescheitert sind, greift er von aussen ein.
In einer bestimmten Weise miissen wir in der Diasporanovelle des Estherbuches
eine Enttheologisierung!® der Darstellungsweise — vor allem im Vergleich mit der
Josephsgeschichte — feststellen. Nicht dass dieses Buch «gottlos» wire, weil die
Erwiahnung Jahwes nicht vorkommt. Aber es ldsst Gott draussen, ausserhalb des
Geschehens der alltidglichen Geschichte, und die Aufgabe der menschlichen Ak-
teure ist es, ihn draussen zu lassen. Sie sollen bewerkstelligen, damit er es nicht
zu tun braucht. Damit ist aber unterstellt, dass diese Menschen, die hier die Ak-
tionen der Rettung iibernehmen, das tun, was er sonst auch tun wiirde, dass also
die Aktionen der eigenen Rettung der Juden in der persischen Diaspora — nach

8 Vgl. J. C. H. Lebram, Purimfest und Estherbuch: Vet. Test. 22 (1972), 208-222, S.219:
«Esther dagegen spricht fast, vielleicht iiberhaupt nicht von Gott. In kriegerischer Aktivitit
fiihrt das Volk selbst seine Befreiung herbei.»

9 H. Bardtke, Das Buch Esther (1963), S. 333, kann seine im Geist des Buches konsequent
angesetzte Deutung des méaqom (als andere jiidische Hofbeamte etc.) nicht durchhalten.

10 Der Begriff findet sich in anderem Zusammenhang schon bei G. Gerleman, Studien zu
Esther. Stoff-Struktur-Stil-Sinn (1966), S. 28; ders., Esther (A. 2), S. 23. 42,



A.Meinhold, Theologische Erwigungen zum Buch Esther 325

Darstellung von Esth. — seinem Interesse, seinem Willen entsprechen. Anders aus-
gedriickt: es liegt eine Identifizierung der eigenen Existenz mit dem Willen Gottes
vor. Neben der oben erwidhnten Enttheologisierung nehmen wir in der Darstellung
des Estherbuches eine Art Anthropologisierung wahr.!!

Das Estherbuch zeigt in der Behandlung der Bewiltigung der Diasporaexi-
stenz — im Unterschied zur Josephsgeschichte — eine sdkularisierte Auffassung. Im
Blick ist die reale Welt, im Vordergrund sind die Menschen, die mit diesen Reali-
titen fertig werden miissen und — wie das Buch zeigen will — auch selbstindig
fertig werden. Von einem systematisch-dogmatischen Standort aus wird man die
Folgerichtigkeit der Ergebnisse dieses Handelns verstehen konnen. War in der
Josephsgeschichte das menschliche Handeln in den Plan Jahwes ecingebettet, so
war das Ergebnis die Errettung aus todlicher Bedrohung durch Hunger fiir alle
Volker — Israel, iiber das die Aktionen Jahwes liefen, eingeschlossen. Dagegen
zeigt das Estherbuch, wie Menschen in das Zentrum des Tuns und Geschehens
treten, und als Ergebnis tritt die eigene erkdmpfte Rettung auf Grund der Ver-
nichtung der Gegner zutage. Verheerende Folgen aus menschlicher Selbstbehaup-
tung — es scheint wie eine Spiegelung der Gesetze dieser Welt, dass es gegen einen
aktiven Feind selbst in der Defensive nur die Mittel der Gewalt gibt.

Damit wir aber nicht in denselben Fehler verfallen, als ob es im Estherbuch
vorrangig um allgemein-menschliche (weisheitliche) Probleme ginge'?, miissen wir
eine nidhere Bestimmung der Anthropologisierung im Estherbuch versuchen. Pa-
radigmatisch soll es an einer Wendung im Estherbuch geschehen. In Esth. 9, 3
heisst es, dass am Entscheidungstage, als es darum ging, wer iiber wen Herr wer-
den wiirde, die Feinde der Juden iiber die Juden oder umgekehrt, alle Fiirsten,
Satrapen, Statthalter usw. die Juden unterstiitzten, «denn es war der Schrecken
Mardochais auf sie gefallen». Die Wendung pahad mardékaj ldsst an dhnliche
Konstruktionen dieser Art im Alten Testament denken, z. B. an pahad jishaq
«Schrecken Isaaks» (Gen. 31,42) oder pahad jhwh «Schrecken Jhwhs» (Jes.2,
10. 19. 21; 1. Sam. 11, 7 u. 6). In Gen. 31 fillt diese Wendung in der Auseinander-
setzung des Jakob mit Laban, der den mit seiner Habe auszichenden Jakob ver-
folgt. Jakob hilt seinem Verwandten vor, hitte sich der Gott seiner Viter nicht
seiner angenommen, hétte Laban Jakob leer ausgehen lassen. Nach 1. Sam. 11
hatten die Bewohner von Jabesch in Gilead — bedringt von den Ammonitern —
Saul um Hilfe angerufen. Da war der Geist des Herrn iiber den gerade mit Rin-
dern pfliigenden Saul gekommen; dieser hatte die Rinder in Stiicke geschlagen und
sie in das ganze Gebiet Israels gesandt mit der Drohung: «Wer nicht mit auszieht
im Gefolge Sauls, dessen Rindern soll es dhnlich ergehen!» (1. Sam. 11, 7). Da war
der Schrecken Jahwes iiber das Volk gekommen, und sie zogen aus wie ein Mann.
Es geht in diesen Beispielen um den Einsatz Jahwes fiir sein Volk, erschrecklich

11 Vgl. S. Talmon, «Wisdom» in the Book of Esther: Vet. Test. 13 (1963), S. 419-455, wo er
das Estherbuch u. a. anthropozentrisch findet.

12 Fiir die weisheitliche Charakterisierung des Estherbuches ist auch H.-P. Miiller, Die
weisheitliche Lehrerzihlung im Alten Testament und seiner Umwelt: Welt des Orient 9 (1977),
S. 77-98, eingetreten.



326 A.Meinhold, Theologische Erwigungen zum Buch Esther

fiir die Gegner. In nur wenigen alttestamentlichen Stellen dieser Verwendungsart
des pahad-Begriffes wird eine Vermittlung des Schreckens Jahwes iiber Menschen
ausgesagt. In Deut. 2, 25 heisst es, dass Jahwe Schrecken vor Mose iiber alle Vol-
ker unter dem Himmel gibt, und in 1. Chr. 14, 17, dass Jahwe vor David Schrecken
iiber alle Volker verbreitet. Es ist zwar auch hier inzwischen Schrecken vor einem
Menschen (Mose, David), aber die Texte wissen als Urheber des Schreckens kei-
nen anderen als Jahwe. In Deut. 11, 25 wird die Unwiderstehlichkeit der ins Land
einziechenden Israeliten damit begriindet, dass Jahwe nun vor dem Volk insgesamt
Schrecken iiber das ganze Land verbreitet.

Im Estherbuch korrespondiert der Schrecken Mardochais auch dem Schrecken
der Juden, und zwar im unmittelbaren Kontext von Esth. 9, 3 (8, 17; 9, 2), aber es
fehlt jeweils die Zuriickfithrung auf Jahwe. Wir finden an diesem Einzelbeispiel
die Enttheologisierung im Estherbuch bestitigt: Schrecken Isaaks und Schrecken
Jahwes waren im Grunde Synonyme fiir Jahwe selbst; Schrecken des Mose oder
des David waren indirekte Wirkungen Jahwes; Schrecken des Mardochai und der
Juden sind auf eigene Aktivitdt hin wirksam. Zu beachten ist jedoch: Es geht eben
nicht um Schrecken vor irgendwelchen Menschen3, die ihre Macht schrecklich
anwenden, sondern um Schrecken vor Angehorigen des Volkes der Juden und
damit des erwihiten Volkes Gottes. Esther und Mardochai sind Reprasentantent4
dieses Volkes, das sich im unaufloslichen Zusammenhang seiner alttestamentlichen
Geschichte weiss. Es geht auch in Esth. um dasselbe Volk, von dem im Deut. ge-
sagt war, dass Jahwe vor ihm Schrecken iiber das ganze Land verbreiten wird. Wir
stellen zwar im Estherbuch Enttheologisierung und Anthropologisierung fest, aber
in dem Sinne, dass damit Ethnologisierung (Judaisierung) gemeint ist. Denn es
geht im Estherbuch letztlich um das Uberleben und um die Existenz des jiidischen
Volkes in der persischen Diaspora.

2

Der Einsicht, dass es sich bei dem Estherbuch um eine Enttheologisierung han-
delt — innerhalb einer Auseinandersetzung mit dem Losungsversuch durch die
Josephsgeschichte, die Diasporaexistenz mit ihren Problemen zu bewiltigen —, ste-
hen Versuche gegeniiber, im Estherbuch selbst direkte theologische Aussagen und
Auffassungen zu finden. Es handelt sich dabei um Interpretationen katholischer
Theologen, aber auch bei Ernst Wiirthwein begegnet dieses Bemiithen. Im Grunde
handelt es sich um die Behauptung eines Theologumenons, das fiir das Estherbuch
ausschlaggebend sei: Jahwe selbst handele, um sein Volk zu retten — dhnlich wie in
der Josephsgeschichte oder sonst im Alten Testament.

13 Die Bemerkung Gerlemans (A. 2), S. 131, es werde «die Uberlegenheit der Juden als eine
durchaus menschliche Eigenschaft dargestellt», ist nur partiell richtig.

14 Gegen Talmon (A. 11), S. 433.

15 Vgl. Bardtke (A.5), S.543: «Im Estherbuch geht es um Sein oder Nichtsein eines
Volkes.»



A.Meinhold, Theologische Erwigungen zum Buch Esther 327

Bei Ernst Wiirthwein klingt dies ziemlich zuriickhaltend an, wenn er meint, das Buch sei
von dem Glauben aus gestaltet, «da3 das jiidische Volk in der Hand seines Gottes steht und
dieser ihm Helfer fiir die Stunde der Bedringnis bereitet».16

Von den katholischen Theologen hat J.Schildenberger die vorsichtigste Formulierung,
wenn er zu erkldren sucht, weshalb der Gottesname im ganzen Buch vermieden sei, «um die
im Heidenland verborgen waltende Vorsehung, die das ganze Buch zeigt, darzustellen».17 Mit
«Vorsehung», von der in der katholischen Deutung des religiosen Gehaltes des Estherbuches
viel gesprochen wird, ist aber mehr gemeint als nur der Wille Gottes, der auf den Erhalt des
jiidischen Volkes in der Diaspora gerichtet ist: «Vorsehung» sei zugleich Steuerung, Lenkung
des Geschehens. So heisst es ausdriicklich bei Lusseau, das Estherbuch sei ein «neues Zeugnis
fiir die gottliche Vorsehung», «die den Triumph der Juden iiber die Heiden sicherstellt».18
Oswald Loretz versucht stirker zu differenzieren.1® Zunachst sagt er zutreffend, dass das Buch
vom Jahweglauben her verstanden werden miisse. Dann folgert er aus der Proskyneseverwei-
gerung des Mardochai vor Haman, sie gehe auf den Gegensatz Jude-Heide zuriick, der in
der ausschliesslichen Verehrung Jahwes liege. Dann ist aber seine Unentschlossenheit vor der
Frage interessant, «ob Ester als Dokument eines maBlosen jiidischen Nationalismus»20 zu
betrachten sei. Damit ist zumindest eine Verselbstindigung des ethnischen Moments ins Auge
gefasst, deren Verhiltnis zum Jahweglauben fiir das Verstindnis des Estherbuches dann ge-
klart werden miisste.

Die gewichtigste katholische Ausserung der letzten Zeit zum Estherbuch, die mir bekannt
wurde, stammt von Werner Dommershausen.2! Er will den entsprechenden biblisch-theologi-
schen Hintergrund eines jeden Abschnitts des Estherbuchs jeweils mitlesen und von da aus
interpretieren. So versteht W. Dommershausen die Verdiachtigung des Haman (Esth. 3, 8-15),
die Juden lebten in der Separation, nach eigenen Gesetzen, als Angriff der Feinde, der «dem
Heiligsten, dem Religiosen», der Thora gelte, die wiederum von Jahwe stammt. Gegen den
zweiten Vorwurf Hamans, die Juden hielten die Gesetze des Konigs nicht, stehe die Instruk-
tion des Jeremia, das Wohl des Landes zu suchen. Dann aber kommt die theologische Kon-
sequenz, die W. Dommershausen auch im Estherbuch zu sehen meint: «Im Gegenteil, dieses
eine zerstreute Volk hat als Gottes Volk eine Aufgabe an den Volkern. Es ist — nach Is 49,6 —
zur Rettung der ganzen Welt bestimmt.»22 Zu Esth. 4, 14-17 schreibt er, wobei er diese Stelle
als Hohepunkt der Erzidhlung23 und zugleich als den der verhaltenen Theologie des ganzen
Buches versteht: «Mordekai hat den festen Glauben, dass sein Volk unter dem Schutz der
Vorsehung steht und deshalb nicht untergehen wird. Es ist der Glaube an den getreuen Gott,
der einst gesprochen: ‘So gewiB die Himmel droben nicht zu ermessen und die Grundfesten
der Erde drunten nicht zu ergriinden sind, so gewi8 will ich die Geschlechter Israels nicht
verwerfen um all ihrer Taten willen.” Mordekai weifs um Jahwes wunderbare Rettungstaten in
der Geschichte seines Volkes, und er ist iiberzeugt, Esthers auBerordentliche Erhebung zur
Konigin ist der Anfang einer neuen Rettung. Vielleicht ist der Autor der Estherrolle auch hier

16 E. Wiirthwein, Esther: Handb. z. A.T., I, 18 (21969), 165-196, S. 170.

17 J. Schildenberger, Esther: Lex. Theol. u. Kirchez, 3, Sp. 1116.

18 Robert/Feuillet, Einleitung in die Heilige Schrift (21966), S. 685.

19 O. Loretz, Roman und Kurzgeschichte in Israel: Wort und Botschaft des Alten Testa-
ments, hrsg. v. J. Schreiner (1967), S. 290-307.

20 Loretz (A. 19), S. 298 (kursiv).

21 W. Dommershausen, Die Estherrolle. Stil und Ziel einer alttestamentlichen Schrift (1968).

22 Dommershausen (A. 20), S. 68.

23 Dommershausen (A. 21), S. 68.
Lebram (A. 8), der im Interesse des Herausarbeitens und Lokalisierens von zwei verschiedenen
Traditionen im Estherbuch auch das Kapitel 4 als fiir die Handlung entbehrlich ansieht. Eini-
ges zur Kritik an Lebrams Versuch findet sich schon bei Gerleman (A.2), S.103. 121 f, 134 f,
137 ff. u. 0.



328 A.Meinhold, Theologische Erwigungen zum Buch Esther

wieder von der Josephsgeschichte inspiriert und denkt an Josephs Wort, Gott habe ihn zum
Herrscher iiber Agypten gemacht, um seinen Vater, seine Briider und viele zu retten.»24

Wie zu sehen ist, ist W. Dommershausen der Versuchung erlegen, den Hintergrund des
Estherbuches nicht mit-, sondern hineinzulesen, indem er an jeder nur mdglich scheinenden
theologieverddchtigen Stelle sichere alttestamentlich-theologische Aussagen herantrigt und
so die Besonderheit des Estherbuches nivelliert.

Mag eine Theologisierung des Estherbuches motiviert sein wie sie will, neu ist sie nicht,
wie die Zusitze zu Esther der LXX belegen. Auf sie beruft sich W. Dommershausen am Ende
seines Buches auch. Aber die Zus. Esth. wollen in das Buch selbst gerade hineintragen, was
darin fehlt, ja was bewusst vermieden wurde: die direkte Wirksamkeit Jahwes. Das Geschehen
zur Rettung der Juden soll durch die Zus. Esth. «unter das Vorzeichen der gottlichen Heils-
Okonomie geriickt> werden.25 Die Zus. Esth. sind nicht der Beweis fiir die theologische Aus-
sage des Estherbuches, sondern der Erweis des Mangels einer solchen Theologie.

Wenn wir einerseits die Theologisierungsversuche des Estherbuches fiir nicht
angemessen halten, andererseits aber die theologischen Erwdgungen fortsetzen,
dann auf Grund der Tatsache, dass mit dem ins Zentrum des Buches getretenen
Volkes der Juden — mag die Darstellung auch noch so sdkular sein — ein eminent
religioses Problem gegeben ist. Wenn bei der Vorstellung des Mardochai gesagt
war, er gehdre zu den unter Jojachin aus Jerusalem Weggefiihrten (Esth. 2, 6), so
ist damit zum Ausdruck gebracht, dass der Zusammenhang zwischen Juda und
damit dem alten Israel und der jiidischen Diaspora in Persien gewahrt sein will.
Die Juden in der Diaspora verstehen sich als legitime Fortsetzer Israels und wissen
sich zum erwiéhlten Volk gehorig. Fraglich ist, wann die in Paldstina Verbliecbenen
die Diasporajudenschaften in dieser Weise anerkannt haben. Dass es geschehen
ist, steht ausser Frage, sah doch sogar das streng gesetzliche Judentum die Exi-
stenz der Diaspora als eine Wohltat Gottes an, weil nun — durch die Zerstreuung
in aller Herren Lénder — die Israeliten nicht mehr mit einem Schlag auf der ganzen
Erde vernichtet werden konnten.26 Ausser Frage steht aber auch, dass mit der
Katastrophe von Jerusalem 587 v. Chr. das Erwdhlungsbewusstsein in eine schwere
Krise gekommen war und es einer ausserordentlichen theologischen und geistlichen
Leistung bedurfte, es durchzuhalten und dabei neu zu bestimmen. Denn mit der
Eroberung und Zerschlagung von Juda und Jerusalem durch Nebukadnezar war ja
das Unterpfand der Erwdhlung, das Land mit Zion und Tempel, die die Gegenwart
Jahwes bei seinem Volk vergewisserten, verwiistet und fiir die ausser Landes Ge-
tricbenen verloren. Mit dem Zerstreutwerden der Juden unter dic Volker schien
das auserwidhlende Handeln Gottes und sein Zusammenbringen des Volkes im
Land der Verheissung wieder riickgingig gemacht zu sein. Dies — verbunden mit
dem Verlust der Eigenstaatlichkeit, dem Abbruch der Daviddynastie, dem Ver-

24 Dommershausen (A. 21), S. 75.

25 M. Weise, Estherbuch, Zusitze zum: Rel. in Gesch. u. Gegenw. 2 (31958), Sp. 708. Vgl. die
richtige Einschidtzung H. Bardtkes, Der Mardochdustag: Tradition und Glaube, Festschr. K. G.
Kuhn (1971), S. 97-116, die Zus. Esth. seien wirklich etwas Neues gegeniiber dem Estherbuch.

26 Vgl. R. Schnackenburg, Gottes Volk in der Zerstreuung. Diaspora im Zeugnis der Bibel:
Adunare. Pastorale Aufsitze, hrsg. v. H. Aufderbeck (1968), S. 35-47 (39).



A.Meinhold, Theologische Erwidgungen zum Buch Esther 329

treiben ganzer Bevolkerungsschichten — musste wie eine Riicknahme der Erwih-
lung anmuten.

Dass dieses Volk seine Identitdt bewahren und behaupten konnte, ist aber ge-
wiss nicht nur mit ausserordentlichen geistigen Leistungen der Juden zu erkldren,
sondern erst eigentlich im Durchhalten der Erwdhlung durch Jahwe zu finden. Das
Uminterpretieren und Bestimmen der Erwdhlung inmitten der Fremdvolker blieb
aber durch das jiidische Volk selbst zu tun. Die Gestalt und Bedeutung des Er-
wihltseins durch Jahwe musste unter vollig neuen Bedingungen der Diaspora ge-
funden werden. Dabei war die Aktualisierung des Erwdhlungsinhalts in der fremd-
landischen Umgebung fiir die Juden eine Lebensfrage. Die Diasporanovelle —
auch in der Gestalt des Estherbuches — ist von diesem Problem mitbestimmt, wenn
auch in besonderer Weise. Weder die Josephsgeschichte noch das Estherbuch
behandeln das Erwihlungsproblem an sich, sie zeigen aber Konsequenzen daraus
in der geschichtlichen Wirklichkeit auf. Es geht um das praktische Bestehen der
Erwdhlung in den jeweils konkreten Konflikten, die als geschichtliche dargestellt
werden. Im Estherbuch wird das Uberleben der Juden geschildert und eine Inter-
pretation der Form des Uberlebens gegeben. Und mit der Entscheidung iiber Sein
oder Nichtsein der Diasporajudenschaft etwa in Persien wird auch eine Aussage
iiber die Erwihlung dieses Volkes gemacht. Die Form der Bedrohung, von der das
Estherbuch spricht, ist die der Vernichtung — einer Erfahrung, die dieses Volk
nicht nur einmal gemacht hat. Anlass dafiir ist, wie der erste Teil der Haman-
anklage zum Ausdruck bringt (Esth. 3, 8a), die Anstdssigkeit der Separation dieses
Volkes, auf der es bestehen musste, wollte es seine Identitit nicht verlieren. Gegen
den zweiten Teil der Anklage des Haman (Esth. 3, 8b) wendet sich auch das
Estherbuch selbst: dass aus der Separation der Juden ihre politisch-praktische
Opposition, ja Gegnerschaft gegen die politischen Verhiltnisse des Fremdlandes
entstiinden. Vergegenwirtigen wir uns die beiden jiidischen Hauptakteure des
Buches, so erscheint Esther als die geliebte Frau des Konigs, Mardochai als der-
jenige, der dem Konig gegen den Anschlag seiner eigenen Landsleute das Leben
rettet. Das ist nicht nur Loyalitdt, das ist positiver Einsatz fiir das Fremdvolk.
W. Dommershausen hat zu Recht auf Jer. 29,7 verwiesen, dass die Juden im
Fremdland das Beste ihrer jeweiligen Stadt zu suchen bemiiht waren, im Esther-
buch jedenfalls mehr als die beiden, die dem Konig nach dem Leben trachteten.
Im Gegensatz dazu wirkt die beabsichtigte und folgerichtig zunidchst geplante Ver-
nichtung der Juden geradezu absurd.

Mag hinter dem Estherbuch ein historischer Versuch solcher Vernichtung ge-
standen haben oder nicht — was fiir die persischen Verhiltnisse wahrscheinlicher
scheint —, geschichtliche Tatsache ist ihr hdufig wiederkehrendes Vorkommen. Im
Estherbuch wird nun einer weiteren historischen Erfahrung Rechnung getragen,
indem eingestanden wird, dass mit dem direkten und sofortigen Einschreiten Jah-
wes in der konkreten Geschichtssituation nicht immer gerechnet werden kann.
Oder anders gesagt, dass immer wieder diese Errettung durch Jahwe nicht geschah,
dass der Pogrom in seiner Schrecklichkeit seinen Lauf nahm. Was hat es dann zu
bedeuten, wenn der Estherverfasser den Diasporajuden die Selbstverteidigung riit,



330 A.Meinhold, Theologische Erwigungen zum Buch Esther

wenn — wie es heisst — die Juden fiir ihr Leben selbst einstehen sollten (Esth. 8, 11)?
Wird damit nicht zur um so sichereren Vernichtung geraten? Denn wo wird sich
eine Diaspora, die doch unzweifelhaft eine Minderheit war, im blutigen Kampf ge-
gen die zahlenmissige Uberlegenheit eines Fremdvolkes haben durchsetzen kon-
nen? Oder ist dies alles nur Wunschtraum der Bedriickten, einmal mit der gleichen
Miinze — und sei es literarisch — zuriickzahlen zu wollen?

Es ist — glaube ich — der Versuch des Estherverfassers, die jiidische Diaspora
auf die Benutzung und Ausnutzung der jeweils gegebenen Moglichkeiten zur
Selbstbehauptung zu dringen. Denn er hatte — wie man nicht iibersehen kann —
die Racheaktionen der Juden durch den koniglichen Bescheid legitimiert, die Ju-
den konnten nach ihrem Wohlgefallen tun (Esth. 8, 8). Indem der Verfasser in
seiner Darstellung das Mass des ethisch Vertretbaren weit hinter sich lidsst, will er —
durch Ubertreibung? — das fiir ihn Entscheidende deutlich machen: in den wirk-
lichen Verhidltnissen der Lebensumwelt muss die jiidische Diaspora die ihr ver-
bleibenden Moglichkeiten voll ausschopfen, wenn sie iiberleben will. Es wird im
Estherbuch ein aktiver Einsatz fiir die eigene Existenz verlangt, der sich den Ge-
gebenheiten anpasst, ohne dass sich das Volk assimiliert. Fiir die Leser wird dabei
der Nachdruck auf die Unertraglichkeit einer antisemitischen Umwelt fallen,
wenn solche harten Abwehrmassnahmen erforderlich werden.2?

Es erscheint wie eine frommlerische Verharmlosung des Estherbuchs und der
realen Welt, wenn man durch direkte Theologisierung des Buches versucht, Mar-
dochai und Esther zu Heiligen, gottesfiirchtigen Helden usw. zu erkldren. Nein, es
ist zu nehmen, wie es dasteht: kalkulierende Berechnung bei Haman wie bei Mar-
dochai; Denunziation bei den Persern wie bei Mardochai; Machtstreben bei Ha-
man wie bei Mardochai und Esther; Hochmut bei Haman wie bei den Juden in
diesem Buch; Rachsucht und Mordplanung bei Haman wie bei Mardochai/Esther.
Auch das Uberlegenheitsgefiihl ist zu beachten, das sich in fiinf Erh6hungsnotizen
des Buches (Esth. 2, 17b; 6, 1-12; 8, 1f.; 8, 15a; 10, 1-3) stindig Ausdruck ver-
schafft und sich bis zur wie selbstverstindlich eingerdumten Unversehrlichkeit der
Juden (Esth. 6, 13) steigert. Es tritt ein durchaus menschliches Verlangen in Er-
scheinung, auch wenn es sich wie hier im Angesicht eines Pogroms formuliert.
«Ein menschlicheres Buch ist niemals geschrieben worden», hat B. W. Anderson
gemeint®, wobei er wohl «menschlich» im Unterschied zu «gottlich» verstand. Im
gleichen Zusammenhang hat er behauptet, dass sich Mardochai als wiirdiger Nach-
folger Hamans erweise. Das klingt an die Behauptung S. Ben-Chorins an, Mar-
dochai sei ein Haman mit umgekehrtem Vorzeichen.?®

27 Wenn wir veranschlagen, dass es sich beim Estherbuch nicht um einen historischen
Bericht, sondern um das Werk kiinstlerischer Fiktion handelt, dann kann «Haman» - trotz
realer geschichtlicher Maoglichkeit seines militanten Antijudaismus - auch symbolisch ver-
standen werden.

28 B. W. Anderson, The Place of the Book of Esther in the Christian Bible: Journ. of Rel.
30 (1950), 32-43, S. 39.

29 S, Ben-Chorin, Kritik des Estherbuches. Eine theologische Streitschrift (1938), S.9. — Es
ist aber #usserst bedenklich, wenn auf Grund eines dogmatischen Urteils dieses literarische



A.Meinhold, Theologische Erwigungen zum Buch Esther 331

3.

Was ist daraus theologisch zu schliessen? Kann diese versuchte Bewiltigung
der Diasporaexistenz im Estherbuch in Form von Uberleben, Triumphieren, Re-
gieren mit dem Willen Gottes identifiziert werden? Das Estherbuch tut es nicht.
Es deutet lediglich die Identifizierung des Uberlebens der Juden mit dem Willen
Gottes an (s. 0.). Die Glorifizierung der jiidischen Akteure im Estherbuch hinge-
gen ist mit ihrem eigenen Wollen begriindet, die den Gegebenheiten ihrer Welt
angepasst sind. Indem das Buch aber die handelnden Juden so fragwiirdig zeich-
net, vollbringt es e silentio eine theologische Aussage. Es ist nicht nebensichlich,
dass der Verfasser die Uberlegenheit der Juden herausstellt, aber dafiir nicht Jahwe
bemiiht. Im Gegenteil, er zeichnet seine jiidischen Hauptpersonen so, dass sie sich
in der Praxis nicht oder kaum von den Heiden unterscheiden. Thre Vorziige, z. B.
ihre Uberlegenheit, fallen dabei eher negativ ins Gewicht. Auf diesem Hintergrund
nun noch einmal von der Erwéhlung des jiidischen Volkes zu sprechen, kann doch
nur dahin fithren, dass man mit dem Verfasser des Estherbuches stillschweigend
einrdumt, dass die Vorziige der Juden den Ausschlag fiir die Erwdhlung ihres Vol-
kes nicht bilden, dass diec Erwdhlung und ihr Durchhalten einzig die Sache Jahwes
sind. Anders gesagt: dieses jiidisch-menschliche Buch im Alten Testament weist
auf die freie Gnade Jahwes hin. Man kann Anderson folgen, wenn er in diesem
Zusammenhang auf Deut. 7, 7 f. weist, wo es heisst: «Nicht weil ihr alle Volker an
Zahl iibertrifet, neigte sich Jahwe euch zu und erwihlte euch. .., sondern weil
Jahwe euch liebte und den Schwur hielt, den er euren Vitern geschworen hatte.»

Die Fehlanzeige von Theologie im Estherbuch hat also durchaus theologisches
Gewicht.

Dass dieses Buch im jiidischen Kanon vorkommt, kann nicht verwundern.
Wenn Maimonides das Estherbuch in Beziehung zur Thora sah3, dann mit der
Berechtigung, dass im Pentateuch von der Erwihlung Israels durch Jahwe ur-
spriinglich gehandelt wurde, die aufgrund des Willens Jahwes mit dem Uberleben
der Juden auch in der Diaspora in realer Giiltigkeit blieb. Da aber Jahwe in die-
sem Buch weder erscheint noch auch nur genannt wird, geht die Fragwiirdigkeit
der Einzelgeschehnisse auch nicht zu seinen Lasten. Diese Fragwiirdigkeit liegt
auf den jiidischen Hauptpersonen des Buches mit, aber in der Weise, dass sie ihnen
durch die Fragwiirdigkeit der Verhéltnisse, in denen sie mit ihrem Volk zu iiber-
leben haben, aufgendtigt ist. Dass damit das Volk der Juden nicht moralisch «rein»
oder «vollkommen» sein kann, wird angesichts der Auseinandersetzung mit den
Gegebenheiten ihrer Welt deutlich. Ben-Chorins Einwénde gegen die Kanonizitit

Werk in den Topf «Siinde» geworfen wird, gleichzeitig mit schrecklich wirklichen Orten tat-
siachlicher Vernichtung: «In dieser Weise (scil. der Siinde) aber unterscheidet sich das Esther-
buch nicht von Auschwitz und Maidaneck, obwohl dort Haman triumphierte.» So bei Ernst
Haenchen, Hamans Galgen und Christi Kreuz: Wahrheit und Glaube. Festschr. E. Hirsch
(1963), 113-133, S. 128.

30 S. bei Anderson (A. 28), S. 33.



332 A.Meinhold, Theologische Erwigungen zum Buch Esther

des Estherbuches im Judentum riihrten ja gerade daher, dass er sein Volk ethisch
erneuert sechen wollte, sozusagen trotz irdischem Verhaftetsein bereits besser.

Die Kanonizitdt des Estherbuches ist zusidtzlich durch das Purimfest gefestigt,
fur das es als Festlegende nun dient.?* Indem dieses Fest jdhrlich das triumphie-
rende Uberleben der Juden in der Diaspora erinnernd feiert, driickt es zugleich
die Hoffnung auf ein endgiiltiges und nie mehr gefihrdetes Leben aus.? Fest und
Buch haben somit auch eine eschatologische Komponente®, die — wie nicht anders
zu erwarten — auf eine irdische Erfiillung hin orientiert ist.3*

Man kann dem Estherbuch seinen Platz im jiidischen Kanon nicht bestreiten,
will man nicht gleichzeitig die Existenz dieses Volkes bestreiten — und das wire
nur der letzten Endes aussichtslose Versuch Hamans.

Worin ist aber nun die Wichtigkeit dieses Buches fiir die christliche Kirche zu
sehen, wenn wir uns die direkte Theologisierung des Buches versagen miissen?

Das Estherbuch ist mit seiner Sdkularisierung und Anthropologisierung im
Sinne von Ethnologisierung kaum geeignet, fiir die kirchliche Verkiindigung Ge-
genstand und Texte abzugeben. Das haben offensichtlich schon die Verfasser neu-
testamentlicher Schriften gewusst, denn sie zitieren dieses Buch nicht ein einziges
Mal, nicht einmal als negatives Beispiel.

Dennoch ist dieses Buch wichtig fiir das Verstindnis der Schrift. Es ist als
unverkennbar sidkulares Buch gut gecignet, diec Frage nach dem Wort Gottes in
der Bibel zu stellen, und zwar von der Fehlanzeige einer direkten Theologie aus.
Der Verfasser des Estherbuches ging ja so weit — wenn wir richtig urteilten —, den
vorhandenen theozentrischen Gehalt einer ihm vorgegebenen Diasporanovelle, der
Josephsgeschichte, absichtlich wegzulassen und andere Grossen in das Zentrum
seiner Darstellung zu riicken. Dieses Buch zeigt auch, wie wenig das Wort Gottes
auf der Hand liegt, wic verborgen es sein kann, wie es zudem von einer sich siku-
lar entfalteten Welt schon zu biblischer Zeit verdeckt erscheinen konnte.

Wenn durch das Estherbuch hindurch zu erkennen ist, dass Jahwe sein Volk
trotz dessen Fragwiirdigkeit — im Sinne von Siindhaftigkeit — erw#hlt hat und das
Uberleben des Volkes will, dann erhellt auch dieses biblische Buch die Barmherzig-
keit Jahwes.

Fiir das Verhiltnis der beiden Testamente des Kanons zuecinander hat das
Estherbuch also gleichfalls positive Bedeutung. Angesichts der «Erhohung» Jesu
in Kreuz und Auferstehung, in der seine Lebenshingabe und -wiedergewinnung
zum Leben aller werden kann — unabhingig ihrer ethnischen oder moralischen

31 «Festlegende» ist die Gebrauchsgattung des FEstherbuches, nicht seine urspriingliche
Gattung.

32 Bardtke, Esther (A.9), S. 406 f.

33 Lebram (A. 8), S. 220, sieht hingegen — ausgehend von der Wendung «vor ihren Feinden
Ruhe gefunden haben» (Esth. 9, 22) — hier bereits die irdische Erfiillung eschatologischer Hoff-
nungen «in Analogie zur Landnahme Josuas geschildert».

34 S. Ben-Chorin, Hoffnungskraft und Glaube in Judentum und biblischer Prophetie: Ev.
Theol. 33 (1973), S.103-112, gibt ein aufschlussreiches Stiick eines Synagogengebets wieder,
worin es heisst: «die Welt zum Reiche Gottes hinzuordnen» (S. 111).



A.Meinhold, Theologische Erwigungen zum Buch Esther 333

Eigenschaften —, in der auch die fragwiirdigen Realititen der Welt und des Todes
giiltig besiegt sind, angesichts dieser «Erhohung» Jesu erweist sich in der Riick-
schau die Erhohung der Diasporajuden im Estherbuch, bei der es um das Uber-
leben des erwihlten Volkes inmitten der fragwiirdigen Realititen der Welt ging, als
theologisch notwendig, aber auch als theologisch tiberholt. Ahnliches mag auch
entsprechend von der Diasporaexistenz gelten, die es im Sinne des Estherbuches
fur Christen kaum geben kann, wenn sie sich in die Welt gesandt verstehen als dem
einzigen Weg und Ort ihres Glaubens. Trotz Kontinuitdt im Theologischen zwi-
schen beiden Testamenten — es ist derselbe Gott, der hier wie dort handelt — weist
das Estherbuch exemplarisch auf eine Brechung in Wertigkeit und Richtung des
gottlichen Handelns mit der Welt hin.

Innerhalb des christlichen Kanons erfiillt das Estherbuch auch diese wichtige
Funktion mit: in der Kirche die Frage nach der Bedeutung der Erwihlung Israels
wachzuhalten. Anders gesagt: es stellt vor das Problem des jiidischen Volkes und
seines Uberlebens ebenso wie es mit der Wirklichkeit des Antisemitismus kon-
frontiert. Diese Probleme reichen bis an die Basis der Kirche Jesu Christi, denn
das Uberleben des erwéhlten Volkes ist historisch eine ihrer unleugbaren Voraus-
setzungen. Die Erwihlung der Gemeinde des Neuen Bundes basiert auf der Er-
wihlung Israels durch denselben Gott. Gewiss ist auch hier ein differenzierender
Blick notig, aber er verdunkelt den Sachverhalt nicht. Richtung und Wertigkeit
des neutestamentlichen Geschehens weisen zwar der Erwihlung der Kirche Jesu
Christi den Charakter von Endgiiltigkeit zu, aber die Erwdhlung des alttestament-
lichen Gottesvolkes bleibt davor und daneben giiltig. Von daher stellt das jiidische
Volk — der Konzentrationspunkt im Estherbuch — mit seinem menschlich uner-
kldarlichen Uberleben — von dem im Estherbuch im Ton rationalistischer Erklirung
gehandelt wird — eine theologisch nicht unwichtige Frage: Welche Aussicht ha-
ben — trotz Christus! — die irdischen Verheissungen Gottes?35

Arndt Meinhold, Naumburg, DDR

35 A.Th. van Leeuwen, Christentum in der Weltgeschichte. Das Heil und die Sdkularisa-
tion (1966), S. 340-342.



	Theologische Erwägungen zum Buch Esther

