
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 34 (1978)

Heft: 6

Artikel: Theologische Erwägungen zum Buch Esther

Autor: Meinhold, Arndt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-879037

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-879037
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 34 Heft 6 November/Dezember 1978

Theologische Erwägungen zum Buch Esther

Voraussetzung für einen Versuch, die theologischen Probleme des Estherbuches
darzustellen und zu reflektieren, ist die Lösung der literarischen Probleme, die dieses

Buch aufgibt. Hier muss auf Ergebnisse dieses Arbeitsganges verwiesen und
aufgebaut werden, aufgrund derer das Estherbuch als Diasporanovelle1 gesehen

wird, und zwar in struktureller, jedoch kritischer Abhängigkeit von der
Josephsgeschichte2, die zu derselben Gattung im Alten Testament gehört3. Von diesem

gattungsgeschichtlichen Tatbestand aus wird ein wesentliches Licht auf die Geistigkeit

des Estherbuches fallen. Denn es werden aus den keineswegs zufälligen
Veränderungen im Gattungsformular (z. B. Weglassungen, Dehnungen, Pointierungen,
Wiederholungen) Schlüsse gezogen werden müssen. Freilich - um dies vorwegzunehmen

-, eine Theologie des Estherbuches wird dadurch nicht zutage treten, nicht
nur, weil der Direktbezug zu Jahwe in diesem Buch fehlt. Aber die Fehlanzeige
einer offenkundigen Theologie hat durchaus theologisches Gewicht. Wir sprechen
von «theologischen Erwägungen» und beziehen uns auf Form und Inhalt des
Buches wie auch auf sein Vorkommen im Kanon und auf Fragen, die dadurch
aufgeworfen werden.

1.

Bereits das erste Strukturelement des Gattungsformulars, die Vorgeschichte
(Gen. 37; Esth. 1,1 - 2, 4), weist für das Estherbuch eine bestimmte Tendenz auf:

1 Vgl. A. Meinhold, Die Diasporanovelle - eine alttestamentliche Gattung (Diss. Greifswald

1971, maschinengeschrieben), S. 76-128.
2 G. Gerleman, Esther (1973), z. B. S. 13, verkennt, dass es sich beim Estherbuch um eine

strukturelle, aber kritische Abhängigkeit von der Josephgeschichte handelt und nicht nur «um
blosse stilistische Abhängigkeit, die etwa in gewissen formellen und inhaltlichen Einzelheiten
besteht», wie er in Erwiderung auf L. Rosenthal, Die Josephsgeschichte, mit den Büchern
Ester und Daniel verglichen: Zs. at. Wiss. 15 (1895), S. 278-284, und 17 (1897), S. 125-128,
feststellt.

s Der Nachweis für die These, dass die Josephsgeschichte wie das Estherbuch eine
Diasporanovelle ist, kann hier nicht im einzelnen geführt werden. Verwiesen sei auf die beiden
Teile meines Aufsatzes Die Gattung der Josephsgeschichte und des Estherbuches: Diasporanovelle

I/II: Zs. at. Wiss. 87 (1975), S. 306-324, und 88 (1976), S. 72-93.



322 A. Meinhold, Theologische Erwägungen zum Buch Esther

Joseph in der Familien- und Sippenatmosphäre, von seinem Vater geliebt und
bevorzugt, deshalb beneidet, zwar nicht getötet, aber verkauft, damit in die
Diasporaexistenz geraten - im Unterschied zum Estherbuch: Konsolidierung der
Weltmacht des Xerxes mit rauschenden Festlichkeiten; Verwicklungen am Flof; die

Königin Vasthi fällt in Ungnade; der Platz der Königin ist neu zu besetzen. Mar-
dochai und Esther stehen schon an der Stufe zur höchsten Ebene. Es findet sich
im Estherbuch nicht mehr das allmähliche Aufrücken eines Joseph über einen
Privathaushalt, Gefängnisdienst bis schliesslich zur Audienz bei Pharao. Am
deutlichsten wird dieser Sachverhalt in den kleinen Aufstiegsberichten, mit denen in
der Josephsgeschichte trotz doppelten Vorkommens (Gen. 39, l-6a; 39,20-40,
13. 16-22) noch gar nichts weiter erreicht ist - Joseph ist nach wie vor im Gefängnis.

Im Estherbuch gelangt Esther nach dem kleinen Aufstiegsbericht (Esth. 2,

8-18) sogleich zur Königinnenwürde.
Dieses direktere Herangehen an die Probleme und ihre Lösung im Estherbuch

ist auch durch die Verschärfung der Situation und der daraus resultierenden
Gefährdung gegeben. Wohl drohen der Diaspora in fremdländischer Umgebung manche

Gefahren, aber die in der Josephsgeschichte gespiegelten Gefährdungen für
den Keimstock des Volkes Israel haben doch eher die Qualität einer Naturkatastrophe.

Eine Hungersnot, der Ägypten und die im Blick liegende angrenzende
Welt - Palästina eingeschlossen - zum Opfer fallen und aus der heraus Rettung
kommen muss, kann überall geschehen. Diese Gefährdung richtet sich nicht
speziell gegen das Volk Israel, obwohl sie es auch vernichten könnte. Anders im
Estherbuch: das Buch stellt für die persische Zeit eine drohende Gefährdung der
jüdischen Diaspora dar, die mit einem neuzeitlichen Begriff als «Antisemitismus»
umschrieben werden könnte, der sich einen legalen Vernichtungsweg zu verschaffen

wusste (Esth. 3, 8 ff.). Einer natürlichen Gefährdung der Israeliten in der
Josephsgeschichte steht im Estherbuch die produzierte, bewusst geplante
Vernichtungsabsicht gegenüber.4 Diese der Josephsgeschichte gegenüber neue Situation
im Estherbuch verlangt auch eine bewusste Auseinandersetzung mit diesem
Problem. Hier liegt eine Ursache für die Reflektiertheit, die man im Estherbuch
feststellen kann.5 Damit geht auch die Konzentrierung vom Allgemeinen zum Speziell-
Einzigen Hand in Hand. Wir brauchen hier nur einen statistischen Befund zur
Veranschaulichung heranzuziehen: in Esth. stehen etwa 50 Vorkommen von «Jude,
Juden» samt ihren Zusammensetzungen (z. B. «Feind der Juden» usw.) lediglich
5 Erwähnungen der ethnischen Bezeichnung «Hebräer» in der Josephsgeschichte
gegenüber. Dabei ist zu beachten, dass «Jude» als ethnische Bezeichnung eindeutig

4 Dass dieser Vernichtungsplan von einem einzigen, von Haman, ausgeht, dessen Juden-
hass ganz persönliche Gründe gehabt hätte, so G. Gerleman, Esther (A. 2), S. 132, ändert nichts
am Sachverhalt. Vgl. hingegen N. A. van Uchelen, A Chokmatic Theme in the Book of Esther.
A Study in the Structure of the Story: Verkenningen in een stroomgebied. Proeven van oud-
testamentisch onderzoek. Festschr. M. A. Beek (1974), 132-140, S. 132: «It is the ever relevant
and dramatic story of the Jew-baiter and his reckless schemes.»

s Vgl. auch H. Bardtke, Neuere Arbeiten zum Estherbuch. Eine kritische Würdigung:
Jaarber. v. h. vooraz.-egypt. genootschap Ex oriente lux 19 (1965/66), 519-549, S. 529.



A.Meinhold, Theologische Erwägungen zum Buch Esther 323

ist, was von 'ibri «Hebräer» nicht gesagt werden kann. Ohne auf die Problematik

des cibri im Alten Testament näher einzugehen, kann die weite Fächerung

dieses Begriffes veranschlagt werden.6 In der Josephsgeschichte ist damit
zwar die Zugehörigkeit zu Israel gemeint, aber die Weite des Begriffes ist damit
nicht ausgefüllt.

Im Estherbuch dominiert das Judesein der Hauptpersonen Mardochai/Esther
und damit weiterreichend die Existenz des jüdischen Volkes in der Diaspora. Darin
liegt der eigentliche Konzentrationspunkt dieses Buches. An den entscheidenden
Stellen rückt dieses Phänomen in den Blickpunkt. Wie ein Fanal steht es schon bei
der Vorstellung des Mardochai voran (Esth. 2, 5). Esther verheimlicht mehrmals
ihre Zugehörigkeit zu den Juden (Esth. 2,10. 20), woraus ersichtlich wird, dass

es gerade darauf ankommt. Mardochai ist dem König, dem er das Leben und damit
die gerade konsolidierte Macht rettete (Esth. 2, 21-23), als Jude bekannt (Esth.
6,10), und seinen eigenen Kollegen gibt Mardochai als einzigen, geradezu
selbstverständlichen Grund für seine Proskyneseverweigerung gegenüber Haman die
Zugehörigkeit zu den Juden an (Esth. 3, 4c). Haman scheint seine ganze Aufmerksamkeit

eben der Ausrottung dieses Volkes zuzuwenden (Esth. 3, 6. 8). Das Scheitern

dieses Vorhabens und die Begründung für die Unwiderstehlichkeit eines

Mardochai, ja eines Juden überhaupt, wird mit fast vorwurfsvoller Selbstverständlichkeit

von den eigentlich Mächtigen, den Hamansgenossen, in der jüdischen
Volkszugehörigkeit gesehen (Esth. 6, 13). Der Triumph der Juden vollführt sich

gegen Ende des Buches in einem Vergeltungsakt (Esth. 9, 1 ff.). An der letztmöglichen

Stelle des Buches wird Mardochai hajjehüdi der «Jude» genannt (Esth.
10, 3).

Durch die Darstellung des Estherbuchs wird aber das Missverständnis
abgewehrt, als ereigne sich das - gar noch sieghafte - Uberleben der Juden in diesem
Bereich im Selbstlauf. Es ist im Gegensatz vielmehr eine aktive Hilfe nötig.

Der Verfasser der Josephsgeschichte hatte keinen Zweifel daran gelassen, dass für jeden
Erfolg des Joseph (Gen. 39,2. 3. 21. 23) und besonders für seine einzigartigen Traumdeuteleistungen

(Gen. 40, 8; 41,16. 25. 28. 32) - auf einem Gebiet also, auf dem die ägyptischen Weisen

zu ihrer Zeit als Experten galten? - Jahwe die aktive Ursache war. Es ist wohl kaum zu
übersehen, dass der Verfasser der Josephsgeschichte theozentrisch denkt und gestaltet, also
Jahwe im einzigen Mittelpunkt des Geschehens, wobei er sich des Hebräers Joseph bedient.
Damit steht auch ausser Zweifel, dass für den Erfolg des Joseph und für die Rettung nicht
nur des Joseph und seines Volkes, sondern auch des ägyptischen Volkes, ja der ganzen Erde

6 Vgl. S. Herrmann, Israels Aufenthalt in Ägypten (1970), S. 59, wo er meint, «Hebräer»
entspreche «einer übergreifenden ethnischen Benennung die sich auf einen Teil von
Stämmen und Völkerschaften bezog, die im Zuge der aramäischen Bewegung als landsuchende
Gruppen sich dem palästinensischen Raum näherten.» Ähnlich auch S. Herrmann,
Geschichte Israels in alttestamentlicher Zeit (1973), S. 89. S. auch K. Koch, Die Hebräer vom
Auszug aus Ägypten bis zum Grossreich Davids: Vet. Test. 19 (1969), S. 37-81.

Vgl. J. Vergote, Joseph en Egypte. Genèse Chap. 37-50 à la lumière des études égyptolo-
giques récentes (1959), S. 43 ff.; W. Richter, Traum und Traumdeutung im A.T. Ihre Form
und Verwendung: Bibl. Zs. 7 (1963), 202-220, S. 217.



324 A. Meinhold, Theologische Erwägungen zum Buch Esther

(Gen. 41, 57), letztlich Jahwe gesorgt und geplant hatte (vgl. Gen. 45, 5-8. 9; 50,19-21). Das
Überleben der Diaspora ist nach der Darstellung der Josephsgeschichte eingeschlossen in das

Überleben auch des Fremdvolkes, das ja nach alter Tradition ein Hauptfeind Israels war.
Dieser universalistische und «soteriologische» Zug in der Josephsgeschichte ist dort theologisch
begründet, verankert in Willen und Tat Jahwes.

Der Verfasser des Estherbuches geht diesen Weg nicht mehr. Er versteht Hilfe
als Selbsthilfe8, Aktivierung der Juden für sich selbst (Esth. 4, 1 - 5, 8; 6,14 - 7, 6;
8, 3-6). Zwar defensiv - sie reagieren auf die Gefahr -, aber aktiv, kämpferisch
vollzieht sich dieser Selbsteinsatz. Und da die Eigeninitiative und -aktivität in der
Darstellung des Estherbuchs immer Erfolg hat, wenn auch nicht immer sofort
(Esth. 7, 7-10; 8, 7-14), werden diese kämpferischen Taten gutgeheissen, nicht
nur als verständlich dargestellt, sondern bejaht.

Was ist damit eigentlich geschehen? Was bedeutet die Proklamierung der
menschlichen Aktivität in der eigenen Planung eines Mardochai? Lässt sich hier -
gleich gar im Vergleich zur Josephsgeschichte - nicht eine Aufwertung des
Menschen konstatieren? Legt das Estherbuch nicht sogar nahe, diese beherrschende
Rolle der menschlichen Aktivität und ihres triumphalen Erfolges als auf Kosten
der Aktivität Jahwes geschehen zu verstehen? Wird Jahwe überhaupt noch am
Wirken gesehen, oder hat er seine Wirksamkeit an diese zur Aktivität genötigten
Juden abtreten müssen? Wenn unsere Deutung von Esth. 4, 13 f. richtig ist, dass

den Juden - nach Ausfall ihrer eigenen Möglichkeiten, die sie nutzen müssten -
von einem anderen Ort, mimmäqöm 'ahër, also von Jahwe her (trotz fehlender
Gottesbezeichnung)9, Rettung und Erleichterung kommen würden, dann heisst das,
dass der Verfasser von Esth. Jahwe die Funktion des Beobachtens der Existenz
der Juden und sein Trachten darauf einräumt. Jahwe erhält eine Beobachterrolle
zuerkannt bis zum Augenblick der menschlichen Unmöglichkeit, selbst einen
immanenten Ausweg zu finden. Erst dann, wenn alle Versuche, allein zurechtzukommen,

nicht stattgefunden haben oder gescheitert sind, greift er von aussen ein.
In einer bestimmten Weise müssen wir in der Diasporanovelle des Estherbuches
eine Enttheologisierung10 der Darstellungsweise - vor allem im Vergleich mit der
Josephsgeschichte - feststellen. Nicht dass dieses Buch «gottlos» wäre, weü die
Erwähnung Jahwes nicht vorkommt. Aber es lässt Gott draussen, ausserhalb des

Geschehens der alltäglichen Geschichte, und die Aufgabe der menschlichen
Akteure ist es, ihn draussen zu lassen. Sie sollen bewerkstelligen, damit er es nicht
zu tun braucht. Damit ist aber unterstellt, dass diese Menschen, die hier die
Aktionen der Rettung übernehmen, das tun, was er sonst auch tun würde, dass also
die Aktionen der eigenen Rettung der Juden in der persischen Diaspora - nach

s Vgl. J. C. H. Lebram, Purimfest und Estherbuch: Vet. Test. 22 (1972), 208-222, S. 219:
«Esther dagegen spricht fast, vielleicht überhaupt nicht von Gott. In kriegerischer Aktivität
führt das Volk selbst seine Befreiung herbei.»

o H. Bardtke, Das Buch Esther (1963), S. 333, kann seine im Geist des Buches konsequent
angesetzte Deutung des mäqöm (als andere jüdische Hofbeamte etc.) nicht durchhalten.

io Der Begriff findet sich in anderem Zusammenhang schon bei G. Gerleman, Studien zu
Esther. Stoff-Struktur-Stil-Sinn (1966), S. 28; ders., Esther (A. 2), S. 23. 42.



A. Meinhold, Theologische Erwägungen zum Buch Esther 325

Darstellung von Esth. - seinem Interesse, seinem Willen entsprechen. Anders
ausgedrückt: es liegt eine Identifizierung der eigenen Existenz mit dem Willen Gottes
vor. Neben der oben erwähnten Enttheologisierung nehmen wir in der Darstellung
des Estherbuches eine Art Anthropologisierung wahr.11

Das Estherbuch zeigt in der Behandlung der Bewältigung der Diasporaexistenz

- im Unterschied zur Josephsgeschichte - eine säkularisierte Auffassung. Im
Blick ist die reale Welt, im Vordergrund sind die Menschen, die mit diesen Realitäten

fertig werden müssen und - wie das Buch zeigen will - auch selbständig
fertig werden. Von einem systematisch-dogmatischen Standort aus wird man die
Folgerichtigkeit der Ergebnisse dieses Handelns verstehen können. War in der
Josephsgeschichte das menschliche Handeln in den Plan Jahwes eingebettet, so

war das Ergebnis die Errettung aus tödlicher Bedrohung durch Hunger für alle
Völker - Israel, über das die Aktionen Jahwes liefen, eingeschlossen. Dagegen
zeigt das Estherbuch, wie Menschen in das Zentrum des Tuns und Geschehens

treten, und als Ergebnis tritt die eigene erkämpfte Rettung auf Grund der
Vernichtung der Gegner zutage. Verheerende Folgen aus menschlicher Selbstbehauptung

- es scheint wie eine Spiegelung der Gesetze dieser Welt, dass es gegen einen
aktiven Feind selbst in der Defensive nur die Mittel der Gewalt gibt.

Damit wir aber nicht in denselben Fehler verfallen, als ob es im Estherbuch
vorrangig um allgemein-menschliche (weisheitliche) Probleme ginge12, müssen wir
eine nähere Bestimmung der Anthropologisierung im Estherbuch versuchen.
Paradigmatisch soll es an einer Wendung im Estherbuch geschehen. In Esth. 9, 3

heisst es, dass am Entscheidungstage, als es darum ging, wer über wen Herr werden

würde, die Feinde der Juden über die Juden oder umgekehrt, alle Fürsten,
Satrapen, Statthalter usw. die Juden unterstützten, «denn es war der Schrecken
Mardochais auf sie gefallen». Die Wendung pahad mârdâkaj lässt an ähnliche
Konstruktionen dieser Art im Alten Testament denken, z. B. an pahad jishäq
«Schrecken Isaaks» (Gen. 31, 42) oder pahad jhwh «Schrecken Jhwhs» (Jes. 2,
10. 19. 21; 1. Sam. 11, 7 u. ö). In Gen. 31 fällt diese Wendung in der Auseinandersetzung

des Jakob mit Laban, der den mit seiner Habe ausziehenden Jakob
verfolgt. Jakob hält seinem Verwandten vor, hätte sich der Gott seiner Väter nicht
seiner angenommen, hätte Laban Jakob leer ausgehen lassen. Nach 1. Sam. 11
hatten die Bewohner von Jabesch in Gilead - bedrängt von den Ammonitern -
Saul um Hilfe angerufen. Da war der Geist des Herrn über den gerade mit
Rindern pflügenden Saul gekommen; dieser hatte die Rinder in Stücke geschlagen und
sie in das ganze Gebiet Israels gesandt mit der Drohung: «Wer nicht mit auszieht
im Gefolge Sauls, dessen Rindern soll es ähnlich ergehen!» (1. Sam. 11, 7). Da war
der Schrecken Jahwes über das Volk gekommen, und sie zogen aus wie ein Mann.
Es geht in diesen Beispielen um den Einsatz Jahwes für sein Volk, erschrecklich

u Vgl. S. Talmon, «Wisdom» in the Book of Esther: Vet. Test. 13 (1963), S. 419-455, wo er
das Estherbuch u. a. anthropozentrisch findet.

12 Für die weisheitliche Charakterisierung des Estherbuches ist auch H.-P. Müller, Die
weisheitliche Lehrerzählung im Alten Testament und seiner Umwelt: Welt des Orient 9 (1977),
S. 77-98, eingetreten.



326 A. Meinhold, Theologische Erwägungen zum Buch Esther

für die Gegner. In nur wenigen alttestamentlichen Stellen dieser Verwendungsart
des pahad-Begriffes wird eine Vermittlung des Schreckens Jahwes über Menschen

ausgesagt. In Deut. 2, 25 heisst es, dass Jahwe Schrecken vor Mose über alle Völker

unter dem Himmel gibt, und in 1. Chr. 14, 17, dass Jahwe vor David Schrecken
über alle Völker verbreitet. Es ist zwar auch hier inzwischen Schrecken vor einem
Menschen (Mose, David), aber die Texte wissen als Urheber des Schreckens keinen

anderen als Jahwe. In Deut. 11, 25 wird die Unwiderstehlichkeit der ins Land
einziehenden Israeliten damit begründet, dass Jahwe nun vor dem Volk insgesamt
Schrecken über das ganze Land verbreitet.

Im Estherbuch korrespondiert der Schrecken Mardochais auch dem Schrecken
der Juden, und zwar im unmittelbaren Kontext von Esth. 9, 3 (8, 17; 9, 2), aber es

fehlt jeweils die Zurückführung auf Jahwe. Wir finden an diesem Einzelbeispiel
die Enttheologisierung im Estherbuch bestätigt: Schrecken Isaaks und Schrecken
Jahwes waren im Grunde Synonyme für Jahwe selbst; Schrecken des Mose oder
des David waren indirekte Wirkungen Jahwes; Schrecken des Mardochai und der
Juden sind auf eigene Aktivität hin wirksam. Zu beachten ist jedoch: Es geht eben

nicht um Schrecken vor irgendwelchen Menschen13, die ihre Macht schrecklich
anwenden, sondern um Schrecken vor Angehörigen des Volkes der Juden und
damit des erwählten Volkes Gottes. Esther und Mardochai sind Repräsentanten14
dieses Volkes, das sich im unauflöslichen Zusammenhang seiner alttestamentlichen
Geschichte weiss. Es geht auch in Esth. um dasselbe Volk, von dem im Deut,
gesagt war, dass Jahwe vor ihm Schrecken über das ganze Land verbreiten wird. Wir
stellen zwar im Estherbuch Enttheologisierung und Anthropologisierung fest, aber
in dem Sinne, dass damit Ethnologisierung (Judaisierung) gemeint ist. Denn es

geht im Estherbuch letztlich um das Uberleben und um die Existenz des jüdischen
Volkes in der persischen Diaspora.15

2.

Der Einsicht, dass es sich bei dem Estherbuch um eine Enttheologisierung handelt

- innerhalb einer Auseinandersetzung mit dem Lösungsversuch durch die
Josephsgeschichte, die Diasporaexistenz mit ihren Problemen zu bewältigen -,
stehen Versuche gegenüber, im Estherbuch selbst direkte theologische Aussagen und
Auffassungen zu finden. Es handelt sich dabei um Interpretationen katholischer
Theologen, aber auch bei Ernst Würthwein begegnet dieses Bemühen. Im Grunde
handelt es sich um die Behauptung eines Theologumenons, das für das Estherbuch
ausschlaggebend sei: Jahwe selbst handele, um sein Volk zu retten - ähnlich wie in
der Josephsgeschichte oder sonst im Alten Testament.

is Die Bemerkung Gerlemans (A. 2), S. 131, es werde «die Überlegenheit der Juden als eine
durchaus menschliche Eigenschaft dargestellt», ist nur partiell richtig.

14 Gegen Talmon (A. 11), S. 433.
is Vgl. Bardtke (A. 5), S. 543: «Im Estherbuch geht es um Sein oder Nichtsein eines

Volkes.»



A.Meinhold, Theologische Erwägungen zum Buch Esther 327

Bei Ernst Würthwein klingt dies ziemlich zurückhaltend an, wenn er meint, das Buch sei

von dem Glauben aus gestaltet, «daß das jüdische Volk in der Hand seines Gottes steht und
dieser ihm Helfer für die Stunde der Bedrängnis bereitet».1«

Von den katholischen Theologen hat J. Schildenberger die vorsichtigste Formulierung,
wenn er zu erklären sucht, weshalb der Gottesname im ganzen Buch vermieden sei, «um die
im Heidenland verborgen waltende Vorsehung, die das ganze Buch zeigt, darzustellen»." Mit
«Vorsehung», von der in der katholischen Deutung des religiösen Gehaltes des Estherbuches
viel gesprochen wird, ist aber mehr gemeint als nur der Wille Gottes, der auf den Erhalt des

jüdischen Volkes in der Diaspora gerichtet ist: «Vorsehung» sei zugleich Steuerung, Lenkung
des Geschehens. So heisst es ausdrücklich bei Lusseau, das Estherbuch sei ein «neues Zeugnis
für die göttliche Vorsehung», «die den Triumph der Juden über die Heiden sicherstellt».«
Oswald Loretz versucht stärker zu differenzieren.18 Zunächst sagt er zutreffend, dass das Buch
vom Jahweglauben her verstanden werden müsse. Dann folgert er aus der Proskyneseverwei-
gerung des Mardochai vor Haman, sie gehe auf den Gegensatz Jude-Heide zurück, der in
der ausschliesslichen Verehrung Jahwes liege. Dann ist aber seine Unentschlossenheit vor der
Frage interessant, «ob Ester als Dokument eines maßlosen jüdischen Nationalismus»20 zu
betrachten sei. Damit ist zumindest eine Verselbständigung des ethnischen Moments ins Auge
gefasst, deren Verhältnis zum Jahweglauben für das Verständnis des Estherbuches dann
geklärt werden müsste.

Die gewichtigste katholische Äusserung der letzten Zeit zum Estherbuch, die mir bekannt
wurde, stammt von Werner Dommershausen.21 Er will den entsprechenden biblisch-theologischen

Hintergrund eines jeden Abschnitts des Estherbuchs jeweils mitlesen und von da aus
interpretieren. So versteht W. Dommershausen die Verdächtigung des Haman (Esth. 3, 8-15),
die Juden lebten in der Separation, nach eigenen Gesetzen, als Angriff der Feinde, der «dem
Heiligsten, dem Religiösen», der Thora gelte, die wiederum von Jahwe stammt. Gegen den
zweiten Vorwurf Hamans, die Juden hielten die Gesetze des Königs nicht, stehe die Instruktion

des Jeremia, das Wohl des Landes zu suchen. Dann aber kommt die theologische
Konsequenz, die W. Dommershausen auch im Estherbuch zu sehen meint: «Im Gegenteil, dieses
eine zerstreute Volk hat als Gottes Volk eine Aufgabe an den Völkern. Es ist - nach Is 49, 6 -
zur Rettung der ganzen Welt bestimmt.»22 Zu Esth. 4,14-17 schreibt er, wobei er diese Stelle
als Höhepunkt der Erzählung22 und zugleich als den der verhaltenen Theologie des ganzen
Buches versteht: «Mordekai hat den festen Glauben, dass sein Volk unter dem Schutz der
Vorsehung steht und deshalb nicht untergehen wird. Es ist der Glaube an den getreuen Gott,
der einst gesprochen: 'So gewiß die Himmel droben nicht zu ermessen und die Grundfesten
der Erde drunten nicht zu ergründen sind, so gewiß will ich die Geschlechter Israels nicht
verwerfen um all ihrer Taten willen.' Mordekai weiß um Jahwes wunderbare Rettungstaten in
der Geschichte seines Volkes, und er ist überzeugt, Esthers außerordentliche Erhebung zur
Königin ist der Anfang einer neuen Rettung. Vielleicht ist der Autor der Estherrolle auch hier

« E. Würthwein, Esther: Handb. z. A.T., 1,18 (21969), 165-196, S. 170.
17 J. Schildenberger, Esther: Lex. Theol. u. Kirche2, 3, Sp. 1116.
18 Robert/Feuillet, Einleitung in die Heilige Schrift (21966), S. 685.
12 O. Loretz, Roman und Kurzgeschichte in Israel: Wort und Botschaft des Alten

Testaments, hrsg. v. J. Schreiner (1967), S. 290-307.
20 Loretz (A. 19), S. 298 (kursiv).
21 W. Dommershausen, Die Estherrolle. Stil und Ziel einer alttestamentlichen Schrift (1968).
22 Dommershausen (A. 20), S. 68.
23 Dommershausen (A. 21), S. 68.

Lebram (A. 8), der im Interesse des Herausarbeitens und Lokalisierens von zwei verschiedenen
Traditionen im Estherbuch auch das Kapitel 4 als für die Handlung entbehrlich ansieht. Einiges

zur Kritik an Lebrams Versuch findet sich schon bei Gerleman (A. 2), S. 103.121 f. 134 f.
137 ff. u. ö.



328 A. Meinhold, Theologische Erwägungen zum Buch Esther

wieder von der Josephsgeschichte inspiriert und denkt an Josephs Wort, Gott habe ihn zum
Herrscher über Ägypten gemacht, um seinen Vater, seine Brüder und viele zu retten.»24

Wie zu sehen ist, ist W. Dommershausen der Versuchung erlegen, den Hintergrund des
Estherbuches nicht mit-, sondern hineinzulesen, indem er an jeder nur möglich scheinenden
theologieverdächtigen Stelle sichere alttestamentlich-theologische Aussagen heranträgt und
so die Besonderheit des Estherbuches nivelliert.

Mag eine Theologisierung des Estherbuches motiviert sein wie sie will, neu ist sie nicht,
wie die Zusätze zu Esther der LXX belegen. Auf sie beruft sich W. Dommershausen am Ende
seines Buches auch. Aber die Zus. Esth. wollen in das Buch selbst gerade hineintragen, was
darin fehlt, ja was bewusst vermieden wurde: die direkte Wirksamkeit Jahwes. Das Geschehen
zur Rettung der Juden soll durch die Zus. Esth. «unter das Vorzeichen der göttlichen
Heilsökonomie gerückt» werden.25 Die Zus. Esth. sind nicht der Beweis für die theologische Aussage

des Estherbuches, sondern der Erweis des Mangels einer solchen Theologie.

Wenn wir einerseits die Theologisierungsversuche des Estherbuches für nicht
angemessen halten, andererseits aber die theologischen Erwägungen fortsetzen,
dann auf Grund der Tatsache, dass mit dem ins Zentrum des Buches getretenen
Volkes der Juden - mag die Darstellung auch noch so säkular sein - ein eminent
religiöses Problem gegeben ist. Wenn bei der Vorstellung des Mardochai gesagt

war, er gehöre zu den unter Jojachin aus Jerusalem Weggeführten (Esth. 2, 6), so
ist damit zum Ausdruck gebracht, dass der Zusammenhang zwischen Juda und
damit dem alten Israel und der jüdischen Diaspora in Persien gewahrt sein will.
Die Juden in der Diaspora verstehen sich als legitime Fortsetzer Israels und wissen
sich zum erwählten Volk gehörig. Fraglich ist, wann die in Palästina Verbliebenen
die Diasporajudenschaften in dieser Weise anerkannt haben. Dass es geschehen
ist, steht ausser Frage, sah doch sogar das streng gesetzliche Judentum die
Existenz der Diaspora als eine Wohltat Gottes an, weil nun - durch die Zerstreuung
in aller Herren Länder - die Israeliten nicht mehr mit einem Schlag auf der ganzen
Erde vernichtet werden konnten.26 Ausser Frage steht aber auch, dass mit der
Katastrophe von Jerusalem 587 v. Chr. das Erwählungsbewusstsein in eine schwere
Krise gekommen war und es einer ausserordentlichen theologischen und geistlichen
Leistung bedurfte, es durchzuhalten und dabei neu zu bestimmen. Denn mit der
Eroberung und Zerschlagung von Juda und Jerusalem durch Nebukadnezar war ja
das Unterpfand der Erwählung, das Land mit Zion und Tempel, die die Gegenwart
Jahwes bei seinem Volk vergewisserten, verwüstet und für die ausser Landes
Getriebenen verloren. Mit dem Zerstreutwerden der Juden unter die Völker schien
das auserwählende Handeln Gottes und sein Zusammenbringen des Volkes im
Land der Verheissung wieder rückgängig gemacht zu sein. Dies - verbunden mit
dem Verlust der Eigenstaatlichkeit, dem Abbruch der Daviddynastie, dem Ver-

24 Dommershausen (A. 21), S. 75.
25 M. Weise, Estherbuch, Zusätze zum: Rel. in Gesch. u. Gegenw. 2 (31958), Sp. 708. Vgl. die

richtige Einschätzung H. Bardtkes, Der Mardochäustag: Tradition und Glaube, Festschr. K. G.
Kuhn (1971), S. 97-116, die Zus. Esth. seien wirklich etwas Neues gegenüber dem Estherbuch.

26 Vgl. R. Schnackenburg, Gottes Volk in der Zerstreuung. Diaspora im Zeugnis der Bibel:
Adunare. Pastorale Aufsätze, hrsg. v. H. Aufderbeck (1968), S. 35-47 (39).



A. Meinhold, Theologische Erwägungen zum Buch Esther 329

treiben ganzer Bevölkerungsschichten - musste wie eine Rücknahme der Erwählung

anmuten.
Dass dieses Volk seine Identität bewahren und behaupten konnte, ist aber

gewiss nicht nur mit ausserordentlichen geistigen Leistungen der Juden zu erklären,
sondern erst eigentlich im Durchhalten der Erwählung durch Jahwe zu finden. Das
Uminterpretieren und Bestimmen der Erwählung inmitten der Fremdvölker blieb
aber durch das jüdische Volk selbst zu tun. Die Gestalt und Bedeutung des
Erwähltseins durch Jahwe musste unter völlig neuen Bedingungen der Diaspora
gefunden werden. Dabei war die Aktualisierung des Erwählungsinhalts in der
fremdländischen Umgebung für die Juden eine Lebensfrage. Die Diasporanovelle -
auch in der Gestalt des Estherbuches - ist von diesem Problem mitbestimmt, wenn
auch in besonderer Weise. Weder die Josephsgeschichte noch das Estherbuch
behandeln das Erwählungsproblem an sich, sie zeigen aber Konsequenzen daraus
in der geschichtlichen Wirklichkeit auf. Es geht um das praktische Bestehen der
Erwählung in den jeweils konkreten Konflikten, die als geschichtliche dargestellt
werden. Im Estherbuch wird das Uberleben der Juden geschildert und eine
Interpretation der Form des Überlebens gegeben. Und mit der Entscheidung über Sein
oder Nichtsein der Diasporajudenschaft etwa in Persien wird auch eine Aussage
über die Erwählung dieses Volkes gemacht. Die Form der Bedrohung, von der das
Estherbuch spricht, ist die der Vernichtung - einer Erfahrung, die dieses Volk
nicht nur einmal gemacht hat. Anlass dafür ist, wie der erste Teil der Haman-
anklage zum Ausdruck bringt (Esth. 3, 8a), die Anstössigkeit der Separation dieses
Volkes, auf der es bestehen musste, wollte es seine Identität nicht verlieren. Gegen
den zweiten Teil der Anklage des Haman (Esth. 3, 8b) wendet sich auch das
Estherbuch selbst: dass aus der Separation der Juden ihre politisch-praktische
Opposition, ja Gegnerschaft gegen die politischen Verhältnisse des Fremdlandes
entstünden. Vergegenwärtigen wir uns die beiden jüdischen Hauptakteure des

Buches, so erscheint Esther als die geliebte Frau des Königs, Mardochai als
derjenige, der dem König gegen den Anschlag seiner eigenen Landsleute das Leben
rettet. Das ist nicht nur Loyalität, das ist positiver Einsatz für das Fremdvolk.
W. Dommershausen hat zu Recht auf Jer. 29, 7 verwiesen, dass die Juden im
Fremdland das Beste ihrer jeweiligen Stadt zu suchen bemüht waren, im Estherbuch

jedenfalls mehr als die beiden, die dem König nach dem Leben trachteten.
Im Gegensatz dazu wirkt die beabsichtigte und folgerichtig zunächst geplante
Vernichtung der Juden geradezu absurd.

Mag hinter dem Estherbuch ein historischer Versuch solcher Vernichtung
gestanden haben oder nicht - was für die persischen Verhältnisse wahrscheinlicher
scheint -, geschichtliche Tatsache ist ihr häufig wiederkehrendes Vorkommen. Im
Estherbuch wird nun einer weiteren historischen Erfahrung Rechnung getragen,
indem eingestanden wird, dass mit dem direkten und sofortigen Einschreiten Jahwes

in der konkreten Geschichtssituation nicht immer gerechnet werden kann.
Oder anders gesagt, dass immer wieder diese Errettung durch Jahwe nicht geschah,
dass der Pogrom in seiner Schrecklichkeit seinen Lauf nahm. Was hat es dann zu
bedeuten, wenn der Estherverfasser den Diasporajuden die Selbstverteidigung rät,



330 A.Meinhold, Theologische Erwägungen zum Buch Esther

wenn - wie es heisst - die Juden für ihr Leben selbst einstehen sollten (Esth. 8,11)?
Wird damit nicht zur um so sichereren Vernichtung geraten? Denn wo wird sich
eine Diaspora, die doch unzweifelhaft eine Minderheit war, im blutigen Kampf
gegen die zahlenmässige Überlegenheit eines Fremdvolkes haben durchsetzen
können? Oder ist dies alles nur Wunschtraum der Bedrückten, einmal mit der gleichen
Münze - und sei es literarisch - zurückzahlen zu wollen?

Es ist - glaube ich - der Versuch des Estherverfassers, die jüdische Diaspora
auf die Benutzung und Ausnutzung der jeweils gegebenen Möglichkeiten zur
Selbstbehauptung zu drängen. Denn er hatte - wie man nicht übersehen kann -
die Racheaktionen der Juden durch den königlichen Bescheid legitimiert, die
Juden könnten nach ihrem Wohlgefallen tun (Esth. 8, 8). Indem der Verfasser in
seiner Darstellung das Mass des ethisch Vertretbaren weit hinter sich lässt, will er -
durch Übertreibung? - das für ihn Entscheidende deutlich machen: in den
wirklichen Verhältnissen der Lebensumwelt muss die jüdische Diaspora die ihr
verbleibenden Möglichkeiten voll ausschöpfen, wenn sie überleben will. Es wird im
Estherbuch ein aktiver Einsatz für die eigene Existenz verlangt, der sich den

Gegebenheiten anpasst, ohne dass sich das Volk assimiliert. Für die Leser wird dabei
der Nachdruck auf die Unerträglichkeit einer antisemitischen Umwelt fallen,
wenn solche harten Abwehrmassnahmen erforderlich werden.27

Es erscheint wie eine frömmlerische Verharmlosung des Estherbuchs und der
realen Welt, wenn man durch direkte Theologisierung des Buches versucht, Mar-
dochai und Esther zu Heiligen, gottesfürchtigen Helden usw. zu erklären. Nein, es

ist zu nehmen, wie es dasteht: kalkulierende Berechnung bei Haman wie bei Mar-
dochai; Denunziation bei den Persern wie bei Mardochai; Machtstreben bei
Haman wie bei Mardochai und Esther; Hochmut bei Haman wie bei den Juden in
diesem Buch; Rachsucht und Mordplanung bei Haman wie bei Mardochai/Esther.
Auch das Uberlegenheitsgefühl ist zu beachten, das sich in fünf Erhöhungsnotizen
des Buches (Esth. 2, 17b; 6,1-12; 8, 1 f.; 8, 15a; 10,1-3) ständig Ausdruck
verschafft und sich bis zur wie selbstverständlich eingeräumten Unversehrlichkeit der
Juden (Esth. 6, 13) steigert. Es tritt ein durchaus menschliches Verlangen in
Erscheinung, auch wenn es sich wie hier im Angesicht eines Pogroms formuliert.
«Ein menschlicheres Buch ist niemals geschrieben worden», hat B. W. Anderson
gemeint28, wobei er wohl «menschlich» im Unterschied zu «göttlich» verstand. Im
gleichen Zusammenhang hat er behauptet, dass sich Mardochai als würdiger Nachfolger

Hamans erweise. Das klingt an die Behauptung S. Ben-Chorins an,
Mardochai sei ein Haman mit umgekehrtem Vorzeichen.29

27 Wenn wir veranschlagen, dass es sich beim Estherbuch nicht um einen historischen
Bericht, sondern um das Werk künstlerischer Fiktion handelt, dann kann «Haman» - trotz
realer geschichtlicher Möglichkeit seines militanten Antijudaismus - auch symbolisch
verstanden werden.

28 B. W. Anderson, The Place of the Book of Esther in the Christian Bible: Journ. of Rel.
30 (1950), 32-43, S. 39.

2» S. Ben-Chorin, Kritik des Estherbuches. Eine theologische Streitschrift (1938), S. 9. - Es
ist aber äusserst bedenklich, wenn auf Grund eines dogmatischen Urteils dieses literarische



A.Meinhold, Theologische Erwägungen zum Buch Esther 331

3.

Was ist daraus theologisch zu schliessen? Kann diese versuchte Bewältigung
der Diasporaexistenz im Estherbuch in Form von Überleben, Triumphieren,
Regieren mit dem Willen Gottes identifiziert werden? Das Estherbuch tut es nicht.
Es deutet lediglich die Identifizierung des Uberlebens der Juden mit dem Willen
Gottes an (s. o.). Die Glorifizierung der jüdischen Akteure im Estherbuch hingegen

ist mit ihrem eigenen Wollen begründet, die den Gegebenheiten ihrer Welt
angepasst sind. Indem das Buch aber die handelnden Juden so fragwürdig zeichnet,

vollbringt es e silentio eine theologische Aussage. Es ist nicht nebensächlich,
dass der Verfasser die Überlegenheit der Juden herausstellt, aber dafür nicht Jahwe
bemüht. Im Gegenteil, er zeichnet seine jüdischen Hauptpersonen so, dass sie sich
in der Praxis nicht oder kaum von den Heiden unterscheiden. Ihre Vorzüge, z. B.
ihre Überlegenheit, fallen dabei eher negativ ins Gewicht. Auf diesem Hintergrund
nun noch einmal von der Erwählung des jüdischen Volkes zu sprechen, kann doch

nur dahin führen, dass man mit dem Verfasser des Estherbuches stillschweigend
einräumt, dass die Vorzüge der Juden den Ausschlag für die Erwählung ihres Volkes

nicht bilden, dass die Erwählung und ihr Durchhalten einzig die Sache Jahwes
sind. Anders gesagt: dieses jüdisch-menschliche Buch im Alten Testament weist
auf die freie Gnade Jahwes hin. Man kann Anderson folgen, wenn er in diesem

Zusammenhang auf Deut. 7, 7 f. weist, wo es heisst: «Nicht weil ihr alle Völker an
Zahl überträfet, neigte sich Jahwe euch zu und erwählte euch.. sondern weil
Jahwe euch liebte und den Schwur hielt, den er euren Vätern geschworen hatte.»

Die Fehlanzeige von Theologie im Estherbuch hat also durchaus theologisches
Gewicht.

Dass dieses Buch im jüdischen Kanon vorkommt, kann nicht verwundern.
Wenn Maimonides das Estherbuch in Beziehung zur Thora sah30, dann mit der
Berechtigung, dass im Pentateuch von der Erwählung Israels durch Jahwe
ursprünglich gehandelt wurde, die aufgrund des Willens Jahwes mit dem Uberleben
der Juden auch in der Diaspora in realer Gültigkeit blieb. Da aber Jahwe in
diesem Buch weder erscheint noch auch nur genannt wird, geht die Fragwürdigkeit
der Einzelgeschehnisse auch nicht zu seinen Lasten. Diese Fragwürdigkeit liegt
auf den jüdischen Hauptpersonen des Buches mit, aber in der Weise, dass sie ihnen
durch die Fragwürdigkeit der Verhältnisse, in denen sie mit ihrem Volk zu
überleben haben, aufgenötigt ist. Dass damit das Volk der Juden nicht moralisch «rein»
oder «vollkommen» sein kann, wird angesichts der Auseinandersetzung mit den

Gegebenheiten ihrer Welt deutlich. Ben-Chorins Einwände gegen die Kanonizität

Werk in den Topf «Sünde» geworfen wird, gleichzeitig mit schrecklich wirklichen Orten
tatsächlicher Vernichtung: «In dieser Weise (seil, der Sünde) aber unterscheidet sich das Estherbuch

nicht von Auschwitz und Maidaneck, obwohl dort Haman triumphierte.» So bei Ernst
Haenchen, Hamans Galgen und Christi Kreuz: Wahrheit und Glaube. Festschr. E. Hirsch
(1963), 113-133, S. 128.

30 S. bei Anderson (A. 28), S. 33.



332 A. Meinhold, Theologische Erwägungen zum Buch Esther

des Estherbuches im Judentum rührten ja gerade daher, dass er sein Volk ethisch
erneuert sehen wollte, sozusagen trotz irdischem Verhaftetsein bereits besser.

Die Kanonizität des Estherbuches ist zusätzlich durch das Purimfest gefestigt,
für das es als Festlegende nun dient.31 Indem dieses Fest jährlich das triumphierende

Überleben der Juden in der Diaspora erinnernd feiert, drückt es zugleich
die Hoffnung auf ein endgültiges und nie mehr gefährdetes Leben aus.32 Fest und
Buch haben somit auch eine eschatologische Komponente33, die - wie nicht anders

zu erwarten - auf eine irdische Erfüllung hin orientiert ist.34

Man kann dem Estherbuch seinen Platz im jüdischen Kanon nicht bestreiten,
will man nicht gleichzeitig die Existenz dieses Volkes bestreiten - und das wäre
nur der letzten Endes aussichtslose Versuch Hamans.

Worin ist aber nun die Wichtigkeit dieses Buches für die christliche Kirche zu
sehen, wenn wir uns die direkte Theologisierung des Buches versagen müssen?

Das Estherbuch ist mit seiner Säkularisierung und Anthropologisierung im
Sinne von Ethnologisierung kaum geeignet, für die kirchliche Verkündigung
Gegenstand und Texte abzugeben. Das haben offensichtlich schon die Verfasser neu-
testamentlicher Schriften gewusst, denn sie zitieren dieses Buch nicht ein einziges
Mal, nicht einmal als negatives Beispiel.

Dennoch ist dieses Buch wichtig für das Verständnis der Schrift. Es ist als
unverkennbar säkulares Buch gut geeignet, die Frage nach dem Wort Gottes in
der Bibel zu stellen, und zwar von der Fehlanzeige einer direkten Theologie aus.
Der Verfasser des Estherbuches ging ja so weit - wenn wir richtig urteilten -, den
vorhandenen theozentrischen Gehalt einer ihm vorgegebenen Diasporanovelle, der
Josephsgeschichte, absichtlich wegzulassen und andere Grössen in das Zentrum
seiner Darstellung zu rücken. Dieses Buch zeigt auch, wie wenig das Wort Gottes
auf der Hand liegt, wie verborgen es sein kann, wie es zudem von einer sich säkular

entfalteten Welt schon zu biblischer Zeit verdeckt erscheinen konnte.
Wenn durch das Estherbuch hindurch zu erkennen ist, dass Jahwe sein Volk

trotz dessen Fragwürdigkeit - im Sinne von Sündhaftigkeit - erwählt hat und das

Überleben des Volkes will, dann erhellt auch dieses biblische Buch die Barmherzigkeit
Jahwes.

Für das Verhältnis der beiden Testamente des Kanons zueinander hat das

Estherbuch also gleichfalls positive Bedeutung. Angesichts der «Erhöhung» Jesu
in Kreuz und Auferstehung, in der seine Lebenshingabe und -Wiedergewinnung
zum Leben aller werden kann - unabhängig ihrer ethnischen oder moralischen

si «Festlegende» ist die Gebrauchsgattung des Estherbuches, nicht seine ursprüngliche
Gattung.

32 Bardtke, Esther (A. 9), S. 406 f.
33 Lebram (A. 8), S. 220, sieht hingegen - ausgehend von der Wendung «vor ihren Feinden

Ruhe gefunden haben» (Esth. 9, 22) - hier bereits die irdische Erfüllung eschatologischer Hoff-
nungen «in Analogie zur Landnahme Josuas geschildert».

si S. Ben-Chorin, Hoffnungskraft und Glaube in Judentum und biblischer Prophétie: Ev.
Theol. 33 (1973), S. 103-112, gibt ein aufschlussreiches Stück eines Synagogengebets wieder,
worin es heisst: «die Welt zum Reiche Gottes hinzuordnen» (S. 111).



A. Meinhold, Theologische Erwägungen zum Buch Esther 333

Eigenschaften -, in der auch die fragwürdigen Realitäten der Welt und des Todes
gültig besiegt sind, angesichts dieser «Erhöhung» Jesu erweist sich in der Rückschau

die Erhöhung der Diasporajuden im Estherbuch, bei der es um das Überleben

des erwählten Volkes inmitten der fragwürdigen Realitäten der Welt ging, als

theologisch notwendig, aber auch als theologisch überholt. Ähnliches mag auch
entsprechend von der Diasporaexistenz gelten, die es im Sinne des Estherbuches
für Christen kaum geben kann, wenn sie sich in die Welt gesandt verstehen als dem
einzigen Weg und Ort ihres Glaubens. Trotz Kontinuität im Theologischen
zwischen beiden Testamenten — es ist derselbe Gott, der hier wie dort handelt - weist
das Estherbuch exemplarisch auf eine Brechung in Wertigkeit und Richtung des

göttlichen Handelns mit der Welt hin.
Innerhalb des christlichen Kanons erfüllt das Estherbuch auch diese wichtige

Funktion mit: in der Kirche die Frage nach der Bedeutung der Erwählung Israels
wachzuhalten. Anders gesagt: es stellt vor das Problem des jüdischen Volkes und
seines Überlebens ebenso wie es mit der Wirklichkeit des Antisemitismus
konfrontiert. Diese Probleme reichen bis an die Basis der Kirche Jesu Christi, denn
das Uberleben des erwählten Volkes ist historisch eine ihrer unleugbaren
Voraussetzungen. Die Erwählung der Gemeinde des Neuen Bundes basiert auf der
Erwählung Israels durch denselben Gott. Gewiss ist auch hier ein differenzierender
Blick nötig, aber er verdunkelt den Sachverhalt nicht. Richtung und Wertigkeit
des neutestamentlichen Geschehens weisen zwar der Erwählung der Kirche Jesu
Christi den Charakter von Endgültigkeit zu, aber die Erwählung des alttestament-
lichen Gottesvolkes bleibt davor und daneben gültig. Von daher stellt das jüdische
Volk - der Konzentrationspunkt im Estherbuch - mit seinem menschlich
unerklärlichen Uberleben - von dem im Estherbuch im Ton rationalistischer Erklärung
gehandelt wird - eine theologisch nicht unwichtige Frage: Welche Aussicht
haben - trotz Christus! - die irdischen Verheissungen Gottes?35

Arndt Meinhold, Naumburg, DDR

as A. Th. van Leeuwen, Christentum in der Weltgeschichte. Das Heil und die Säkularisation

(1966), S. 340-342.


	Theologische Erwägungen zum Buch Esther

