
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 34 (1978)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

K. A. Kitchen, The Bible in its World. Archaeology and the Bible Today. Exeter, Paternoster
Press, 1977. 168 S. £ 2,20.

Das vorliegende Büchlein möchte eine Einführung in die biblische Archäologie auf Grund
der neuesten Entdeckungen bieten. Der Verfasser, der als Ägyptologe grosse Verdienste erworben

hat und auch auf den weiteren altorientalischen Gebieten sehr gute Kenntnisse zeigt,
gehört zur theologisch konservativen Richtung und steht der historisch-kritischen Forschung
kritisch gegenüber.

S. 30 sagt der Verfasser mit Recht, dass es im Zweistromland manche verschiedene
Berichte über das sonst gemeinsame Motiv der Flut gegeben hat; eine Entlehnung dieser Motive
durch Israel oder vice versa sei deswegen ausgeschlossen. Es scheint mir aber nicht, dass heute
so viel über diesbezügliche Entlehnungen geredet wird; man vergleiche nur die jüngsten
Kommentare. Das ganze Kap. 3 wird dem neuentdeckten Stadtstaat Ebla (heute Teil Mardih)
gewidmet. Über dieses Thema ist in letzten Zeiten viel, doch wenig sicheres, geschrieben oder
geraunt worden. Ist es also nicht verfrüht, so ausführlich über Ebla zu berichten? Es besteht
nicht einmal Einverständnis über die Zugehörigkeit der Sprache und über die Chronologie.
Freilich, dass viele alttestamentliche Personennamen (z. B. Ebrum 'Eber) dort vorkommen,
ist beachtenswert, doch scheint mir das nur den Spielraum für diese Namen zu erweitern
(vgl. S. 44 und 52). Ist es ferner billig zu behaupten (S. 57), dass «Von jenen fernen Tagen bis
heute, sich die deutsche alttestamentliche Wissenschaft sklavisch an die durch Wellhausen
und Gunkel aufgestellten Dogmen, mit nur geringen Änderungen, gehalten hat...»? Ist die
ganze «deutsche» (ich würde sagen: die historisch-kritische) alttestamentliche Wissenschaft so
über einen Kamm zu scheren? Und darf man ohne weiteres behaupten (S. 72 f.), dass Gen. 14

eine alte (oder eine auf alter Überlieferung beruhende) Quelle darstellt? Das sind einige
Fragen, die auch ein konservativer Forscher beantworten muss.

J. Alberto Soggin, Rom

Y. Kaufmann, History of the Religion of Israel, 4. From the Babylonian Captivity to the End
of Prophecy. New York, Ktav, 1977. XIV + 726 S. $ 25.-.

Bände 1-3 vom grossen Werk des israelischen Verfassers wurden vor beinahe 20 Jahren in
einer englischen Zusammenfassung von M. Greenberg herausgegeben. Dieses ist der erste
Band, der in einer Übersetzung vollständig erscheint. Es ist hier nicht der Ort, die Debatte
über die Thesen Kaufmanns, die am Anfang der 30er Jahre in der Zs. at. Wiss. vorgetragen
wurden, erneut zu eröffnen. Gut ist es immerhin, dass das auf Neuhebräisch geschriebene
Werk durch die Ubersetzung von C. W. Efraymon einem grösseren Leserkreis zugänglich
gemacht wird.

J. Alberto Soggin, Rom

Otto Kaiser & Eduard Lohse, Tod und Leben. Biblische Konfrontationen. Kohlhammer
Taschenbücher, 1001. Stuttgart, Kohlhammer, 1977. 160 S. DM 10.-.

Erich Schmalenberg, Tod und Tötung. Eine dogmatische Studie zur theologia mortis.
Stuttgart, Calwer Verl., 1976. 199 S.

Kaiser geht in seinem Rückblick auf das Alte Testament (S. 7-80) vom Weisheitsbuch
Salomos aus, wo ein durch ältere Traditionen vorbereiteter Glaube an die Bewahrung der
verstorbenen Gerechten zum ewigen Leben in reifer Gestalt zum Ausdruck kommt. Hinter
dieser Uberzeugung lag eine mehrere Jahrhunderte umfassende Entwicklung der Gedanken
im Alten Testament und im Judentum, zum Teil eigenartig, zum Teil analog zu Daseinsdeutungen

in der östlichen oder westlichen Umgebung. Diese religionsgeschichtliche Entwicklung
bildet unter verschiedenen Aspekten den Gegenstand der gelehrten und instruktiven Darstellung.

Lohse behandelt in seiner Ubersicht des Neuen Testaments (S. 81-142) mit Konzentration
auf die Paulusbriefe die neutestamentlichen Aussagen über Todesmacht und Auferstehung



302 Rezensionen

als eine biblisch-theologische Einheit. Ohne auf theologische Streitfragen einzugehen, lässt er
mit Wärme und Klarheit die christliche Botschaft den Leser anreden. Grundlegend ist
folgende Feststellung: Christus hat durch seinen Tod den Tod besiegt. Das wird durch Luthers
Osterlied schön illustriert (S. 88): «Es war ein wunderlicher Krieg, da Tod und Leben rungen;
das Leben behielt den Sieg, es hat den Tod verschlungen. Die Schrift hat verkündet das, wie
ein Tod den andern frass, ein Spott aus dem Tod ist worden.»

Schmalenberg diskutiert in sachkundiger Weise ältere und jüngere Ansätze zur Beantwortung

der Todesfrage, etwa die von Althaus, Barth und Thielicke. Seine eigene Einstellung
ist prononziert theozentrisch. Er findet den Wechsel von Gottes Zorn zu seiner Gnade
wesentlich (S. 34 u. a.). Dieser an sich richtige Aspekt wird so kräftig betont, dass christo-
logische und trinitarische Implikationen zurückgedrängt werden. So empfindet der Verfasser
ein gewisses Unbehagen beim Opferbegriff (S. 137) und beim Taufverständnis (S. 146). Die
konsequente Hervorhebung der Gottesbeziehung ist aber ein Verdienst dieser über Gesichtspunkte

der Theologie, Philosophie, Medizin und Naturwissenschaft orientierenden
Untersuchung der Todesfrage.

Bo Reicke, Basel

Gilbert Brunet, Essai sur l'Isa'ie de l'histoire. Etude de quelques textes notamment dans Isa.
VU, VIII & XXII. Paris, A. & J. Picard, 1975. XVI + 336 S. Fr. 96.-.

Drei Kapitel des 1. Jesaja werden in dieser Abhandlung untersucht: Kap. 6,7 und 22. Der
Prophet erscheint unter zwei Aspekten: als Patriot, der eine Politik des Nicht-Engagements
verficht, und als Prophet, der eine lange dauernde Tradition begründet. Sonderstudien behandeln

Wörter wie hem'äh, 'immänü-'el und 'almäh, während der 2. Teil des Buches sich mit
dem Aquädukt Jerusalems befasst.

J. Alberto Soggin, Rom

Ivo Meyer, Jeremia und die falschen Propheten. Orbis Bibl. et Orient., 13. Fribourg,
Universitätsverlag, & Göttingen, Vandenhoeck, 1977. 155 S.

Der Text des vorzustellenden Buches geht zurück auf eine 1972 fertiggestellte und 1973

von der Katholisch-Theologischen Fakultät der Universität Regensburg angenommene
Dissertationsarbeit (Prof. Dr. H. Gross). Neue einschlägige Veröffentlichungen sind bis 1975
noch auswahlsweise für die Drucklegung berücksichtigt. In den fünf Jahren zwischen Ab-
schluss und Publikation des Textes äusserte sich der Verfasser zweimal zusammen mit
F. L. Hossfeld zu verwandten Themen, was zu Überschneidungen zwischen den früheren und
dieser Arbeit führen mussteb

Die literarkritische Analyse von Jer. 26 bildet das Kernstück der Studie. Der Verfasser
schält einen Grundtext in den VV. 2a. 4a. 6 f. 8b-12.14-16 heraus, dem die W. 1. 2b. 3. 4b.
8a. 13.17-24 redaktionell angefügt seien. Der im Grundtext als abschliessender Urteilsspruch

i Um dem Leser Doppellektüre zu ersparen, seien die engsten Parallelen hier genannt:
Teil I wiederholt auf S. 17-30. 34-37. 39-41 mit nur minimalen Abweichungen und einigen
neuen Anmerkungen den vom Verfasser und F. L. Hossfeld veröffentlichten Aufsatz «Der
Prophet vor dem Tribunal»: Zs. at. Wiss. 86 (1974), S. 30-50; ausgelassen sind der
Forschungsüberblick, eine Wortstatistik, ein Exkurs und die Zusammenfassung (ebd., S. 30-33.
41 f. 47-49). Neu sind in Teil I die Einleitung, der parallele Druck der beiden Textstufen von
Jer. 26 und ihre Bewertung sowie die Schlussbemerkungen (S. 16 f. 30-34. 38 f. 41-45). Gleichzeitig

berührt sich Teil I mit der ebenfalls zusammen mit F. L. Hossfeld verfassten
Monographie «Prophet gegen Prophet» (1973), S. 85-90. Den Teilen II-IV des neuen Buches
entsprechen dort mehr oder weniger eng die S. 70-75. 60-70. 73-85, wobei S. 74 f. 78 f. 91-93.
104-110.114-121.133-140 des hier zu besprechenden Buches meist wiederum nahezu wörtlich

mit S. 61 f. 64 f. 66-70. 73-76. 81-85 der früheren Monographie übereinstimmen. Bedauerlich

ist, dass nicht auch die Ausführungen zu Jer. 27-29 (ebd., S. 90-113) aufgenommen oder
durch neue ersetzt sind; diese im Hinblick auf das Thema unverzichtbaren Texte klingen
nun nur kurz und auch recht unvermittelt in der Zusammenfassung an.



Rezensionen 303

fungierende V. 16 sei erst durch die Bearbeitung in die Nebenrolle eines Votums nur einer
Gerichtspartei gedrängt worden. War der Grundtext noch «eine apologetische Erzählung von
einem 'Lehrzuchtverfahren' " (S. 36), die Jeremia als rechtmässigen Propheten im Sinne deute-
ronomischer Forderungen zeichnete, so verlagere die Bearbeitung die Betonung auf das
Thema des leidenden Propheten, der in Konflikt mit dem ganzen Volk stehe und darin das
Schicksal anderer Propheten teile. Der an Jer. 7,12.14 anknüpfende Grundtext bleibe derart
blass und pauschalierend, dass er erst nach dem Fall Jerusalems entstanden und kaum auf
historisch zutreffenden Erinnerungen aufgebaut sein könne. Der Bearbeiter sei wahrscheinlich

mit dem der Prosareden und damit auch dem Herausgeber des gesamten Jeremiabuches
identisch.

Jeremia selbst weiss, dass Propheten in Widerspruch zum Volk (5,12-14) und dadurch in
Gefahr geraten können (2,30b); er erfährt auch, dass seine eigene Gerichtsverkündigung in
Prophetenkreisen auf Ablehnung stösst (5, 30 f.; 6,9-15; 23,9-12), und er hebt deshalb die
Propheten ausdrücklich als Adressaten des kommenden Gerichtes hervor (4,9 f.). Bereits
Schüler und Freunde Jeremias stellen seine Attacken gegen andere Propheten in einer Art
«Flugblatt» zusammen (23,9-32). Die Redaktion schliesslich, deren Arbeitsweise und
Tendenzen im vorliegenden Buch vor allem anhand von Jer. 26 und 14,10-16 beschrieben
werden, greift dieses Thema auf und stilisiert im Rückblick auf die Katastrophe von 586
v. Chr. Israels Versagen als das «Versagen seiner Prophétie» (S. 147). Erst die Redaktion
führt das generalisierende Urteil ein, dass alle Propheten Gegner Jeremias seien, und
umgekehrt kann sie sogar formulieren: «Wer gegen Jeremia auftrat, war ein Prophet» (ebd.).
Es spricht für die Vorsicht des Verfassers, dass er angesichts der schmalen Textbasis auf
eine exakte Einordnung der Bearbeitung(en) des Jeremiabuches in den Kontext der exilischen
Literatur verzichtet. Dass seine Position aber nahe bei der von W. Thiel, Die deuteronomi-
stische Redaktion von Jeremia 1-25 (1973), anzusiedeln ist, kommt mehrfach zum Ausdruck.
Auch wenn die Rezensentin den Beitrag der Redaktion(en) im Jeremiabuch sehr viel geringer
veranschlagt und manche vom Verfasser als typisch für die Redaktion klassifizierte
Wendungen eher Jeremia selbst oder doch zumindest der Sprache seiner Zeit zuschreiben möchte,
wünscht sie dem Buch dennoch einen grossen Leserkreis; denn es ist überaus flüssig und
anregend geschrieben und bietet zu vielen Detailfragen originelle Lösungen an.

Helga Weippert, Ijsselstein

Evelin Albrecht, Zeugnis durch Wort und Verhalten, untersucht an ausgewählten Texten des
Neuen Testaments. Theol. Diss., 13. Basel, Fr. Reinhardt, 1977. 236 S. DM 29.80.

The author, an ordained pastor in the Bavarian Lutheran Church in Germany, arranges her
subject matter into four chapters. The inquiry of John the Baptist "are you the promised
one, or shall we wait for another" (Matt. 11,2-6) introduces the study.

Examples of Jesus' activity in word (Wort) and deed (Tat) are treated in the first chapter,
e. g. healing on the sabbath (Mark. 3,1-6) and the captain of Capernaum (Matt. 8,5-13,
par. Luk.). The different ways in which the Gospels portray the word and deed of Jesus, the
deed as "sign" of his authority, the inseparability of word and deed according to Matthew
and the deed as confirming the word in Luke are examined. Only then does the author
inquire about the relationship between the proclaimed words and deeds of Jesus and the
proclamation task of the believers. - In chapter two the witness of the disciples according
to Matthew's account is presented. Here the unity between their word proclamation and
their discipleship is shown. - Chapter three points out how "word" and "deed" (Werk)
confirm faith in John's Gospel. The witness of Jesus' words and deeds underscoring his
deity and his relationship to the Father (14,10b. 11) are here important. The continuation of
Jesus' proclamation through the believers after the easter event concludes this section. It
leads into the proclamation responsibility that the Christians have received according to
1. Peter. This proclamation must entail both word and action.

Albrecht has worked hard to clarify that in Jesus' own action (word and deed) and in
his call into discipleship the essential prerequisites and the very foundation for the believers'
proclamation are entailed. The disciples must also take up their cross and follow in word



304 Rezensionen

and deed. "Ein Christ, der sich 'Christ' nennt, aber nicht bereit ist, den anderen anzunehmen,
die selbst erfahrene Zuwendung Gottes weiterzugeben, der nicht bereit ist zu 'Liebe',
'Vergebung' und 'Barmherzigkeit', wirkt unglaubwürdig" (S. 215). The same holds true for the
church at large. If the church does not at all times carefully have its proclamation correspond
to its action in and for the world, it should not at all be surprized when it fails in
its discipleship.

A selected bibliography, reflecting the research also in the Anglo-Saxon world, concludes
this careful examination. Throughout the study the author reflects a sincere love for the
people in her parish. Theology is always tempted to forget its primary task to serve the
needs of the world, and should not be satisfied with theologizing for its own sake. She

encourages a continuous communication between theology and the parish. The inseparability
of word and deed can here be a guide, is even essential and mutually enriching. The gulf
between the biblical message and the life of the people should be bridged. This "new"
perspective does by no means place an equal sign between social activism and costly
discipleship, but shows how much more dynamic our daily response to God and man could
be. Jesus has given us an excellent directive. Albrecht has been succesful in clarifying Jesus'
proclamation in the unity of word/action and made a valuable contribution to the field of
Christian ethics.

Manfred Kwiran, Würzburg

Eduardo Arens S. M., The êlthon-Sayings in the Synoptic Tradition. A Historico-Critical
Investigation. Orbis Bibl. et Orient., 10. Freiburg, Universitätsverlag, & Göttingen, Van-
denhoeck, 1976. 370 S. SFr. 48.-.

Die katholische Dissertation der Theologischen Fakultät Freiburg (Schweiz) behandelt
erstmals umfassend, mit bemerkenswerter Gründlichkeit und sicherem methodischen Zugriff,
jene Gruppe von Jesusworten, deren Charakteristikum die Formulierung im Aorist + Infinitiv
ist («Ich bin gekommen, um zu ...»). Ein solches Thema berührt notwendig die Frage nach
dem Autoritätsbewusstsein Jesu und kann insofern als ein Beitrag zur sogenannten indirekten
Christologie des gespannten Interesses sicher sein. Dies um so mehr, als hier mit strenger
historisch-kritischer Fragestellung der traditionsgeschichtliche Prozess der «Kerygmatisierung»
der Formel (S. 349) bis in alle Verästelungen des Neuen Testamentes hinein überzeugend
nachgezeichnet wird.

Zwei methodische Vorerwägungen des Verfassers scheinen mir bemerkenswert. 1. Er
geht bewusst nicht vom jeweiligen Einzel-Logion, sondern vom gegenwärtigen Kontext aus
und prüft von daher Verbund, ursprünglichen Sinn und Variationen desselben auf den
einzelnen Stufen der Redaktion (S. 18). 2. Die Zwei-Quellen-Theorie handhabt er nicht wie
ein Dogma. Im Sinne der «Frühgeschichte des Evangeliums» von E. Hirsch hält er sich
vielmehr andere Lösungen offen (S. 25) und bringt gelegentlich Vorformen der jetzigen
Endredaktion, z. B. vormarkinische oder protolukanische Traditionen, bewusst in Ansatz.

Der sehr knappe einleitende Forschungsbericht von Harnack (1912) über Bultmann (1921)
bis zu Miranda (Der Vater, der mich gesandt hat, 1972) dient nur der groben Kennzeichnung
der extremen Gesprächslage: alles ist echt (Harnack), alles ist Gemeindebildung (Bultmann).
Um das eigene Ergebnis des Verfassers in dieser Hinsicht gleich vorwegzunehmen: Bultmann
bekommt mit zwei Ausnahmen Recht: Alle êlthon-Worte sind Gemeindebildungen, nur
Luk. 12, 49 und 7, 43 f. / Matth. 11,18 f. gehen auf Jesus zurück, während Mark. 2,17b und
Matth. 10, 37b unsicher bleiben (S. 344 f.).

Der Disposition der Untersuchung liegt ihr traditionsgeschichtliches Ergebnis zugrunde:
In einem 1. Kapitel werden die Formulierungen in der Ich-Form behandelt (Mark. 2,15-17
parr.; Luk. 12, 49-53 par.; Matth. 5,17-20). In einem 2. Kapitel werden die Formulierungen
als Menschensohn-Sprüche behandelt (Mark. 10,42-45parr.; Luk. 19,5-10). Ein 3. Kapitel
komplettiert das Material um das Summarium Mark. 1, 35-38 / Luk. 4, 42-43 (Ich bin
ausgezogen, um zu predigen), um die Dämonenfrage Mark. 1, 24 / Luk. 4, 34 und Matth. 8,28parr.
(Bist Du gekommen, um uns zu zerstören?), um das Wort, das vom Menschensohn sagt, er sei

(im Unterschied zum Täufer) gekommen, esse und trinke (Matth. 11,16-19par.), schliesslich



Rezensionen 305

um das Logion vom Kommen des Elia (Mark. 9,11-13 / Matth. 17,10-12.13). Die Sichtung
des Materials endet in einem vorletzten Kapitel des Buches mit einer Darstellung des

christologisch orientierten Gebrauches von «kommen», die das gesamte Neue Testament und
also die Verben érchesthai, apostéllein, pémpein (besonders im Joh.) einbezieht. Das Gefälle
der zunehmenden Kerygmatisierung und Christologisierung ist dabei ganz deutlich. Alle
êlthon-Worte waren ursprünglich Einzellogien. Die älteste Form ist das unspezifisch
gebrauchte Ich-Wort, von dem das sogenannte messianische Selbstbewusstsein Jesu nicht
ableitbar ist (S. 346), das aber doch eine von Vollmacht getragene Absicht ausdrückt und
erst durch den redaktionellen Einbau in seinen jetzigen Kontext einen christologischen Sinn
erhält. Auf einer späteren christologischen Reflexionsstufe, auf der man auf die Gesamtheit
des missionarischen Wirkens Jesu zurückblickt, wird dann gelegentlich das «Ich» durch
«Menschensohn» ersetzt (nicht jedoch bei den ausgeprägten eschatologischen Logien wie
z. B. Luk. 12,49; Matth. 10,34). Die Autorität und Doxa Jesu wird dabei bemerkenswert
paradox beschrieben: Der Menschensohn kam, um zu dienen, nicht um sich dienen zu lassen;
er kam, um zu suchen und zu retten, nicht um zu richten und zu verderben. Gekommen,
Sünden zu vergeben, zu predigen, Dämonen zu vernichten: das sind die Stationen einer
Entwicklung, die Jesu Gekommensein analog zum Kommen der Gottesherrschaft mehr und
mehr hinsichtlich der soteriologischen Bedeutsamkeit erfassen und die im titularen Gebrauch
von ho erchömenos bzw. im johanneischen Erfassen der Jesusgeschichte als Sendung vom
Vater kulminiert.

Arens beschreibt damit die Anfänge der Theologie treffend als einen Kerygmatisierungs-
prozess, in dessen Verlauf die Was-Frage von der Wer-Frage überlagert wird. Er bestätigt
die 1960 von Ernst Käsemann vorgetragene Meinung: «Das Interesse des Kerygmas schafft
mit diesen in der Prophétie beheimateten Sprüchen also so etwas wie erste Summarien des

Evangeliums, die ihrerseits geradezu notwendig die erzählende, und zwar im Sinne des

Kerygmas erzählende Entfaltung in der Evangelienüberlieferung begründen. Wenn das
Johannes-Evangelium es liebt, das Motiv des Gekommenseins als der Sendung Jesu zu einem
Zentrum seiner Botschaft zu machen, so schöpft es aus dieser Tradition.»i

Die in dieser Rezension nicht nennbaren vielen Einzelergebnisse, die Hinsicht auf die
verschiedenen Facetten der Thematik, das geduldige Nachzeichnen der redaktionellen
Entwicklungen, nicht zuletzt der das ganze religionsgeschichtliche Umfeld des Neuen Testamentes
durchforstende Teil über Ursprung und Bedeutung der Sprachform (sie ist im judenchristlichen

Milieu gebildet worden und konnte anknüpfen an die alttestamentliche Erwartung des

Messias, S. 285 f. 348) lassen das Buch in den Rang eines Standardwerkes zu seinem Thema
einrücken.

Erich Grösser, Bochum

Annie Jaubert, Approches de l'évangile de Jean. (Coli. Parole de Dieu.) Paris, Ed. du Seuil,
1976. 188 p.

Le titre du livre en exprime fidèlement l'intention et la composition. Il ne s'agit en effet
ni d'un commentaire, ni d'une introduction à proprement parler, mais de quatre chemins qui,
par pénétrations successives, conduisent au cœur de l'évangile.

Le premier parcours montre «comment s'est formée la catéchèse» johannique, «en une
permanente osmose avec les destinataires». A. Jaubert attribue certes un rôle prépondérant à
la haute figure de l'auteur, mais accorde aussi grande attention au milieu johannique, qu'elle
voit tout aussi marqué par le basjudaïsme que Cullmann, mais moins nettement hétérodoxe. -
Le second accès passe par l'exploration de l'univers symbolique du IVe Evangile. L'auteur
avance «avec crainte et tremblement» sur le terrain si souvent répéré et qui défie pourtant
l'analyse. Trois moments retiennent l'attention: les épisodes de la Samaritaine, de la
comparution devant Pilate et du calvaire. - Le jeu symbolique appelle directement les deux
derniers chapitres: dans sa «plasticité», il révèle l'enjeu de l'évangile, la joie de qui reçoit la
Parole, l'aveuglement de qui la rejette, et il désigne en même temps à travers la diversité des

i E. Käsemann, Die Anfänge christlicher Theologie: Zeits. Theol. u. Ki. 57 (1960), S. 176.



306 Rezensionen

images, son point focal, Jésus lui-même. Ce point focal est évoqué dans le chap. IV, avec
une discrétion peut-être trop grande: se déploie le jeu des relations réciproques du Père, du
Fils, des disciples, dans ce va-et-vient johannique qui est la vie même de l'agapè. Auparavant,
sous le titre «le paradoxe du croire», elle a traité du drame de l'incrédulité et de la foi, ce
procès qui dure du début à la fin de Jean.

L'inventaire du livre ne s'arrête pas là. Il apporte, bien sûr, index et bibliographie sélective,
mais il contient un dossier plein de richesse: études sur l'Agneau, l'eau vive, le nom divin,
«éclairages philoniens» etc. On y voit A. Jaubert à l'œuvre sur le texte évangélique, avec la
connaissance du bas-judaïsme qu'est la sienne, et cette finesse d'intuition qui, toute érudition
surmontée, lui permet de communier avec le texte. Seuls ont su parler du IVè évangile ceux
qui avaient quelque affinité avec lui. J'ai souvent pensé que les anglo-saxons avaient un
privilège dans ce domaine; j'ai envie d'ajouter, sous peine d'être accusé de sexisme, les
femmes. A. Jaubert l'a en tout cas. Son écriture modeste sert le IVè Evangile sans pédanterie,
ni mièvrerie, mais avec exactitude.

Michel Bouttier, Montpellier

M.-E. Boismard, A. Lamouille & G. Rochais, Synopse des quatre évangiles, 3. L'évangile de
Jean. Paris, Ed. du Cerf, 1977. 563 S. Ffr. 135.-.

Nach den Patern Boismard und Lamouille enthält das Joh. eine samaritanisch inspirierte
Grundschrift aus der Zeit ca. 50. Ein zweiter Verfasser habe diese um 60 in Palästina wegen
synoptischen Materials und gegen 100 in Kleinasien wegen kirchlicher Probleme umgestaltet.
Dann habe ein dritter alles fusioniert. Unabhängig von dieser Hypothese sind die ausführlichen

Erklärungen der theologischen Gedanken und die beigefügte Statistik des johanneischen
Vokabulars ausserordentlich wertvoll.

Bo Reicke, Basel

Ralph P.Martin, New Testament Foundations. A Guide for Christian Students, 2. Acts -
Revelation. Exeter, Paternoster Press, 1978. XIV + 463 S. £ 4.80.
Im ersten Teil der Arbeit würdigt der Verfasser die unterschiedlichen literarischen Fassungen

der behandelten neutestamentlichen Abschnitte. Somit wird in den ersten drei Kapiteln
die Zeitgeschichte dargelegt. Eine sorgfältige Diskussion der paulinischen Briefe folgt. Martin
legt Wert auf die Sonderheiten des paulinischen Gedankenguts, z. B. Staat/Kirche im N. T.,
gnostische Motive usw.

Im letzten Teil befasst sich der Verfasser besonders mit der eschatologischen Diskussion
(u. a. 1. Kor. 5, 6-8; 6,12-20; 15, 20-28). Es ist eine kleine Einführung in die Problematik und
soll die Studenten zur weiteren Beschäftigung ermutigen. Jeder Abschnitt der Teile hat eine
kurze Einleitung und ein Literatur- und Abkürzungsverzeichnis. Ein Autoren- und
Sachregister sowie ein Register der biblischen und ausserbiblischen Quellen bilden eine wertvolle
Zugabe.

Wie im ersten Band (Theol. Zeitschr. 34, S. 179) versucht Martin deutlich zu machen, dass
das Neue Testament eine literarische Schöpfung der Frühkirche ist. Durch die Fügung Gottes
wollten die ersten Christen nur das Beste des Erlebten übermitteln, um die Kontinuität zu
sichern. Dieser Entstehungsprozess der neutestamentlichen Schriften geschah unter Anleitung
des Heiligen Geistes in verantwortlicher Reflexion und im Blick auf jeweils neue Hörer und
Situationen, die verschiedene Herausforderungen an die Autoren stellten. In diesen Schriften
sind Tradition und Freiheit vereint und bilden die Ausgangsbasis neutestamentlicher Briefe
und der Entstehung der Offenbarungsgeschichte. Der ständige Praxisbezug sollte nicht nur
für Religionspädagogen, sondern auch für Theologen neue Impulse für Lehre und Verkündigung

geben. Manfred Kwiran, Würzburg

Hermann Josef Frede (Hrsg.), Epistulae ad Thessalonicenses, Timotheum, Titum, Philemonem,
Hebraeos. Vetus Latina. Die Reste der altlateinischen Bibel, nach Petrus Sabatier neu
gesammelt und hrsg. von der Erzabtei Beuron, 25,1-5. Freiburg, Herder, 1975-1978. 400 S.

DM 40.-. Subskr. 36 - je Lfg.



Rezensionen 307

Das grosse Unternehmen einer Neuausgabe der lateinischen Bibeltexte durch die Stiftung
Vetus Latina, Sitz Erzabtei Beuron, ist auf rund 30 Bände geplant, 15 zum Alten, 14 zum
Neuen Testament. Band 1 (1963 in zweiter Auflage und bis 1970 mit fünf Ergänzungslieferungen

erschienen) enthält ein Verzeichnis der Sigel. Abgeschlossen werden konnten bisher
drei alttestamentliche (Genesis, Judith und Sap. Sal.) und drei neutestamentliche Bände
(Epheserbrief 1964; Katholische Briefe 1969; Philipper- und Kolosserbrief 1971). Die Bedeutung

und der wissenschaftliche Rang dieses Unternehmens stehen ausser jeder Diskussion,
hat man sich doch nichts weniger vorgenommen als eine vollständige Sammlung aller erhaltenen

Reste der altlateinischen Bibelübersetzungen aus Handschriften und Zitaten bei alten
Schriftstellern.

Mit den hier anzuzeigenden fünf Lieferungen von Band 25 liegen nun auch die beiden
Thessalonicherbriefe vollständig vor. Drei weitere Lieferungen sollen den mit fünf Versen
bereits begonnenen 1. Tim. abschliessen. Ebenfalls drei Lieferungen sind für 2. Tim., Tit. und
Phlm. veranschlagt, während sich die Zahl der Lieferungen für den Hebr. noch nicht
abschätzen lässt (Angaben nach dem 21. Arbeitsbericht der Stiftung, 1977, S. 19). Der in Angriff
genommene Band wird wieder von H. J. Frede betreut, der bereits den Eph. und Kol.-Phil.
herausgegeben hatte. Die längere Pause seit dem letzten Band (1971) erklärt er im Vorwort
mit dem unerwarteten Fund einer Paulus-Handschrift im Ungarischen Nationalmuseum zu
Budapest (Cod. lat. medii aevi 1), die wegen ihrer bisher verkannten Bedeutung studiert
werden musste. Denn die um 800 in Salzburg entstandene Handschrift enthält nicht nur
einen vollständigen altlateinischen Paulustext, sondern auch einen anonymen, um 400
entstandenen Kommentar zu allen Briefen, einschliesslich des Hebr.i

Jedoch werden die bisherigen Forschungsergebnisse hinsichtlich der Entwicklung und der
Geschichte der lateinischen Paulus-Überlieferung nicht korrekturbedürftig, sondern lediglich
bestätigt. Die Beschreibung dieser Geschichte in den Einleitungen der bisherigen Paulus-Bände
ist nicht das geringste Verdienst ihres Herausgebers. Dass Frede sie jetzt erneut vornimmt, ist
mit Rücksicht auf die schnellen Fortschritte der Handschriftenkunde, Patristik und
Textgeschichte unerlässlich und daher sehr zu begrüssen. Und zwar nimmt die Beschreibung der
Textzeugen (Handschriften; Paulus-Prologe; Paulus-Summarien; patristische Zitate), der Texte
und der orientalischen Übersetzungen genau 166 Seiten ein. Die Darbietung der Thessalonicherbriefe

selbst hält an der Dreiteilung in das dem Gesamtwerk zugrundeliegenden Schema
fest: 1. Texttypen und ihre Varianten; 2. Kritischer Apparat, der die Bezeugung der einzelnen
Lesarten durch Handschriften und Schriftsteller angibt; 3. Zeugenapparat mit Anführung
aller patristischen Belege.

Man kann fragen, ob mit Hilfe des riesigen Materials die komplizierte Textwerdung der
Vetus Latina bis hin zur Vulgata wirklich durchsichtig wird. Nicht fragen kann man nach
dem wissenschaftlichen Wert der Materialsammlung. Er ist unbestritten. Frede verdient hohen
Dank, dass er Neutestamentlern und Patristikern dieses vorzügliche Arbeitsmaterial so zuverlässig

bereitstellt.
Erich Grässer, Bochum

Kurt Rudolph, Die Gnosis. Wesen und Geschichte einer spätantiken Religion. Göttingen,
Vandenhoeck, 1977. 436 p., 48 ill., 3 plates, map. DM 45.-.

The non-expert not to mention the layman often approaches the farrago of Gnosticism with
great apprehension. Prof. Rudolph's clear and careful yet colorful survey should go a long
way in putting both at ease. Spanning some 25 years, Rudolph's diligent study of both the
original sources and modern gnostic research makes him admirably suited to be a guide into'
the history and literature - including the Fathers and the Nag Hammadi texts - of this
confusing and hotly contested terrain.

i H. J. Frede, Ein neuer Paulustext und Kommentar, 1. Untersuchungen; 2. Die Texte
(1973/74).



308 Rezensionen

In the Preface and later at the beginning of the second section, Rudolph describes the
heartthrob of this "many-headed hydra" as a basic world-view, a self-understanding (Jonas)
which rejects the world, its systems, and even its "creator-god" as an evil principle per se.
This coupled with the gnostics' "secret insight" ("gnosis") into their "essential" oneness with
the otherwise "unknown high God", making man superior to his creator, comprises the
permeating revolutionary spirit and fires the parasitic "protest" exegesis so unique to the religions
of late antiquity (p. 58 f., 64-74).

In the second section, "Wesen und Struktur", Rudolph shows how an eclectic phenomenon
is more than a collage of its parts. To be sure, there is no one system or all-encompassing
myth. Yet certain central themes recur: Most of the gnostic texts exhibit a "monotheistic",
"Syrio-Egyptian" dualism (Jonas) in which a break within the highest being leads to a

descending, degenerating movement to the realm of evil (p. 73). A mediative figure, conceived
under various roles and names, of which "Wisdom" ("Sophia") is the most common, generally
is held responsible for this process which results in the "abortive" creation of the world along
with its imprisoned human inhabitant who is ignorant of his true identity (p. 75 ff.). A host of
figures comes into play again in the closely linked "Adam-Urmensch" speculation, where a
"savior" or at least a "call" awakens in Adam (man) a knowledge (i.e., salvation) of his true
origin and destiny (p. 99 ff., 133 ff.). These multiform "redeemers" should finally demonstrate
that the origins of gnostic soteriology cannot be discovered in Christianity (p. 141). This is
not to suggest, however, an original, coherent redeemer myth (such as the "redeemed
Redeemer" à la Reitzenstein). Rather, the unifying thread throughout is the common divine
essence of both the "savior" and the "saved" (p. 139-41). The individual ascent of this "spark"
after earthly death is particularly stressed within a linear, temporal progression to the
reincorporation of all the "enlightened" spirits in the "pleroma" (p. 184 ff.). Finally, contrary to
the early Fathers, the Nag Hammadi texts evince the significance of a "way of life"
conformed to the dualistic warfare between good and evil through ascetical practices, love of
the "brother", and in certain cases (esp. Mandaeism and Manichaeism) "sacramental" ritual
(p. 258 ff.). No extant gnostic manuscript promotes a libertinism, despite a pervading "anti-
Jewish" view of the Law (p. 260, 280).

In the third section, "Geschichte", Rudolph is careful to point out the great uncertainties
which still persist in reconstructing the history of Gnosticism. Yet he is impressed with the
"authoritative" role the gnostics claim for the Old Testament in trying to ground their
precepts (p. 293). Consequently he sees a "marginal" Judaism, especially "apocalyptic-
esoteric" groups, as both the crystallizers and conveyors of "gnosticizing", cultural-religious
traditions within a general Greek and oriental syncretism (p. 293-97). There is no doubt that
the Greek ideals of "individualism" and "universalism", the ascent of the divine spark, and a

predisposition for a denigrating view of the material world serve as building blocks, points of
departure and even of connection for the genesis of this late Hellenistic religion (p. 301 ff.).
Nevertheless, that God's rule is essentially unknowable and the purpose and future of the
world clouded is a crucial development within the "official" Judaism of wisdom circles
(esp. Qoheleth) which could explain an "inner revolt" leading to the gnostics' radical rejection
of the "creator-god" (p. 294, 299). Rudolph devotes considerable length to sociological factors.
Decisive is the Greek city, where the cross-currents of Hellenism, Judaism, and the Orient
stimulated creative religious thinkers among the disenfranchised middle classes to produce
liberating "gnosis" for the dispossessed masses (p. 305 ff.).

It is particularly in Rudolph's analysis of the New Testament, foremost the Johannine
material, where problems arise. For example, he quotes in agreement L. Schottroff, that
John is "das erste uns ausführlicher bekannte System einer Gnosis, die sich christliche Tradition

adaptiert" (p. 174). Is this not to muddle the issue, indeed to beg the question, to call
John a "gnostic system" even though it lacks the underlying, radical self-understanding
portrayed by Rudolph as the common denominator of all gnostic systems? Where for instance
is the "revolutionary" repudiation of the "creator-god" and the physical world as evil per se

in favor of the "unknown God" (p. 65, 72 f.)? Granted that a few gnostic texts like "Perlenlied"

and the Mandaean and Manichaean literature display an ethical "Iranian" dualism, yet



Rezensionen 309

fundamental to them remains the ascent of the "enlightened spark" which as Rudolph argues
"ist ein untrennbarer Bestandteil der gnostischen Erlösungshoffnung" (p. 132). Is not John in
fact much closer to the dualism of Qumran where a "Seelenaufstieg" to the "light world" is

completely foreign? To claim in the Prologue that "his own" did not "receive" their heavenly
Redeemer (John 1:11) who "became flesh" (1:14) is as strong an anti-gnostic sentiment as one
can imagine. Certainly John betrays the framework of gnostic myth and the forms of gnostic
themes, but the actual content seems directed if anything against a "gnosticizing" Christianity
(eg. esp. 4:22). One suspects, in spite of Rudolphs own caveat (p. 329), that in his treatment of
the New Testament he has succumbed to the "genetic fallacy" (so often encountered in the
history of religions research) that to trace a movement to its original components is necessarily
to understand its essence. With due caution to this section, however, "Die Gnosis" offers a
magnificent meander through this most mysterious, mythological maze.

David P. Moessner, Basel

J. Roldanus, Le Christ et l'homme dans la théologie d'Athanase d'Alexandrie. Etude de la
conjonction de sa conception de l'homme avec sa Christologie. Studies in the History of
Christian Thought, 4. Réimpression avec corrections. Leiden, Brill, 1977. X + 421 S.

Die vorliegende Untersuchung, eine Utrechter Dissertation, ist 1968 in erster, 1977 in zweiter
Auflage erschienen. Roldanus will damit einen Beitrag leisten zum Verständnis eines wichtigen
Kapitels aus der Geschichte der theologischen Anthropologie. Er versteht diesen Beitrag als
Anregung für die zeitgenössische anthropologische Diskussion innerhalb der Theologie.
Ausgehend von der richtigen Erkenntnis, dass Athanasius keine in sich geschlossene Anthropologie
entwickelt hat, verzichtet Roldanus auf einen systematischen Aufbau seiner Arbeit. Er gliedert
sie unter historischen Gesichtspunkten in drei grosse Abschnitte. Sie sind den Frühschriften
des Athanasius, seinen antiarianischen Werken, den späteren Schriften gewidmet. Der vierte
grosse Abschnitt verlässt die chronologische Anordnung und fasst die asketischen Schriften
des alexandrinischen Bischofs zusammen. Diese klare Gliederung macht die Lektüre anregend,
weil sie die Anthropologie des Athanasius im Zusammenhang seiner Soteriologie, Christologie
und Pneumatologie in der durch die in den verschiedenen Werken jeweils anvisierte Gegner
oder Gesprächspartner bewirkten spezifischen Ausprägung erkennen lässt. Die Position des
Athanasius wird plastisch durch die an mehreren Stellen eingeschalteten Vergleiche mit
Origenes und Irenäus.

Kritisch anzumerken ist, dass die Beziehungen zwischen Athanasius und Marzeil von
Ankyra nicht erörtert werden1 und dass nicht alle technischen Fehler der ersten Auflage
korrigiert worden sind.2 Diese Mängel vermögen aber die Freude an dieser breitangelegten
und gründlichen Studie, die jetzt wieder im Buchhandel erhältlich ist, nicht zu trüben.

Rudolf Brändle, Basel

1 Darauf wies W. A. Bienert in seiner Besprechung der ersten Auflage hin: Zeits. f. Ki.-
gesch. 84 (1973), S. 326 f.

2 Anzeige von K. Treu: Theol. Lit. zeit. 95 (1970), Sp. 752 ff.

Heinrich Bullinger, Werke. Erste Abteilung: Bibliographie, 2. Beschreibendes Verzeichnis der
Literatur über Heinrich Bullinger. Mit Unterstützung von A. Beliczay, U. Gäbler und
K. Rüetschi bearbeitet von Erland Herkenrath. Zürich, Theol. Verlag, 1977. VII + 263 S.

Fr. 58.-.
Der Band, der hier angezeigt werden soll, ist nur schon deshalb hochwillkommen, weil sein
vierteiliges Register nun endlich auch den ersten, 1972 von J. Staedtke publizierten Band der
Bullingerbibliographie erschliesst.1 Doch muss gleich einschränkend bemerkt werden, dass in
diesem Index die Herausgeber von Bullingerschriften, die in Band 1 genannt werden, leider
nicht berücksichtigt sind und dass überdies - eine gefährliche Klippe für den Benutzer - die

1 Besprechung in Theol. Zeits. 30 (1974), S. 302 f.



310 Rezensionen

Personennamen auf zwei verschiedene Register aufgeteilt sind. Dafür sind als 3. Teil das uner-
lässliche Titelregister und als 4. Teil ein Sachindex beigefügt. Leider fehlen Nachträge und
Berichtigungen zu Band 1, obwohl sie notwendig wären. Offenbar bleiben diese dem 3. Band
vorbehalten, dem Verzeichnis der ungedruckten Werke Bullingers, zumal offensichtlich zu
diesem Zweck die Nummern 773 - 1000 unbesetzt blieben. Allerdings ist bei der Arbeit an
diesem Band «ein Ende vorläufig nicht abzusehen» (S. V).

Herkenraths Arbeit baut auf früheren «bibliographischen Anläufen» von H. Zimmermann
und J. Staedtke2 sowie auf der Briefkartei des Instituts und stellt den Versuch dar, «diese bisher

ungenügend koordinierten Anstrengungen zu verbinden» (S. VI). Das Resultat dieses
Versuchs präsentiert sich nun als Verzeichnis von 1006 Publikationen der Jahre 1534-1974 («und
einige der Jahre 1975 und 1976, soweit sie dem Bearbeiter... schon bekannt waren»).2 Sehr
aussagekräftig hinsichtlich des Gangs der Bullingerforschung ist eine zeitliche Gliederung der
Titel. Bis 1600: 52, 1650: 13, 1700: 11, 1750: 32, 1800: 30, 1850: 36, 1900: 131, 1950: 304,
1976: 397. Die Kurve beginnt also erst seit 1850 langsam zu steigen, springt aber seit 1950

sprunghaft in die Höhe. Die Bullingerforschung, erst seit gut 100 Jahren wirklich nennenswert,
steckt also immer noch in den Anfängen.4

Es ist verständlich, dass Herkenrath keine Gewähr für Vollständigkeit bieten kann, zumal
er nicht nur Beiträge aufnahm, die Bullinger im Titel nennen oder sich ausschliesslich mit ihm
befassen. Die Hauptarbeit bestand jedoch nicht im Sammeln und Zitieren von Titeln; die
zwecks Kostenersparnis «in möglichst einfacher Form» wiedergegeben werden,5 sondern darin,
den «Inhalt in knapper Form» zusammenzufassen (S. VI), eine äusserst anspruchsvolle und
heikle Aufgabe angesichts der Unterschiede in Umfang, Art und Gewicht der Publikationen.
Herkenrath ist es bei aller gebotenen Zurückhaltung gelungen, dem Benutzer mit grossem
Geschick ein klares Bild von allfälligen Abhängigkeiten und Zusammenhängen zwischen
einzelnen Arbeiten zu vermitteln. Bei umfänglicheren Publikationen schreckt er auch vor
Werturteilen nicht zurück, wobei er gelegentlich das feine Mittel der «Selbstbewertung» der
Autoren mittels klug gewählter Zitate anwendet (z. B. Nr. 1419: einseitiges Urteil von K. Gauss
über Sulzer/Bullinger). Von grossem Nutzen wäre es gewesen, wenn er versucht hätte, durch
irgend ein Signet grundlegende Forschungen und Quellenpublikationen - auch solche von
bescheidenem Umfang - generell von den sehr zahlreichen, z. T. plagiatorischen Sekundärarbeiten
und populären Aufsätzen zu trennen.

Ein besonders Wort muss zum Problem der Aufnahme von gedruckten Briefen von und
an Bullinger gesagt werden. Herkenraths diesbezügliche Angaben sind recht unbestimmt und
kaum dazu geeignet, eine klare Auswahlpraxis zu gewährleisten. Nach ihm soll auf einen
Nachweis verzichtet werden, «sofern diese in neueren Editionen» - z. B. im Beza-Briefwech-
sel - «leicht verfügbar sind» (S. VI). Abgesehen davon, dass diese «neueren Editionen» hier
klar aufzuzählen gewesen wären, verstösst dieser Grundsatz (samt dem Kriterium der
«Verfügbarkeit») gegen den Grundzweck der Bibliographie, «der Bullingerforschung ein Mittel
zur Orientierung über bisher Geleistetes zur Verfügung» zu stellen (S. V). Denn zum bisher
Geleisteten gehört - und dies nicht nur bei den Briefen - eben auch alles durch spätere Aus-

2 In diesem Zusammenhang fehlt ein Hinweis auf das älteste Verzeichnis des
Bullingerschrifttums, von J. J. Scheuchzer (1733), Nr. 1091.

s Zum Vergleich seien die entsprechenden Zahlen aus W. Hammer, Die Melanchthon-
forschung, 1-2 (1967/68) angeführt: 4136 Nummern bis 1965, d. h. weit über 4200 Publikationen,

da viele Nummern doppelt belegt sind. Für Bullinger ergeben sich bis 1965 784 Nummern,

also bloss der fünfte Teil.
4 Der gewaltige Abstand zu Melanchthon darf aber nicht einfach als ein aufholbarer

Forschungsrückstand bezeichnet werden. Seine Ursachen liegen zweifellos auch in einem
tatsächlichen Unterschied in Bedeutung und historischer Wirksamkeit, der sich u. a. aus der
ganz andersartigen Tätigkeit ergibt.

5 Leider wurde in Vernachlässigung dieses Prinzips bei den Festschriften von 1966

(Nr. 1811) und 1975 (Nr. 1962) der vollständige Titel 16- bzw. 36mal wiederholt.



Rezensionen 311

gaben und Arbeiten Überholte. Unbefriedigend ist schliesslich die Umschreibung von dem,

was aufzunehmen war: «Berücksichtigt wurden hingegen in älteren Werken wiedergegebene
Briefe, sofern diese Drucke die einzige Quelle für spätere Ausgaben sind oder wenn die

Datierung berichtigt werden muss» (S. VII). Man kann nur froh sein, dass die Aufnahmepraxis

diesen Grundsatz, soweit er überhaupt verständlich ist, Lügen straft. Vollends
verschwiegen wird das Problem der Aufnahme von an Bullinger gerichteten Widmungsepisteln,
obwohl schon auf S. 5 der nicht unbeträchtliche Reigen solcher beginnt. Gerne wüsste man,
ob diese sich zufällig hieher verirrt haben oder ob systematisch nach solchen recherchiert
wurde, weil sie eindeutig hieher gehören. Bedauerlich ist ferner, dass es der Herausgeber dort,
wo es um Ausgaben mehrerer Briefe oder um kleinere Briefwechselausgaben geht, oft an

Konsequenz mangeln lässt: Bald werden alle Schreiber und Briefe genau aufgezählt, bald wird
nur eine Auswahl gegeben (Nr. 1363; 1375), bald bloss summarisch bemerkt: «Enthält
zahlreiche Briefe aus den Jahren ...» (Nr. 1097).6

Dass die Auswahl der Lexikonartikel ziemlich willkürlich ist, räumt der Herausgeber selber

ein (S. VII), ebenso, dass nicht systematisch nach Rezensionen gesucht wurde und «grundsätzlich

nur auf weiterführende Besprechungen, nicht auf blosse Anzeigen» verwiesen werde
(ebd). Mag der Benutzer über die Fragwürdigkeit des Begriffs «weiterführend» als Kriterium
für die Klassierung von Rezensionen noch hinwegsehen, so wird er spätestens dann stutzen,
wenn er Rezensionen bald unter einer eigenen Nummer, bald bloss als Beigabe zum
rezensierten Werk aufgeführt findet und schliesslich feststellen muss, dass einzelne sogar zweimal
aufgenommen wurden, wie z. B. Nr. 1536; 1777; 1943; 1946; 1959 (hier sogar ohne Verweis auf
die zugehörige Nummer 1891).7

Auf mangelnde Vertrautheit mit der historischen Terminologie lässt die Behauptung
schliessen, der Titel von Nr. 1088 (Heurath-Brieff) sei «irreführend»; denn es handle sich
nicht um einen Heiratsbrief, sondern um einen Ehevertrag. Bei Nr. 1534 ist u. a. zu bemängeln,
dass Martin Bésard (ein Auslandschweizer namens Betschart) und Gilbert Cousin (ein
«Dissidenter» in der Freigrafschaft, der im Gefängnis endete) im Widerspruch zu den Angaben des

Autors als «Refugianten» bezeichnet werden. Nr. 1372, der von Traugott Schiess herausgegebene

Blarerbriefwechsel, also eine der umfänglichsten Sammlungen von gedruckten Bullingerbriefen,

besteht nicht bloss aus zwei, sondern aus drei Bänden.8
Ein Beispiel für die Art, wie Irrtümer oder Lücken bei der Titelaufnahme geschichtsklit-

ternd wirken können, bietet die Nr. 1043. Als Quelle für den Erstdruck der deutschen Vita
Bullingers wird hier statt der Originalausgabe von Pantaleons Heldenbuch von 1570 die spätere
(vermutlich bloss Titel-) Auflage von 1578 zitiert. Somit erweist sich die beigefügte Angabe,
Quelle sei die Vita Lavaters von 1576 als unhaltbar, mindestens bezüglich der ersten Auflage.
Das hat zur Folge, dass ausgerechnet dem kaiserlich und reichsfreundlich gesinnten Pantaleon
und dem lutherischen Basel die Ehre und das Verdienst zukommen, Bullinger als erste nicht
nur den humanistisch Gebildeten (in der Prosopographie von 1566: Nr. 1032), sondern vor
allem einem weiteren Laienpublikum überhaupt bekannt gemacht und ihn überdies in die
Prosopographie eingeführt zu haben. Dies geschah noch zu Lebzeiten und offensichtlich auf
Grund von Unterlagen, die Bullinger selber geliefert haben dürfte. Indem wir noch beifügen,
dass es für Bullingers «Rückstand» bezeichnend ist, dass er trotz Pantaleon und den Icônes
von Beza (1580) und Reusner (1587) erst seit 1620 in Adams berühmter Sammlung von Ge-
lehrtenviten erscheint, kehren wir zum Anfang zurück.

Angesichts der grossen Freude und Genugtuung darüber, dass dieses unentbehrliche und
wertvolle Arbeitsinstrument nun vorliegt, ist die Frage, ob es etwas mehr oder weniger voll-

« Sehr dankenswert ist die Feststellung, dass eine ganze Reihe von Korrespondenzen
Bullingers mit Bündnern in Schiess' Korrespondenz mit den Graubündern fehlen, obwohl sie
bei à Porta zitiert sind (Nr. 1124).

7 Bei Nr. 1924 fehlt die Rezension von H. R. Guggisberg: Hist. Zeits. 220 (1975), S. 434 ff.
8 Zudem sind folgende Druckfehler und kleine Versehen dem Rezensenten aufgefallen:

Nr. 1194 Z. 5 muss es wohl 1533 statt 1933 heissen; Nr. 1810 Z. 7 von unten 1567 statt 1967;
Nr. 1300 ist entweder falsch eingereiht oder mit falscher Jahrzahl versehen.



312 Rezensionen

kommen ist, von zweitrangiger Bedeutung, sofern die Forscher - und das ist allein entscheidend

- richtigen Gebrauch davon machen. Den besten Dank für die entsagungsvolle Sammel-
und Beschreibarbeit werden sie Herkenrath dadurch abstatten, dass sie nicht bei diesem auf
seine Art faszinierenden Comprimât von Bullinger und Bullingerforschung stehen bleiben,
sondern so oft wie möglich mit seiner Hilfe zum originalen Schrifttum fortschreiten und so
zu einer umfassenden Schau von Person und Wirken Bullingers gelangen.

Beat Rudolf Jenny, Basel

Reinhard Kirste, Das Zeugnis des Geistes und das Zeugnis der Schrift. Das testimonium
spiritus sancti internum als hermeneutisch-polemischer Zentralbegriff bei Johann Gerhard
in der Auseinandersetzung mit Robert Bellarmins Schriftverständnis. Göttinger theol.
Arb., 6. Göttingen, Vandenhoeck, 1976. DM 34.-.

Kirste will die Auseinandersetzung zwischen römisch-katholischer und lutherischer Theologie,
an Robert Bellarmin und Johann Gerhard exemplifiziert, in einigen grundlegenden hermeneu-
tischen Grundlinien historisch untersuchen. Dazu will er noch das ökumenische Problem einer
möglichen Konvergenz beider Theologien erörtern. Zu diesem Zweck bringt er am Schluss
seiner Untersuchung auch eine Darstellung des sog. Malta-Berichts, um die Grundfragen der
Bibelauslegung durch ein modernes, ökumenisches Dokument zu beleuchten. In einem
hinzugefügten «Materialteil» werden einige wichtige Texte der alten Autoren zitiert.

Dass Kirste das «testimonium Spiritus sancti internum» ins Zentrum seiner Untersuchung
gestellt hat, ist sicher gut motiviert. Zwar wird dieser Begriff üblicherweise als ein Zentralbegriff

der pietistischen Bibelauslegung und Theologie bezeichnet. Aber es zeigt sich, dass
auch die ältere Tradition an entschiedenden Punkten auf das testimonium Spiritus sancti
hinwies, nur hatte der Begriff dann einen anderen Gehalt als in der späteren Theologie. Während
im Pietismus das im Inneren des Wiedergeborenen erfahrbare Zeugnis damit gemeint wurde,
bedeutete in der frühen Orthodoxie, die Johann Gerhard vertritt, das Zeugnis des Geistes
zuerst das in der heiligen Schrift selbst (im Inneren der Schrift) vorhandene Zeugnis. Gegen
Bellarmin, der im betreffenden Zusammenhang auch das kirchliche Lehramt anführte, betonte
er die sola scriptura. Das Anliegen des Verfassers ist zu zeigen, dass die beiden Gegner durch
die damalige polemische Situation daran verhindert wurden, die tatsächlichen ökumenischen
Möglichkeiten wahrzunehmen, die in den gemeinsamen hermeneutischen Fragestellungen
vorhanden waren.

Von den neuen theologischen Voraussetzungen her, die in unserer Zeit vorliegen und die
durch den Malta-Bericht exemplifiziert werden, können die damaligen theologischen
Positionen in ein neues Licht gerückt werden, wie auch Bellarmins und Gerhards scharf
profilierte Beiträge zu den hermeneutischen Grundproblemen für die heutige Theologie lehrreich
und klarmachend sein können.

In seiner Darstellung begnügt sich der Verfasser nicht mit der festen und an sich klaren
Begrifflichkeit der orthodoxen Theologen, sondern erstrebt ihre Kombination mit neuzeitlicher
Problematik, um damaligen Positionen auf die moderne Problematik zu übertragen und sie
auch vom Standpunkt der heutigen Theologie her kritisch zu überprüfen. Seine Ausführungen
sind daher nicht immer leicht zu verstehen oder zu überblicken. Aber es ist wertvoll, dass
einmal der Weg zu einem Dialog auch mit der nachreformatorischen scholastischen Theologie
betreten wird, wie es hier geschehen ist.

Bengt Hägglund, Lund

Bernhard Diekmann, «Welt» und «Entweltlichung» in der Theologie Rudolf Bultmanns. Zum
Zusammenhang von Welt- und Heilsverständnis. Beitr. zur ökum. Theol., hrsg. von
Heinrich Fries, 17. München, Paderborn, & Wien, Schöningh, 1977. 285 S. DM 38.-.

Ausgehend von dem modernen theologischen Interesse an der weltgestaltenden Verantwortung
des Christen setzt sich B. Diekmann in der vorliegenden Münchener Dissertation mit dem
theologischen Anliegen R. Bultmanns auseinander. Mittels einer aktuellen Fragestellung möchte

der Autor die grundlegenden Strukturen von Bultmanns Welt- und Heilsverständnis
aufzeigen und kritisch beleuchten.



Rezensionen 313

Bultmann war in jeder Hinsicht Systematiker und beabsichtigte in Exegese und Systematik
stets eine Transposition zum modernen Menschen hin. Dieser Duktus besass eine hermeneu-
tische Funktion in seiner Theologie und berechtigt zu dieser ausschliesslich systematischen
Auseinandersetzung (S. 33 ff.). Bultmanns Auslegung der Texte zielte besonders auf onto-
logische Kategorien.

Im ersten Teil der Arbeit will der Autor die «ontologische Struktur der Existenz» in der
Theologie des grossen Systematikers darstellen. Speziell geht es um das Verhältnis des
Menschen zur «Wissenschaft» und «Welt», um den Begriff des «Weltbildes», und vor allem
um das Verständnis vom «objektivierenden Denken». Die Thematik ist nicht zuletzt auf den
Einfluss W.Herrmanns zurückzuführen (S. 51 ff.). Bultmanns Darstellung der anthropologischen

Problematik von Wissenschaft, Welt und objektivierendem Denken lief immer auf
eine existentiale Interpretation hinaus, die er aus seinem Existenzbegriff gewann. Sein
Anliegen war es, gegenüber der liberalen Theologie eine geschichtliche Begrifflichkeit zu
entwickeln. In der Auseinandersetzung mit einem geschichtlichen Phänomen wie dem Humanismus

ging es ihm weniger um die historischen Besonderheiten der griechischen Grundbegriffe
als um eine Konfrontation mit dem eigenen existentialen Verständnis. Diekmann moniert,
dass eine damit verbundene Tendenz zur Generalisierung allzuoft Unschärfe beinhaltete.
Bultmann konzentrierte seine Auseinandersetzung mit den verschiedenen Ismen auf das
Selbstverständnis der menschlichen Existenz. «Die Explikation der ontologischen Struktur der
Existenz geschieht im Horizont der Sinnfrage» (S. 91). Objektivierendes Denken und geschichtliches

Verstehen sind die zwei Hauptsäulen, die Bultmanns Auslegung der menschlichen
Existenz tragen.

Die vorliegende Diskussion um das zentrale Anliegen Bultmanns bemüht sich ausserdem,
auf einige für sein theologisches Denken wesentliche Aspekte hinzuweisen: den Symbol-
Begriff, sein Verständnis der Sprache und vor allem den Heideggerschen Einfluss in der
Begriffsbildung. Diekmann geht es nicht um die Frage, ob Bultmann Heidegger richtig
interpretiert hat, sondern er weist darauf hin, dass diese Frage für die Diskussion nicht gleichgültig

sein kann.
Im zweiten Teil fasst Diekmann Bultmanns Gedanken zur «ontischen Wirklichkeit der

glaubenden Existenz» zusammen. Es geht um seine existentiale Auslegung von Sünde, Heil,
Glauben, Hoffnung, Eschatologie, Offenbarung und Verkündigung. Bultmann liess a priori
keine objektivierenden Kategorien zu. Das Leben des natürlichen und des glaubenden
Menschen unterschied und beschrieb er anhand seines deduktiv gewonnenen und auf theologischen
Voraussetzungen beruhenden Schlüsselbegriffs der «Geschichtlichkeit». Sein Programm der
Entmythologisierung nimmt deshalb keinen grossen Raum in der vorliegenden Diskussion
ein, weil es allein die Konsequenz seiner zur Diskussion stehenden theologischen Überlegungen

bedeutete (S. 174).
Eine theologische Abgrenzung der Begriffe «Vernunft» und «Freiheit» soll die Gestaltung

des Glaubens in der Welt verdeutlichen. Sei es das Leben des Gläubigen in der Welt, sei es

die Konfrontation des Menschen mit der Offenbarung Gottes: das Hauptanliegen Bultmanns
war es, die Wirklichkeit vor dem objektivierenden Zugriff des Menschen zu schützen.

In einem kritischen Schlusskapitel macht Diekmann auf die fragwürdige Kategorie des

«Objektivierens» aufmerksam. Vor allem richtet sich seine Kritik dagegen, dass Bultmann in
der Interpretation des Heils überwertig von der Nichtigkeit des Menschen ausging. Er weist
auf die Grenzen hin, die in der Konzentration der Anthropologie auf das Selbstverständnis
bestehen. «Eine Theologie, die im Gegenzug zur Selbstbehauptung des Menschen ihr Thema
entfalten will, bleibt ihr verfallen und kann sie nicht überwinden» (S. 273).

Das Literaturverzeichnis bietet neben einer Auswahl aus den Veröffentlichungen
Bultmanns und aus der Sekundärliteratur eine ergänzende Liste der Titel, die in der Bibliographie
in Exegetica fehlen.

Reiner Blank, Hamburg

Gottfried Bitter, Erlösung. Die religionspädagogische Realisierung eines zentralen theologi¬
schen Themas. München, Kösel, 1976. 426 S.



314 Rezensionen

What is happiness? Does life make sense? Is there a purpose to our existence? How salvific is
salvation? These are questions confronting every generation. In a world that often does not at
all seem to reflect being saved, such questions penetrate our very existence. The author of
this dissertation presented to the University of Münster has made it his goal to examine the
questions of happiness, of the meaningfulness of life, and the contribution Christians have
made to answer these questions.

After wrestling with definitions of salvation (Erlösung), special attention is paid to the
many different salvation-theologies (Erlösungstheologien) including even those of our own
day, e.g. salvation in world religions. Various philosophers like Feuerbach, Marx, Nietzsche,
even Freud and the Frankfurt sociological school of Adorno, Horkheimer and Habermas are
closely examined.

The second part unfolds an analysis of religious education materials of the Roman Catholic
Church. Textbooks, catechisms and curricula used especially in Germany during the past
twenty years are scrutinized. Bitter examines how, with what method(s) and by what means,
"salvation-faith" has been transmitted in the religous materials used in German public schools.
The German constitution of 1949 permits confessional religious instruction (Roman Catholic
and Protestant) in the public school system at all levels.

Bitter's study attempts to bridge theology and the practice of religious instruction. He
gives many valuable insights for practical teaching of religion and encourages discipleship
based on the life-style of lesus Christ himself. He points out that as we listen to the world or
the "Fremdprophetie" (the prophets of our age), we should hear the voice of lesus challenging
us to follow him.

Throughout the study the soteriological communication serving as doxological proclamation
is shown to be a legitimate element of religious instruction. "Die allgemeine Zielsetzung

des Religionsunterrichts und sein besonderer Auftrag, die Anleitung zu seinem sachgemässen
Umgang mit religiösen Traditionen, stehen diesem Sprachverhalten des christlichen
Heilsglaubens nicht entgegen; es ist vielmehr Sache des hermeneutischen Auftrags des
Religionsunterrichts, 'Bekenntnistexte' in ihrer sprachlichen Gestalt zu entschlüsseln, in ihrem situativen
Kontext zu lesen und ihr Sinnpotential zu prüfen im Hinblick auf die aktuellen, privaten und
sozialen Sinn- und Wertkonzepte" (S. 257). A comprehensive bibliography and 120 pages of
detailed footnotes conclude this very thorough investigation, a valuable tool for theologians
and religious educators.

Manfred Kwiran, Würzburg

Helmut Feld, Das Verständnis des Abendmahls. Erträge der Forschung, 50. Darmstadt,
Wissensch. Buchges., 1976. xxx + 144 S. DM 31.50 / Mitgl. 18.-.

A renewed interest has been in evidence during the past decade concerning the biblical and
dogmatic presuppositions behind the various interpretations of the eucharist. Feld's concise
study is an excellent introduction to the major positions of the theological literature during
the past seventy years. Results of the research going on in various churches are briefly
presented and examined, and open questions clarified.

The author has divided his study into three distinct chapters. While the first chapter
focuses on the discussion in the New Testament, chapter two views the theological and church
traditions up until the Council of Trent. In chapter three present interpretations of theologians
and the churches are presented. Feld is eager to show how the various churches attempt to
return to the N.T. documents in order to find a more profound understanding. There is
evidence that they would like to bridge the confessional differences by returning to the
origins. The author is convinced that with the help of modern historical-critical exegesis the
churches can regain insights which have in past centuries been blurred and blocked due to
dogmatic prejudgments.

An excellent survey of recent Roman Catholic discussion is presented, especially the
understanding of the eucharist in the Dutch Catechism: De Nieuwe Katechismus. Geloofsverkondig-
ing voor volwassenen (1966), p. 391-408. That there is variety rather than unity is clearly
shown. Recent meetings among the reformed churches with their emphasis on church unity,



Rezensionen 315

the Protestant-Roman Catholic dialog, and a brief sketch of non-theological interpretations
(M. Weber, C. G. Jung, W. Goethe, etc.) conclude this study. Feld encourages all to return to
the original documents, to reexamine our positions asking for the initial focus of the eucharist.
He understands the eucharist as being God's action and theology has to realize its theological-
christological focus (T. F. Torrance). A selected bibliography of 20 pages reflects recents
discussions and encourages us to return to the origins of the eucharist.

Manfred Kwiran, Würzburg

Werner Jetter, Symbol und Ritual. Anthropologische Elemente im Gottesdienst. Göttingen,
Vandenhoeck, 1978. 334 S. DM 38.-.

Symbol und Ritual gehören heute zu den Begriffen, die ohne etymologische Rechtfertigung
von vornherein Bewertung einschliessen, Symbol positive, Ritual negative. Jetter will zeigen,
dass beide Begriffe ambivalent sind. Nicht nur bei den Symbolen, sondern auch bei den
«Ritualen der frommen Praxis ist die theologische Verantwortung nur gut beraten, wenn sie
sie sowohl herkunftsmässig wie bestimmungsmässig in ihrer anthropologischen Verwurzelung
zu würdigen weiss». Dabei «sollte das grundsätzlich pejorative Verständnis des Rituellen nicht
länger unbeeindruckt von allen anthropologischen Einsichten Gegenstand eines gesteigerten
protestantischen Selbstgefühls sein» (S. 110 f.). Jetter erkennt aber kaum, dass in dem von ihm
angezogenen anthropo- und sozio-psychologischen Schrifttum nur wenig Ansätze zu einem
Verständnis der einzigartigen Bedeutung von Symbol und Ritual im Bereich des biblischen
Gottesdienstes zu finden sind, sondern vielmehr die «pejorative» Ansicht befördert wird.
Insbesondere findet sich in jenem Schrifttum kaum eine Spur der Einsicht, dass Gottesdienst
nicht vermeintlicher Dienst des Menschen an einem vermeintlichen höheren Wesen ist,
sondern Dienst Gottes an den Menschen (S. 135). In der an sich eindrucksvollen Bibliographie
(den in evangelischer Theologie nicht Spezialisierten hätte man die Abkürzungen für
Zeitschriften erklären sollen) fällt das Fehlen des Bezugs auf der Symbolforschung gewidmete
Zeitschriften auf. Dass im theologischen Bereich nur am Rande römisch-katholische Verfasser
(R. Guardini, I. Herwegen, S. Söhngen usw.) und noch weniger ostkirchliche berührt werden,
mag man als weise Selbstbeschränkung ansehen.

Kap. 1 bietet eine Ubersicht der Gottesdienstumfragen in röm.-kath. und ev. Kirchen der
Bundesrepublik. Zwischen diesem Kapitel und dem 2. Teil des Buches (Kap. 4, «Gottesdienst
als Ritual»; 5, «Bedeutung des Gottesdienstes»; 6, «Gottesdienst als symbolische Kommunikation»;

7, «Gottesdienst heute») stehen, relativ unergiebig nach beiden Seiten, Kap. 2,
«Anthropologische Information über Symbolisierung», und 3, «Theologische Erwägungen dazu».
Jetter lässt sich dabei kaum auf materiale Details der Gottesdienst«gestaltung» ein und zieht
für die quer durch die Kirchen gehenden Streitigkeiten weniger praktische Folgerungen, als
dass er zu vertrauensvoller Gelassenheit aufruft.

Bei der Gegenüberstellung von Sakraments- und Wort-Gottesdienst, grosskirchlichem und
gruppengemeinschaftlichem Gottesdienst wären stärker als bei Jetter die - wie die S. 203
erwähnte Liturgiegeschichte zeigt - ständigen Unterschiede der Volks- und Lebensaltercharaktere

zu berücksichtigen. Aspekte wie «Wiederholung» und «Vergewisserung» bei Ritual,
«Dar-» und «Vorstellung» bei Symbol bleiben weit hinter dem zurück, was etwa in der Tradition

der Sakramententheologie behandelt worden ist. Nicht zufällig zeigt sich Jetter auch in
seinen theologischen Ausführungen der fremdwortreichen Arkanterminologie der heutigen
Soziologie tief verpflichtet. Wenn man sich über «Jargonauten» lustig macht (S. 77), spricht
man besser nicht von «Chef-Mythologen» (S. 2, A.) und «Chef-Ideologen» (S. 76). Einem
seinen Lebensunterhalt im wirtschaftlich-technischen Bereich Verdienenden verarge man nicht
eine allergische Reaktion, wenn ein Theologe durch Sätze wie: «Die Theorie wird leicht zum
blauen Montag der Postulate und die Praxis zur experimentellen Fahrt ins Blaue» (S. 88) oder
«In jeder Praxis des Glaubens rangiert der Output stets vor dem Input» (S. 90), seine
Verbundenheit mit dem Praktischen unter Beweis zu stellen sucht.

John Hennig, Basel


	Rezensionen

