
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 34 (1978)

Heft: 5

Artikel: Die Bedeutung des Sein-Sinn-Problems für interkulturelles religiöses
Verstehen

Autor: Buri, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-879035

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-879035
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Bedeutung des Sein-Sinn-Problems für interkulturelles
religiöses Verstehen

Referat gehalten an der University of California in Santa Barbara am 17. 2. 77
bei einem Symposium zu Ehren von R. Panikkar

Es sind zwei Momente des interkulturellen religiösen Verstehens, die mir den
Anlass geben, das Thema unter dem besonderen Aspekt der Bedeutung des Sein-
Sinnproblems ins Auge zu fassen. Was mich zur Wahl dieses Gesichtspunktes
veranlasst, ist - erstens - der Umstand, dass in der Näherbestimmung des Verstehens,
um das es hier gehen soll, als einer interkulturellen religiösen Möglichkeit die beiden

Begriffe Kultur und Religion vorkommen, und zwar in einer - trotz ihrer
Unterscheidung - offensichtlich sehr nahen Verbindung. Ich halte dafür, dass man
sowohl dem Wesen dieser beiden Grössen als auch deren Verhältnis, die beide
nicht leicht zu erfassen sind, am ehesten gerecht zu werden vermag, wenn man in
Betracht zieht, welche Bedeutung darin der Frage nach dem Sein und dem Sinn
zukommt. Das nämliche scheint mir aber - zweitens - auch für das Verstehen

ganz gleich, ob es sich dabei um ein kulturelles oder ein religiöses oder eine
Verbindung beider handle - der Fall zu sein. Da es im Verstehen - wie immer es auch
näher bestimmt wird - stets in irgendeiner Weise um Sein und Sinn geht, so möchte
ich vermuten, dass die Berücksichtigung dieses Begriffspaars auch für das
Verstehen des Verstehens, dessen verschiedenen Möglichkeiten und ihres gegenseitigen

Verhältnisses von Nutzen sein könnte.

1.

Unserer Darstellung dieser Sachlage ist zweierlei zu ihrer Rechtfertigung
vorauszuschicken: Erstens ist zuzugeben, dass es sich in der Verwendung der Begriffe
von Sein und Sinn zur Analyse und Charakterisierung der uns hier beschäftigenden
Erscheinungen - insbesondere derjenigen der Religion - um Abstraktionen handelt,

die hinter deren konkreten Gestalten und Gehalten weit zurückstehen. Zweitens

aber sind wir der Meinung, dass diese Begriffe nicht nur den uns im religiösen
wie im kulturellen Bereich begegnenden Grössen und deren Bedeutung entsprechen,

sondern auch, dass es mit Hilfe dieser Begriffe möglich ist, das komplexe
Verhältnis von Religion und Kultur zu klären und ihre Anliegen, ohne ihre
Verschiedenartigkeit zu übersehen, in eine Zusammenschau zu bringen, in der ihr Wesen,

aber auch die damit verbundene Problematik erst recht zur Geltung kommen.

Zum ersten, was die Abstraktheit der Begriffe von Sein und Sinn, speziell im Vergleich zu
ihren Entsprechungen in der Religionswelt betrifft: In der Religion ist weder vom Sein noch
von dessen Gegenteil, dem Nichts, die Rede, auch nicht von einem Seinsgrund oder Abgrund
des Seins. Wenn in ihr solche Begriffe verwendet werden, so ist sie selber schon zu einer
Philosophie geworden, was durchaus möglich ist. In ihrer ursprünglichen Sprache jedoch redet sie
von Gott oder Göttern, von der Schöpfung und dem Schöpfer, vom Vater, als dessen Kind
sich der Religiöse weiss - oder andernfalls vom Nirwana als einem Auslöschen, das gerade



278 F. Buri, Bedeutung des Sein-Sinn-Problems für interkulturelles Verstehen

in keinem Begriff zu fassen ist. Aber es bestehen durchaus Entsprechungen zwischen diesen
Ausdrücken der genuin religiösen und denjenigen der daraus abgeleiteten spekulativ-philosophischen

Sprache. Die letzteren können sogar zur Klärung der ersteren dienen, wie dies z. B.
in der ontologischen Differenz zwischen dem Sein und dem Seienden in bezug auf ein gewisses
Verständnis des Verhältnisses von Schöpfer und Schöpfung der Fall ist.

Das gleiche ist zu sagen in bezug auf den Begriff des Sinnes bzw. des Sinnwidrigen und
der Sinnverwirklichung. Auch darin handelt es sich nicht um Begriffe der religiösen, sondern
der philosophischen Sprache, wenn schon der Sinnbegriff und dessen Gegenteil dem Religiösen

- wie übrigens auch dem Bereich der Kultur - näher steht als der Seinsbegriff. In der
Religion geht es ursprünglich um ein Verlangen nach Sinn des menschlichen Daseins
angesichts der Sinnwidrigkeiten, denen es in der Welt ausgesetzt ist. Die Theodizeefrage ist doch
wohl zu den ursprünglich religiösen Fragen zu rechnen - wie immer sie beantwortet werden
mag. Aber sowohl in der Fragestellung wie in den diesbezüglich vertretenen Antworten haben
die Religionen ihre besonderen Begriffe, Vorstellungen und Bilder zur Verfügung. Sinn ist für
sie der Zweck und das Ziel, die Gott mit seiner Schöpfung im Auge hat und seinen Gläubigen
offenbart. Sinnwidrigkeit ist Gottesferne oder Gottlosigkeit. Sinnverwirklichung aber heisst
göttliche Erlösung, Heil und Gnade, und zu deren Realisierung verfügen die Religionen über
ein reiches Material von Heilswegen, Heilsmitteln und Heilsmittlern.

Trotz dieser Unterschiede zwischen der philosophischen bzw. religionsphilosophischen
Begrifflichkeit von Sein und Sinn und deren Entsprechungen in der religiösen Sprache ist nun
aber - zweitens - auch zu sagen, dass die Begriffe Sein und Sinn nicht bloss - wie schon
angedeutet - geeignet sind, das Wesen religiöser Vorstellungsgehalte herauszustellen - wie z. B. das
Verhältnis von Schöpfer und Schöpfung - oder damit verbundene Probleme zu behandeln -
wie z. B. die Theodizeefrage -, sondern dass diese philosophische Begrifflichkeit auch dazu
dienen kann, das Verhältnis von Religion und Kultur zu klären.

Einerseits stehen sich beide Bereiche - sozusagen von Haus aus - sehr nahe und decken
sich in gewissen Teilen sogar, weil sie es beide - welche Ausdrücke sie dafür immer verwenden

- sowohl mit dem Sein als auch mit dem Sinn zu tun haben. Den Religionen wie den
Kulturen geht es um die Sinnerfüllung des menschlichen Daseins. Während in der Kulturphilosophie

dieser Ausdruck üblich ist, verwenden die Religionen dafür - wie schon vermerkt - den
Begriff der Erlösung oder des Heils. So verschieden die mit diesen Begriffen gemeinten
Sinnverwirklichungen sind, so setzen beide doch auch den Seinsbegriff bzw. das, was mit diesem
Begriff je gemeint sein kann, voraus, und zwar in der zweifachen Hinsicht eines vorhandenen
Seienden, innerhalb dessen Bereich oder jedenfalls in bezug auf den Sinnwidrigkeit überwunden

und Sinn verwirklicht werden soll, und einer letzten Unverfügbarkeit des Seiendsein des
Seienden, das zur Erfüllung seines Sinnes gebracht werden soll. Um diese Unverfügbarkeit
nicht nur der Verwirklichung des intendierten Sinnes, sondern auch schon des Vorhandenseins
von Seiendem, in dem und an dem diese Sinnverwirklichung sich ereignen soll, weiss man in
den Bereichen der Kultur nicht weniger als in denjenigen der Religion - in den Kulturen
vielleicht sogar mehr als in den Religionen, weil Kulturen in der Regel auf innerweltliche und
damit vergängliche Zustände ausgerichtet sind und auf menschliche Möglichkeiten und
Leistungen abstellen, während die Religionen im Blick auf Sinnverwirklichung noch mit anderen
Dimensionen und Mitteln - überirdischen und übermenschlichen - zu rechnen pflegen.

An diesem Punkte zeigen sich denn auch bedeutsame Unterschiede zwischen
Kultur und Religion, die sowohl zu gegenseitiger Ablehnung als auch zu gewissen
Verbindungen zwischen ihnen führen können. Die Religionen setzen ihr Vertrauen
auf ihren Gott oder ihre Götter oder andere vom Seienden wesentlich unterschiedene

Grössen, empfangen von dorther ihre Weisungen und ihre Hilfe. Im Vergleich
zu den verschiedenen Kultübungen, die in den Religionen einen wesentlichen Teil
zur Erlangung des Heils oder gar den Raum seiner Realisierung darstellen, erscheinen

die Kulturen nach Leistung und Ziel als blosser Menschendienst und - in ihren



F. Buri, Bedeutung des Sein-Sinn-Problems für interkulturelles Verstehen 279

säkularisierten Formen — als Versuche menschlicher Selbsterlösung. Während
einzelne Religionen von einer derartigen Auffassung der Kultur aus oder auf Grund
von deren Selbstverständnis im Versagen von Kulturen ein göttliches Zorngericht
über menschliche Hybris meinen sehen zu können, sind sie je und je von den von
ihnen in solcher Weise beurteilten Kulturen und deren Vertretern als Aberglauben
und Kulturhindernis angesehen worden.

Die Auseinandersetzungen können aber auch mildere Formen annehmen,
indem von religiösen Gesichtspunkten aus auch in den Kulturen göttliches Wirken
erblickt werden kann, und es umgekehrt Kulturverständnisse gibt, die auch die
Erscheinungen der Religion mehr oder weniger positiv in den Bereich der
Kulturgeschichte einbeziehen. Die Geschichte zeigt, dass die Kulturen religiöse
Ursprünge aufweisen, die ihre Entwicklung weithin prägen und begleiten und noch
in ihren säkularisierten Gestalten nachwirken, indem diese dann in die entstandene
Lücke treten und die Rolle des Ausgeschiedenen übernehmen. Es hängt von dem
jeweils vertretenen Religionsbegriff ab, ob und inwiefern man solche Kulturgebilde
dann als Ersatz- oder Quasi-Religionen bezeichnen will. Jedenfalls wird man aber
auch auf Seiten der Religion nicht bestreiten können, dass Religionen von ihrer
Entstehung an und durch ihre ganze Geschichte hindurch von den Kulturen, in
deren Bereich sie entstanden sind und in dem sie sich entwickelt haben, mitbeein-
flusst worden sind. Sowenig als es je eine völlig religionslose Kultur gegeben hat,
insofern auch noch die Dämonen zum Bereich des Religiösen gehören, kann eine

Religion für sich rechtens je den Anspruch auf völlige Göttlichkeit erheben, da es

immer noch Menschen - und in diesem Falle - sich irrende Menschen - wären, die
sich einen derartigen Anspruch anmassen zu können meinten.

2.

Nach diesen Vorbemerkungen über den Seins- und Sinnbegriff im kulturellen
und religiösen Bereich und die Verbindungen, die gerade unter dem Gesichtspunkt
dieses Begriffspaares zwischen diesen beiden Bereichen bestehen, wollen wir nun
im folgenden die damit ins Auge gefasste Sachlage etwas illustrieren, um anhand
dieser Illustration zugleich zu einer gewissen Typologie des Verhältnisses von Sein
und Sinn in der Welt der Religionen und ihren Kulturen bzw. der Kulturen und
ihren Religionen und der damit verbundenen Problemen zu gewinnen - einer
Typologie, auf Grund deren wir dann auch zu einer eigenen normativen Stellungnahme

zu gelangen hoffen.
Im Längsverlauf ihrer Geschichte wie im Querschnitt ihrer jeweiligen Stadien

lassen sich in den Bereichen von Religion und Kultur hinsichtlich des darin
jeweils vertretenen Verhältnisses von Sein und Sinn drei prinzipiell voneinander
verschiedene Typen unterscheiden: 1) ein monistischer Typ, in dem Sein und Sinn
eine Einheit bilden, 2) ein dualistischer, in dem Sein und Sinn zueinander in
Gegensatz stehen, sowie 3) ein Typus, der dadurch charakterisiert ist, dass von seinen
Vertretern die Frage nach Sein und Sinn, wie sie in den beiden zuvor genannten



280 F. Buri, Bedeutung des Sein-Sinn-Problems für interkulturelles Verstehen

Typen gestellt und beantwortet wird, als sinnlos überhaupt abgelehnt wird. Gefragt
und beantwortet - bzw. im dritten Typ verworfen - wird die Frage nach dem Sinn
des Seins um des Sinnes des Daseins willen. Um des Sinnes des Daseins in der
Welt willen wird in Religion und Kultur nach dem Sinn des Seins gefragt. In je
verschiedener Weise tritt auf allen drei Ebenen - in der Sicht des Seins, in der
Aussage über dessen Sinn, wie in dessen Austrag in bezug auf den Sinn unseres
Daseins - die Problematik dieser Positionen in religiöser und kultureller Hinsicht
in Erscheinung. Dabei sind wir uns bewusst, dass deren Reichtum und Differenziertheit

sich in kein Schema einfangen lässt, und dass es sozusagen nur ihr Skelett
ist, was bei unserem gedanklichen Durchleuchten dieser Gebilde sichtbar wird.
Aber dieses Gedankengerüst bestimmt die Struktur ihrer lebendigen Erscheinung
und das Funktionieren ihrer sonstigen Bildungen.

Schon in bezug auf den Begriff des Seins in seinem Verhältnis zum Seienden,
oder in der Sprache der Religion: im Verhältnis von Gott und Welt, tritt uns in den

religiösen Weltanschauungen ein fundamentaler Unterschied entgegen, indem die
einen dieses Verhältnis als eine Einheit sehen, während andere darin einen Gegensatz

erblicken. Diesem metaphysischen Monimus bzw. Dualismus steht - nicht erst
heute, sondern zu verschiedenen Zeiten - ein atheistischer Positivismus gegenüber,
der alle Metaphysik, ob sie nun dualistisch oder monistisch strukturiert sei,
verwirft, um in anderer Weise die Rolle der von ihm verworfenen Positionen zu
übernehmen.

1) Was zunächst den Seinsmonismus betrifft, so kennt er nur das eine, absolute,
wahre Sein, das in allem Seienden ist, und dessen Erscheinungs- bzw. Verhüllungsweisen

alles einzeln Seiende bildet. Im Grunde ist Gott in allem und alles in Gott.
Gott ist weltlich, und die Welt göttlich. Zwischen dem Sein und dem Seienden
besteht letztlich kein Unterschied. Wenn von einer Transzendenz die Rede ist, so
ist sie jedenfalls eine immanente. Es gibt nur das eine unendliche Sein, das in
seinen verschiedenen Formen und Wandlungen keinen Anfang und kein Ende hat.
Die Welt ist ewig wie Gott, und Gott war nie ohne Welt, ist von ihr im Grunde
auch nicht zu unterscheiden, sondern ist mit ihr identisch. Wer es anders sieht, ist
noch nicht zur Wahrheit gelangt, sondern noch dem Trugbild der Sinne verfallen.
Diese Einheitsschau aller Dinge ist aber nicht nur den Sinnen nicht zugänglich,
sondern sie geht auch über alle Denkbarkeit hinaus. Sie ist ein mystisches Einheitserleben,

in dem es kein Subjekt und kein Objekt mehr gibt, das Sein für begriffliches

Denken sich ins Nichts auflöst, das aber als solches gerade das wahre Sein
ist.

2) Dieser All-Einheitsmystik, wie sie uns in vollendeter Gestalt im Brahmanis-
mus, aber in pantheistischen und panentheistischen Formen bis in das völlige
Leerwerden von allem Seinshaften hinein zu allen Zeiten begegnet, steht nun eine
dualistische Welt- und Geschichtsauffassung gegenüber, wie sie insbesondere für
die Bibel und das Christentum und z. T. beider Herkünfte, Umwelten und
Abkömmlinge (z. B. Zarathustra und Islam) typisch ist, obschon es - aber nicht in
der Bibel! - auch hier zur Ausbildung von Seinsmystik gekommen ist. Für die Bibel

und das von ihr herkommende Christentum steht Gott der Welt als ihr Schöp-



F. Buri, Bedeutung des Sein-Sinn-Problems für interkulturelles Verstehen 281

fer gegenüber, ist Gott allein ewig, während die Schöpfung einen Anfang und eine
Geschichte hat und einmal ein Ende nehmen wird. Gott ist Gott, und die Kreatur
ist Kreatur und bleibt es in ihrer ganzen Geschichte. Wenn sie von ihrer Endlichkeit

befreit und in die göttliche Sphäre erhoben wird, so geschieht dies durch ein
neues schöpferisches Eingreifen Gottes in einem Geschehen, das nicht in der Zeit,
sondern erst am Ende der Zeiten - oder vorläufig in einem Jenseits - seine
Vollendung finden wird. Erst nach dem Ende der jetzt bestehenden Welt, in einer
neuen Schöpfung wird Gott alles in allem (1. Kor. 15, 28) sein, und auch dann werden

die Erwählten Gott in Anbetung gegenüberstehen. Trotz dem Einfluss
hellenistischer Mysterienfrömmigkeit und den Auswirkungen der Enteschatologisierung
und seiner Säkularisierung bleibt dieser metaphysische Dualismus nicht nur ein
Grundzug des christlichen, sondern des abendländischen Denkens schlechthin,
oder stehen seine Vertreter jedenfalls in Auseinandersetzung mit aller im Verlaufe
seiner Geschichte auch im Abendland aufgekommenen Immanenz- und
Identitätsphilosophie.

Gerade im Gegenüber von monistischer und dualistischer Seinsauffassung auf
abendländischem Boden sind denn auch die Probleme dieser beiden Typen besonders

deutlich zu Tage getreten und von ihren Gegnern gegen sie ins Feld geführt
worden. Nur durch die Selbst- und Welterfahrung überspielenden Spekulationen
oder sie in ein mystisches Dunkel versinken lassendes Nichtmehr-Denken lässt
sich die ontologische Differenz von Sein und Seiendem aufheben und das Seiendsein

des Endlichen mit dem Absoluten aufrechterhalten. Der metaphysische
Dualismus aber genügt nicht nur dem auf Einheit gehenden Denken nicht, sondern ist
auch mit unlösbaren erkenntnistheoretischen Problemen belastet, die sich in der
Religion in den Spannungen zeigen, die sowohl zwischen ihren Offenbarungslehren
unter sich als auch zwischen diesen und dem auch von ihnen geübten Vernunftgebrauch

bestehen.
3) Diese und andere mit den monistischen wie den dualistischen Systemen

verbundenen Schwierigkeiten sind es denn auch, die zu allen Zeiten Kritiker auf den
Plan gerufen haben und ihnen Anlass gaben, die Frage nach dem Sein und einer
metaphysischen oder religiösen Transzendenz als sinnlos zu betrachten und sich
allein mit dem empirisch Erfahrbaren zu befassen, ohne zu merken, dass sie - nur
auf andere Weise - beide von ihnen gerügten Fehlkonstruktionen wiederholen.
Denn auch der Materialismus und Naturalismus ist eine monistische Metaphysik -
nur eine primitivere als die religiös-pantheistische - und ein Dualismus liegt auch
in ihr vor, insofern es nicht die Materie oder die Natur ist, die diese materialistischen

bzw. naturalistischen Ansichten vertritt, sondern der sich darin allerdings
selber missverstehende Menschengeist, was dann zur Folge hat, dass darob auch
jeglicher Sinn des Seins dahinfällt, wie er das Anliegen jener anderen monistischen
und dualistischen Systeme ist.

Der mystisch-pantheistische Monismus glaubt nämlich auf Grund seiner Annahme einer
Immanenz der Transzendenz im Sein und Geschehen, auch von einem zu dessen Wesen
gehörenden Sinn reden zu können. Zwar weiss er auch von Sinnwidrigkeiten, von Übeln in der
Natur und vom Bösen in der Geschichte. Aber entweder sieht er in diesen Mängeln das not-



282 F. Buri, Bedeutung des Sein-Sinn-Problems für interkulturelles Verstehen

wendige Gegenstück des Sinnvollen, ohne das dieses gar nicht als solches erscheinen könnte,
so dass Sinn und Widersinn zur Fülle des Seins und zur Harmonie des Seienden gehören, die
nur gestört wird, wenn man ein einzelnes Stück aus dem Ganzen herausgreift. Oder aber, wenn
diese Harmonie tatsächlich nur in einzelnen Partien zu erkennen ist, so nimmt man an, dass
dies erst Anfänge oder Stadien eines im Gang befindlichen Weltprozessses seien, der nach dem
ihm innewohnenden Sinn sich seiner Vollendung entgegenbewege und gerade durch das ihm
Widerstrebende weitergetrieben werde. Wenn aber weder jene als schon bestehend angenommene

Harmonie noch die ihrem Ziel erst entgegenstrebende Höherentwicklung sich halten
lassen, dann besteht immer noch die Möglichkeit, von solchen Sinnprojekten abzusehen und
sich mit dem Sein, wie es ist, zu begnügen, weil sein Sinn unser Begreifen übersteigt, für es
ein Nichts ist, in dem unsere Unterscheidungen versinken, und worin die Seinsmystik sich
vollendet.

Im Gegensatz zu diesen Sinnsichten des Monismus sieht der Dualismus das Sein und
Geschehen zweigeteilt in einen Bereich des Sinnes und des Widersinnes, der Finsternis und des
darüber aufbrechenden Tages, dessen Licht die Mächte der Finsternis dereinst völlig überwinden

wird. Der Schöpfer besiegt das Chaos und erhält die von ihm geordnete Welt, bis aller
Widerstreit überwunden sein wird. Die Geschichte ist eine übernatürliche oder auch natürliche
Heilsgeschichte, in der die Harmonie nicht am Anfang steht - oder, wenn sie jemals bestanden
hat, jetzt nicht das Ganze durchwaltet - sondern das Ziel der Entwicklung bildet. Sollte aber
der Gang der Dinge diese Hoffnung enttäuschen, so besteht nicht nur die Möglichkeit, das
Ziel immer weiter hinauszuschieben und sich vorläufig mit gewissen innerweltlichen
Heilsinstitutionen zu begnügen, sondern auch der Ausweg aus der bösen Welt in die Innerlichkeit der
Seele oder in ein schon jetzt vorhandenes Jenseits, und dieses Freiwerden von der Welt kann
sich dahin steigern, dass ihr überhaupt jede Wirklichkeit abgesprochen wird. Jedenfalls aber
liegt in diesen dualistischen Systemen der Sinn nicht im Sein, wie in den monistischen,
sondern steht im Gegensatz zum Sein, wie es ist - soweit dem Seienden das Sein um des Sinnes
willen nicht überhaupt abgesprochen wird.

Wie in bezug auf die Seinsfrage, so liegen auch in bezug auf die Sinnfrage die Probleme
im Monismus wie im Dualismus auf der Hand. Für jenen wird der auch von ihm empfundene
Widerspruch von Sein und Sinn durch die Angleichung des Sinnes an das Sein gemildert bis
zur Aufopferung des Sinnes an das Sein, während in diesem umgekehrt das Seinsverständnis so
sehr sich vom Sinnverlangen leiten lässt, dass darob - gegen dessen Willen oder mit Absicht -
das Sein zu einer Illusion wird. In der Frage nach dem Anfang des Seins kommt für den
Schöpferglauben noch die andere, von ihm ebensowenig beantwortbare, nach der Herkunft des

Sinnwidrigen, des Bösen und des Übels in der Welt.
Der metaphysische Atheismus zieht aus der Problematik der monistischen und dualistischen

Lösungsversuche der Sinnfrage die Konsequenz, dass es eine Lösung dieser Frage überhaupt
nicht gebe. Was ihm als Sinn bleibt, ist entweder heroische Tragik und prometheischer Trotz
oder Resignation und Zynismus - beides auf dem Hintergrund eines Nihilismus, der hier denn
auch jederzeit durchbrechen kann - aber als solcher einen Widerspruch in sich selber
darstellt.

Im Blick auf die Sein-Sinnproblematik in den drei von uns ins Auge gefassten
Typen ist es nicht verwunderlich, dass auch die Antworten auf die Frage nach dem
Sinn des Daseins, die man hier aufgrund des Sinnes des Seins gewinnen zu können

glaubt, problematisch ausfallen müssen. Sie sind in allen drei Typen durch
auffallend gegensätzliche Möglichkeiten gekennzeichnet. In dem den Sinn des
Daseins aus dem Sinn des Seins ableitenden monistischen Typ stehen einander ein
Handeln im Sinne des Weltgesetzes zur Verwirklichung seiner Ordnung und ein
Nichthandeln, um die Ordnung des Seins nicht zu stören, gegenüber, wie dies z. B.
im Konfuzianismus und im Wuwei des Taoismus in Erscheinung tritt. In den
dualistischen Systemen halten sich in einer Verbindung von Diesseitspessimismus und



F. Buri, Bedeutung des Sein-Sinn-Problems für interkulturelles Verstehen 283

Jenseitsoptimismus Weltflucht und Werkzeug-der-Vorsehung-Sein die Waage. Die
Weltauffassung des tragisch-nihilistischen Typs aber kann sich sowohl in einem
sich jenseits von gut und böse wähnenden Übermenschentum als auch in Mitleid
mit den Opfern der Unwissenheit auswirken.

Es bedarf wohl keines Beweises, dass diese Antworten, die sich in je verschiedener

Weise in den drei Typen auf die Frage nach dem Sinn des Daseins ergeben,
nicht nur für die individuelle Lebensgestaltung, sondern auch für die Kulturen ganzer

Epochen von massgebender Bedeutung sind. Selbstverständlich werden Kulturen

in ihrem Wesen, Entstehen und Vergehen noch von anderen als diesen
weltanschaulichen Faktoren der Verhältnisbestimmung von Sein und Sinn und deren
Problematik bestimmt. Aber obschon es uns hier nicht möglich ist, unsere dritte
Fragestellung noch weiter in den Bereich der mit ihrer Beantwortung verbundenen
Auswirkung auf die betreffenden Kulturen zu verfolgen, so dürfte aus unserer zu-
gegebenermassen schematischen Darstellung der verschiedenen Typen doch deutlich

geworden sein, dass die in ihnen vertretenen Auffassungen von Religion und
Kultur auf allen Ebenen grundlegend durch die jeweilige Verhältnisbestimmung
von Sein und Sinn und deren Problematik bestimmt sind, wobei diese Problematik
gerade in den gegensätzlichen Möglichkeiten dieser Verhältnisbestimmung in
Erscheinung tritt.

Diese uns als problematisch erscheinenden Verhältnisbestimmungen von Sein
und Sinn sind aber ihrerseits bedingt durch die Art und Weise, wie und als was
Sein und Sinn darin verstanden werden. Sein und Sinn können offenbar in
verschiedener Weise verstanden werden, und auf Grund ihres Seins- und
Sinnverständnisses versuchen Menschen dann auch den Sinn ihres Daseins in der Welt zu
verstehen. In dieser Weise haben wir jedenfalls in den drei Typen deren Antworten
auf diese dritte Frage von den zuvor gegebenen Antworten auf die Seins- und
Sinnfrage abgeleitet. Der Zusammenhang könnte aber auch in der umgekehrten
Richtung gesehen werden, nämlich so, dass das jeweilige Selbstverständnis
hinsichtlich des Sinnes des Daseins grundlegend ist für die Auffassung des Seins und
seines Sinns, bzw. dessen, was darin für die Beantwortung der Sinnfrage des
Daseins von Bedeutung ist. Einer solchen Umkehrung der Betrachtungsweise
steht in unserem Schema jedenfalls nichts im Wege. Die Reihenfolge der
Fragestellungen lässt sich sowohl von oben nach unten, wie von unten nach oben lesen.
Welche Bedeutung der einen oder der anderen bzw. beider Herleitungen zukommt,
hängt offenbar davon ab, welche Rolle dabei das Verstehen spielt.

3.

Damit stehen wir bei der Frage nach dem Verstehen von Sein und Sinn. Von
ihrer Beantwortung erwarten wir nicht nur ein tieferes Verständnis der Bedeutung
der in unserem Schema vorgeführten Typen der Verhältnisbestimmung von Sein
und Sinn, sondern auch eine für unser Selbstverständnis normative Lösung ihrer
Problematik. Nach einer Vorbemerkung und einer erkenntnistheoretischen Grundlegung

wollen wir deren Ergebnis zu einem vierten Typ einer uns einzig möglichen
rechtmässigen Bestimmung des Verhältnisses von Sein und Sinn ausgestalten.



284 F. Buri, Bedeutung des Sein-Sinn-Problems für interkulturelles Verstehen

Um eine kurze Vorbemerkung kommen wir auch hier nicht herum. Wenn wir schon in
bezug auf den ersten Teil den Einwand einer begrifflichen Abstraktheit unserer Darstellung
vermerkt und auch anerkannt haben, so ist zu erwarten, dass eine entsprechende Kritik auch
gegenüber unserem weiteren Vorgehen vorgebracht werden wird, indem wir uns hier auf den
Weg des Denkens über das Denken begeben, und dies in der Erwartung, auf diesem Denkweg
die im Vorangehenden dargestellte Sein-Sinnproblematik nicht nur zu klären, sondern auch
einer Lösung entgegenführen zu können. Aber wenn uns hier der Vorwurf des Rationalismus
gemacht werden sollte, so ist dem zum vornherein zweierlei entgegenzuhalten:

Erstens wird es sich nicht um einen Rationalismus vulgaris handeln, der meint, alles
erklären zu können, sondern um einen Vernunftgebrauch, bei dem wir uns - gerade in bezug auf
Sein und Sinn - der Grenzen der Vernunft bewusst werden, also um eine Vernünftigkeit, die in
ihrem Vollzug über sich hinausweist.

Zweitens ist auch in allen von uns im Vorangehenden ins Auge gefassten monistischen und
dualistischen Stellungnahmen zum Sein-Sinnproblem wie zu deren positivistischen Bestreitungen

Vernunftgebrauch vorausgesetzt - sowohl in der Konzeption dieser Positionen wie in unserem

Nachvollzug derselben. Vernunft kann nur durch Vernunft bestritten werden - wenn es
sich dann oft auch um eine sich selber misshandelnde Vernunft handelt - und wenn der
Mystiker nicht im Schweigen verbleibt, sondern sich und andern deutlich zu machen versucht,
was ihm in der Versenkung aufgegangen ist, so wird er sich wiederum der Vernunft bedienen.
Nur in denkendem Bewusstsein können wir mit uns selber und mit anderen zur Klarheit über
das, worum es uns geht, gelangen, und anders als auf diese Weise wird auch das Sein sich uns
nicht vernehmbar machen und werden wir weder seinen noch unseres Daseins Sinn zu erkennen

vermögen.

Darum fragen wir uns jetzt: Was ist es mit diesem denkenden Bewusstsein? Wie
haben wir das Verstehen, um das es darin geht, zu verstehen?

Zweierlei gehört zum denkenden Bewusstsein und zu allem Verstehen, das sich
darin ereignet: ein Subjekt, das sich seines Subjektseins bewusst ist, und ein
Objekt, das im Denken gedacht wird, ein Subjekt, das versteht, und ein Objekt, das
verstanden wird. Wenn wir zum Bewusstsein erwachen, so befinden wir uns in
dessen Subjekt-Objekt-Spaltung, die die unaufhebbare Struktur unseres Denkens
bildet. Es gibt weder ein subjektloses noch ein objektloses Denken. So sehr wir
darin von anderen Grössen beeinflusst sein mögen, so sind doch wir es, die denken,

und ebenso hat dieses Denken stets einen Gegenstand: sich selber bzw. dessen

Gegenstände.
Fassen wir zuerst die Objektseite unseres Denkens etwas näher ins Auge. Hier

stossen wir sogleich auf zwei Arten von Grenzen unseres denkenden Zu-tun-ha-
bens mit Gegenständen: relativen, d. h. bis zu einem gewissen Grade hinausschiebbaren,

und zwei absoluten, unaufhebbaren Grenzen. Die relativen Grenzen rühren
von der Subjektivität unseres Denkens her. Mögen die Axiome der Logik, deren
wir uns darin bedienen, auch absolut gelten und sich als solche noch in ihrer
Bestreitung erweisen, so bleiben unsere Urteile in der Anwendung der logischen
Grundregeln auf die äussere und innere Welt der Gegenstände doch stets bedingt,
und zwar sowohl durch unseren subjektiven Standpunkt als auch durch die
Eigentümlichkeiten dieser Gegenstände. Wohl können wir den Beobachterstandpunkt
wechseln und die Methoden der Beobachtung dem Gegenstand anpassen, ihre
Ergebnisse mit anderen vergleichen und sie korrigieren, so zu schärferen
Begriffsbestimmungen in einem weiteren Horizont gelangen und sie auf ihre Richtigkeit



F. Buri, Bedeutung des Sein-Sinn-Problems für interkulturelles Verstehen 285

hin in der praktischen Anwendung erproben. Insofern gibt es Fortschritte in der
Wissenschaft. Aber die Wissenschaft wäre nicht mehr Wissenschaft, wenn sie je
meinen sollte, am Ziele zu sein, alles erklären oder gar alles machen zu können.
Wissenschaft weiss um ihre relativen Grenzen, und gerade am Innewerden dieser
bleibenden Relativität auch um die eine ihrer absoluten Grenzen, die eben in dieser

zu ihrem Wesen gehörenden unaufhebbaren Relativität besteht.
Die andere unüberschreitbare Grenze unseres Denkens, deren wir schon vor

dessen Ausbildung zu methodischer Wissenschaftlichkeit - aber auch in dieser -
innewerden können, besteht darin, dass wir, um denken und erkennen zu können,
stets schon auf eine Welt angewiesen sind, die zum Gegenstand unseres erkennenden

Denkens werden kann, und ebenso auf unser eigenes Dasein in der Welt mit
dem Vermögen zu deren Vergegenständlichung. So sehr die Gegenstandswelt
unseres Denkens in gewissem Sinne unser Erzeugnis ist, und so sehr wir - wovon
gleich noch zu reden sein wird - durch die Art und Weise, wie wir uns verstehen,
einen schöpferischen Akt vollziehen, so wenig ist die Welt, die wir zu unserem
Gegenstand machen, das Produkt unseres Denkens, und ebensowenig erschaffen
wir uns selber in unserem Selbst- und Weltbewusstsein. Beides - die Welt und
unser Dasein in ihr - müssen uns vorgegeben, zur Verfügung gestellt sein, wenn
das, was wir beschrieben haben, möglich sein soll. Wir können wohl Weltbilder
erzeugen und uns von unserem Wesen Vorstellungen machen und damit mancherlei

Zusammenhänge erklären und deuten - aber die Welt und uns selber erschaffen

wir damit nicht.
Wie wir immer zu diesen Überlegungen Stellung nehmen, ob wir sie für

bedeutungsvoll halten oder als zu nichts führend - sie führen tatsächlich in einem
gewissen, sehr bedeutungsvollen Sinne zu nichts - so können uns darob doch
gerade die Augen aufgehen für das unergründliche, unfassbare Geheimnis des Seins
der Welt und unseres Daseins in ihr, vor dem wir nur verstummen können. Emotional

können wir darauf mit Daseinsjubel, mit Seufzen unter der Last des Daseins,
mit Angst im Bewusstsein des Bedrohtseins unseres Daseins reagieren. Aber das
Denken hält hier an seiner absoluten Grenze inne, weil es keine Antwort weiss
auf die Frage, warum überhaupt etwas und nicht nichts ist.

Was wir damit von der Objektivität des Denkens gesagt haben, gilt auch von
seiner Subjektseite - obschon hier noch einiges anderes hinzukommt und sich
auch noch zwei andere Ausblicke eröffnen als derjenige auf das Geheimnis des
Seins - ein nicht weniger unheimlicher und einer, in dem das Geheimnis des Seins
und das Sinnrätsel, von dem wir hier nun zu reden haben werden, sich lüften und
lichten, wenn sie auch bleiben.

Wenn wir von uns selbst als dem Subjekt des denkenden Bewusstseins reden,
dann machen wir es - nicht weniger als die Welt - unweigerlich zu einem Objekt,
das wir erforschen können wie andere Weltobjekte - in den gleichen relativen bis
zu den beiden absoluten Grenzen, die wir in bezug auf das Welterkennen namhaft
gemacht haben. Es bieten sich hier in bezug auf den Bereich der Innenwelt, wozu

nicht nur die eigene gehört, sondern - mit Unterschieden - diejenige aller Wesen,

sofern wir mit ihr Verbindung haben können, ebensolche Möglichkeiten von



286 F. Buri, Bedeutung des Sein-Sinn-Problems für interkulturelles Verstehen

Horizonterweiterungen und Erkenntnisfortschritten wie in bezug auf die Aussen-
welt. Aber insofern wir es mit unserem eigenen Selbst zu tun haben, bekommen
wir es hier unmittelbarer mit der absoluten Grenze zu tun, als in bezug auf unsere
Um- und Aussenwelt. Zwar kann uns auch hinsichtlich dieser letzteren das
Geheimnis des Seins nicht erst am Ende eines langen Denk- und Forschungsweges,
sondern in jedem Augenblick überfallen. In bezug auf unser Selbst aber liegt diese

Möglichkeit ungleich näher, weil wir hier uns selber zum Objekt machen, Subjekt
und Objekt zugleich sind.

Mit dieser Selbstverobjektivierung verhält es sich nun aber anders als mit allen
sonstigen Vergegenständlichungen in der Subjekt-Objekt-Spaltung unseres Bewusst-
seins. Während in diesen letzteren das Subjekt nur der der Objektivität im Wege
stehende und deshalb um dieser willen nach Möglichkeit auszuschaltende Pol ist,
ist das Subjekt in seiner eigenen Vergegenständlichung gerade das Nicht-zu-besei-
tigende, sondern das erstrebte Objektive. Je mehr wir in bezug auf uns selbst die
Objektivierung vorantreiben, desto mehr tritt das Selbst als dasjenige, was diese

Objektivierung seiner selbst betreibt, in seiner Nichtobjektivierbarkeit in Erscheinung,

worin sich erweist, dass wir stets noch etwas anderes sind, als was wir von
uns wissen können - eben dieses um sich wissende Subjekt. Wie im Erkennen der
Aussenwelt der Horizont der Subjektivität sich als eine letzte, unüberschreitbare
Grenze erweist, so konstituiert sich hier in der Innenwelt das die Vergegenständlichung

vollziehende Subjekt als eine ebensolche nicht mehr objektivierbare Grösse,

die zu sein wir nicht - ohne in Selbstwiderspruch zu geraten - bestreiten können,

sondern als das, wozu wir bestimmt sind, anzuerkennen haben.
Darin handelt es sich denn auch nicht mehr um einen allgemein ausweisbaren

Sachverhalt, sondern um ein Anerkennen dessen, was wir sind, bzw. wozu wir
bestimmt sind: Wesen, die nicht Dinge sind, mit denen umgegangen wird, sondern
Wesen, die mit Dingen umgehen und für die Art und Weise, wie sie dies tun,
verantwortlich sind - das, was wir - im Unterschied zu Dingsein - mit Personsein
bezeichnen. Dinge sind und bleiben - was wir immer mit ihnen machen - stets

noch, was sie sind: Dinge. Wir aber werden und sind je noch das, als was wir uns
verstehen: Wesen, die sich als zu verantwortlichem Personsein bestimmt erfahren,
diese Bestimmung erfüllen oder auch verfehlen können.

Im Innewerden dieser Möglichkeit unseres Subjektseins zum Personwerden und
des Verfehlenkönnens derselben eröffnen sich uns in der Subjekt-Objekt-Spaltung
unseres Bewusstseins und seiner Gegenstandswelt drei völlig neue Dimensionen:
die Dimension des Sinnes, die Dimension des sich als Sinn unseres Daseins
offenbarenden Seinsgeheimnisses und die Dimension der von uns als Gnade des Seins

zu realisierenden kulturell-religiösen Gemeinschaft. Diese drei erlösenden,
heilbringenden Dimensionen des beschriebenen Selbstverständnisses haben wir nun
noch zu entfalten:

Zunächst, was den Sinnbegriff betrifft: Mit Sinn haben wir es schon im denkenden

Erkennen der Gegenständlichkeit unserer Erfahrungs- und Bewusstseinswelt
zu tun. Um deren Inhalte unterscheiden und miteinander in Verbindung bringen
zu können, verwenden wir Begriffe als deren Bezeichnungen. Diese Begriffe sind



F. Buri, Bedeutung des Sein-Sinn-Problems für interkulturelles Verstehen 287

nicht die in ihnen gemeinte Wirklichkeit, sondern sie sind nur deren Bezeichnung.
Die Begriffe haben Zeichenfunktion. Darin besteht ihre Bedeutung. Zweck und
Ziel ihrer Verwendung ist die möglichst eindeutige, immer nur annähernde
Gewinnung eindeutiger Bezeichnungen und die Konstruktionen eines
Bedeutungszusammenhangs, innerhalb dessen Urteile auf Richtigkeit Anspruch erheben und
daraufhin in ihrem logischen Zusammenhang und an der sich kundgebenden
Wirklichkeit geprüft werden können.

Bei Verwendung dieser logischen Begrifflichkeit zeigen sich uns aber in der
darin gemeinten Erfahrungswirklichkeit objektiv feststellbare Sinnwidersprüche
in der Gestalt von in sich gegensätzlichen Sachverhalten und einander
entgegenwirkenden Geschehensabläufen. Einerseits stellen wir unabhängig von unserer
Einschätzung derselben bestehende sinnvolle Ordnung und ebensolches Zusammenwirken

verschiedener Kräfte fest, und anderseits ebenso ein Gegeneinanderwirken
dieser Kräfte, durch das ihre Harmonie gestört oder sogar zerstört wird. Was in
einer Beziehung als sinnvoll erscheint, erweist sich in einer anderen als sinnwidrig.
A-Teleologie steht gegen Teleologie. Gerade am Vorhandensein von Sinn in Natur
und Geschichte lässt sich - daran gemessen - auch Sinnwidriges feststellen. Das
Sinnrätsel wird dadurch nicht geringer, dass unserer Beurteilung stets nur ein
begrenzter Ausschnitt des Ganzen zur Verfügung steht, sondern durch diese Begrenztheit

für uns noch umso undurchdringlicher. Wie wir staunend vor dem Geheimnis
des Seins stehen, so erfüllt uns ein Schaudern vor dem Sinnrätsel, als das es sich

unserem endlichen Geist darstellt.
Aber nun kommt zu diesem, mit Hilfe des Sinnbegriffs - als in diesem gemeinten

Sachverhalt von Seiendem - feststellbaren, relativen Sinnrätsel des
Seinsgeheimnisses noch das Sinnrätsel in seiner unbedingten Gestalt, in der wir es mit
ihm in unserem Selbstverständnis zu tun bekommen. Mit unserem Dasein in der
Welt sind wir nicht nur in deren für unser Erkennen relative Sinnrätsel verflochten,

sondern erfahren uns, durch die Möglichkeit des Verfehlens unserer Bestimmung

zu verantwortlichem Personsein, auch der Gefahr eines unbedingten
Sinnverlustes ausgesetzt. Wohl rührt diese Gefahr auch davon her, dass wir ohne
unseren Willen in die einander entgegenstehenden Sinnrichtungen von Natur und
Geschichte hineingestellt sind, unter deren Einwirkungen wir stehen. Aber wir
würden unser Selbstsein, dessen wir als unsere Bestimmung innewerden können,
preisgeben, wenn wir deren Verfehlen der Umwelt zuschreiben, und es nicht als

unsere Schuld anerkennen und auf uns nehmen würden. In dieser Möglichkeit
eines selbstverschuldeten absoluten Sinnverlustes, für den wir die Schuld nicht von
der Unbedingtheit unseres jeweiligen Uns-entscheidens auf relative Ursachen
wegschieben können, die wir dadurch vielmehr nur besiegeln würden, haben wir es

mit der unheimlichsten Erscheinung des Sinnrätsels des Seinsgeheimnisses zu tun

- aber darin zugleich auch mit der Möglichkeit als Sinn unseres Daseins.
In der Erfahrung des Sinnrätsels des Seinsgeheimnisses in seiner abgründigsten

Gestalt als Sinnverlust durch das Verfehlen unserer Bestimmung zum Selbstsein
kann gerade der Umschlag in die Offenbarung des Seinsgeheimnisses als Sinn
unseres Daseins erfolgen.



288 F. Buri, Bedeutung des Sein-Sinn-Problems für interkulturelles Verstehen

Auch diese zweite der drei Dimensionen ist in sich dreigeteilt. Sie eröffnet sich
uns - erstens - wenn wir der schuldhaften Verfehlung unserer Bestimmung zu
personhaftem Verantwortlichsein innewerden, entfaltet sich - zweitens - in der als
solche nicht mehr schuldhaften, sondern die Verfehlung aufhebenden Übernahme
des Schuldiggewordenseins und stützt sich - drittens - darauf, dass uns zur
Realisierung der sühnenden Kompensation für das Verfehlte Raum und Zeit zur
Verfügung gestellt werden. Weder die Einsicht in unsere Verfehlung, noch die Kraft
zur Übernahme der Schuld, noch die Gelegenheit zur Sühne stehen in unserer
Macht und Verfügbarkeit. Wenn sie uns zuteil werden, so ist dies ein Wunder der
Huld und Gnade des Seins, die uns in Anbetracht des Abgrundes, in den wir ohne
sie zu versinken drohen, wie eine creatio ex nihilo erscheint.

So umfassend diese Erfahrung für unser ganzes Dasein ist, und so sehr sich
darin für uns das Geheimnis des Seins und seines Sinnrätsels lichtet, so wenig
handelt es sich darin um ein universales Geschehen, durch das jenes Geheimnis
des Seins und das Rätsel seines Sinnes völlig aufgehoben würden. Weder ist das
Sein lauter Heil und Gnade, noch sind damit alle seine Rätsel gelöst. Das
Selbstwerden ist wie das Auftauchen einer Insel aus dem Ozean des Seienden, und
diejenigen, welche sich auf diese Insel gerettet haben, blicken anders zum Himmel
empor und auf das Meer hinaus, als sie dies taten, als die Wogen sie zu verschlingen

drohten. Ohne Bild gesprochen: Wenn wir unsere Identität gefunden haben,
so haben wir eine Beziehung zur Transzendenz gefunden, die eine andere ist als

diejenige, die sich uns beim blossen Betrachten der Dingwelt um uns und in uns
ergibt.

In der Bildersprache unserer Wundergeschichte fortfahrend, könnte man aber
auch sagen: Es ist nicht nur eine Insel, die, wie wir dies angenommen haben, aus
dem Meer auftaucht, sondern es sind deren viele, und auf allen befinden sich
Menschen, die zusehen, wie die Inseln sich ausdehnen, sich näher rücken und schliesslich

ein neues Festland bilden, das die Schiffbrüchigen nun zu besiedeln und zu
kultivieren beginnen und über der Kultur den Kult der Götter nicht vergessen, die
ihnen solches haben zuteil werden lassen - wie dies in alten Mythen geschildert
wird. Damit aber hat sich uns die dritte Dimension des heilbringenden
Selbstverständnisses eröffnet, die darin besteht, dass Menschen sich zu einer kulturschaffen-
den, religiös begründeten Gemeinschaft zusammenfinden.

Wiederum realistisch und ohne Bild gesprochen, heisst das: Es ist unsere
Bestimmung, unser raumzeitliches Dasein in der Welt und dessen Gegebenheiten so
zu verwenden und zu ordnen, dass diese Verwendung und Ordnung unserem
Selbstwerden dient, wobei dieses verantwortliche Personsein - im Masse, in dem es sich
realisiert - sich als Quelle der mit dem Fortschreiten der Kultur nötig werdenden
neuen Normierungen des menschlichen Zusammenlebens erweist. Als Grundnorm
dieser Normierungen aber hat zu gelten, dass das Selbstsein, das wir für uns in
Anspruch nehmen, nicht weniger auch allen anderen daraufhin ansprechbaren
Wesen, und das heisst in erster Linie dem Mitmenschen, zuzubilligen ist.

Es wäre eine Illusion, wenn wir meinen sollten, dass mit dieser Grundregel der
Humanität, die wir damit aus unserem denkenden Bewusstsein und dessen Ver-



F. Buri, Bedeutung des Sein-Sinn-Problems für interkulturelles Verstehen 289

tiefung in ein auf seine Transzendenz bezogenes Selbstverständnis gewonnen
haben, alle Probleme des Seins und des Sinnes unseres Daseins gelöst wären oder
gelöst werden könnten. Das Sinnrätsel des Seinsgeheimnisses besteht weiter, und
was uns als Sinn unseres Daseins aufgeht und realisierbar ist, das stellt innerhalb
dieser geheimnisvollen rätselhaften Welt je nur ein verschwindend kleines Teilchen
dar, das nur auf diesem Hintergrund leuchtet, aber dies umso heller, je dunkler
jener ist. Kein Gestirn vermag das ganze Universum zu erleuchten. Schon an
unserem Nachthimmel erscheint ein Stern bloss als ein Pünktlein, das aber genügt,
um uns daran zu orientieren. Anders als so können wir uns auch nicht auf unsere
Bestimmung zum Selbstsein berufen. Wenn wir sie mit dem Sein alles Seienden in
der Weise in Verbindung bringen wollten, dass wir sie aus diesem herleiten oder
mit ihr das Universum meinen erleuchten zu können, so würde sie im Dunkel des

Sinnrätsels des Universums verschwinden. Lassen wir uns dagegen von ihr auf
dem Stücklein Erdenweg leiten, den wir zusammen zurückzulegen haben, dann
könnte sie für uns zu dem Stern werden, der uns - und wie einstmals auch «weise
Männer aus dem Morgenland» - zu der Krippe führen könnte, in der - nicht bloss
einmal in Bethlehem, sondern überall und jederzeit - der Heiland der Welt
geboren wird.

*

Damit stehen wir nach einem weiten Weg durch vielleicht vielen ungewohnte
Gefilde wieder bei dem Schema der drei verschiedenen Welt- und Lebensanschauungstypen,

das wir im ersten Teil unserer Ausführungen aufgestellt haben. Wenn
wir uns dessen drei Fragestellungen nach dem Sein, dem Sinn des Seins und dem
Sinn unseres Daseins in Erinnerung rufen und sie mit den Stationen des Denkweges

vergleichen, den wir nunmehr zurückgelegt haben, so wird man uns wohl
kaum den Vorwurf machen können, dass wir auf diesem Weg Allotria, Andersartiges,

getrieben hätten. Es waren im Gegenteil die gleichen Probleme, denen wir
dort begegneten, und die uns hier beschäftigten. Die Parallelität liegt auf der Hand

- aber auch der Unterschied, im ganzen wie im einzelnen.
Was die Gesamtstruktur betrifft, so besteht der Unterschied unseres Denkweges

zu den in jenem Schema repräsentierten darin, dass sowohl in den monistischen
und dualistischen Systemen als auch in dem sie ablehnenden dritten Typus der
Sinn - oder auch die Sinnlosigkeit - des Daseins in unmittelbarem Zusammenhang

mit dem Sinn des Seins schlechthin gesehen wird - sei's dass jener aus
diesem abgeleitet, sei's dass dieser gemäss jenem konstruiert wird -, während nach
unseren Überlegungen der Sinn des Daseins in keiner Weise mit dem Sinn des
Seins in Übereinstimmung gebracht werden kann - zumal das Sein für uns ein
Geheimnis und sein Sinn ein Rätsel bleiben —, sondern eine besondere Offenbarung
des Seinsgeheimnisses darstellt, die uns nur eine partikulare Lösung seines
Sinnrätsels ermöglicht, aber als eine von uns in unserem Verhalten zu bewältigende
Aufgabe, für deren Erfüllung wir jedoch auf die Gnade des Seins angewiesen sind.

Dieser Unterschied in der Grundstruktur liesse sich an allen einzelnen in den
drei Typen zusammengefassten Positionen bis ins kleinste Detail hinein aufzeigen.



290 F. Buri, Bedeutung des Sein-Sinn-Problems für interkulturelles Verstehen

Wir müssen uns hier mit einigen Hinweisen in Stichwortart begnügen. Der
monistischen und dualistischen Seinsmethaphysik und deren positivistischen Verwerfung

stellen wir gegenüber das Geheimnis des Seins, das für begriffliches Denken
ein Nichts ist. Anstelle von Sinnharmonie und dualistischem Pessimismus, der im
dritten Typus zu einem Nihilismus werden kann, reden wir von dem Sinnrätsel
des Seinsgeheimnisses. Während sich aus der Sinnharmonie der monistischen
Metaphysik sowohl mystisches Stillehalten wie Fortschrittsgläubigkeit, in der
dualistischen sowohl Heilsgeschichte wie Weltflucht, und aus der Ablehnung der Grundlage

beider Typen sowohl Mitleid als Übermenschentum als Sinn des Daseins
ergeben, sehen wir diesen in der Verwirklichung personaler Gemeinschaft.

Aber trotz dieser andersartigen Stellungnahme im ganzen wie im einzelnen
würden wir weder die Grundstruktur jener drei Typen noch ihre verschiedenen
Positionen auf den drei Ebenen einfach verwerfen. Schon in der Art, wie sie sich
in ihrer Grundposition bezüglich des Verhältnisses von Sinn des Seins und Sinn
des Daseins gegenseitig widerlegen, bilden sie eine Rechtfertigung unserer Grundthese

von der besonderen Sinnoffenbarung des Seinsgeheimnisses im Selbstverständnis

von verantwortlichem Personsein und spielen in dessen Diskussion eine

entsprechende Rolle. Aber auch in den einzelnen Positionen des Monismus, Dualismus

und Positivismus finden sich Aussagen, die sich ebenfalls - allerdings besser -
aus unserer Grundeinstellung ableiten liessen, wie denn diese Positionen sich auch
nicht ohne weiteres je einem Typ zuweisen lassen, sondern z. T. in dem einen wie
im andern - wenn auch mit verschiedener Begründung - auftreten. Aufs Ganze
gesehen bildet das Schema der drei Typen eine differenzierte Darstellung der Sein-

Sinn-Problematik, die als solche zum Wesen des menschlichen Selbstverständnisses

gehört und über die Grenzen geschichtlich gewordener Kulturen und Religionen
hinausgeht. Auf dem Hintergrund dieser Problematik wird die NichtSelbstverständlichkeit

der von uns vertretenen Lösung erst recht deutlich, deren Wahrheit
nur im Vollzug des Selbstverständnisses sich ereignet, weil sie etwas anderes ist
als eine allgemein beweisbare Richtigkeit.

Wahrheit für Selbstverständnis, die wir im Unterschied zu Wissbarkeit - um
des besonderen Transzendenzbezuges des Selbstverständnisses willen - als Glauben

bezeichnen, lässt sich nicht in der Gegenständlichkeit begrifflichen Denkens

zum Ausdruck bringen, sondern nur in Symbolen als Gegenständlichkeiten, die
im Vollzug des mit ihnen operierenden Denkens über sich hinausweisen und an
einen entsprechenden Nachvollzug in ihrem Verstehen appellieren. Gerade für
unsere metaphysische und dann auch ethisch bedeutsame Grundsicht der besonderen

Offenbarung des Seinsgeheimnisses im Selbstverständnis verantwortlichen
Personseins in Gemeinschaft als Sinn des Daseins gibt es solche Symbole nicht nur
in der biblisch-christlichen Religion, sondern auch in den anderen in unseren drei
Typen zusammengefassten religiösen und areligiösen Weltanschauungen und
Kulturauffassungen. Es ist die Fülle der göttlich-menschlichen Mittlergestalten, an die
wir dabei vor allem denken.

Als Beispiele dafür seien erwähnt: aus der biblisch-christlichen Heilsgeschichts-
vorstellung der messianisch-eschatologische Christus, der die Wende der Äonen



F. Buri, Bedeutung des Sein-Sinn-Problems für interkulturelles Verstehen 291

bringen soll; aus der indischen Religionswelt der Isvara, in dem das überseiende
Absolute der brahmanischen Spekulation zur Verkörperung der hinduistischen
Bhaktifrömmigkeit wird; aus dem Buddhismus des Mahayana die Bodhisattvas,
die auf das Nirwana verzichten aus Mitleid mit den noch nicht um den Heilsweg
Wissenden oder ihnen in der Gestalt Amidas - wie der erhöhte Christus - ihre
Verdienste zur Verfügung stellen; und schliesslich - und warum auch nicht? -
Nietzsches Ubermensch, der Erlösung findet im Ja-sagen-können zur ewigen
Wiederkehr - um nur diese wenigen zu nennen.

Alle diese Mittlergestalten haben ihre Vorzüge und ihre Mängel - teils von
ihrem Ursprung her, teils im Zusammenhang mit dem, was sie in ihrer Geschichte
geworden sind - die darzulegen und zu erörtern hier zu weit führen würde, zumal
man dann auch auf die mythologisch-spekulativen Um- und Weiterbildungen
eintreten müsste, die sie im Verlauf der Geschichte erfahren haben - teils mit der
Absicht, ihnen anhaftende Schwierigkeiten zu beheben, teils auch als Ursachen
neuer Probleme.

Als ein grosses - vielleicht das grösste - Beispiel einer solchen wandlungsreichen
Geschichte einer Mittlerfigur sei an die Christusgestalt erinnert, die in der

Bibel sowohl als der Drachentöter wie als das göttliche Kind erscheint, sich aus
dem Spross aus Davidstamm in den himmlischen Menschensohn verwandelt, in
dessen Apokalyptik Jesus seine Sendung verstanden hat, um dann selber zur Gottheit

erhoben und der heiligen Dreieinigkeit eingefügt zu werden, was Anlass zu
der Zwei-Naturen-Christologie gab, aus der dann in der Neuzeit der sogenannte
historische Jesus zurückgewonnen wurde, den man in unserer Zeit erst noch zu
entmythologisieren für nötig fand, wozu Nietzsche schon vorweg sein Requiem
des toten Gottes angestimmt hat.

Dazu wären aus der Geschichte der Religionen ebensoviele Beispiele von
Analogien wie von wesentlichen Unterschieden anzuführen. So belastend ihre historischen

Ursprünge und ihre Geschichte für diese Mittlerfiguren sind, so ist es doch
auch nicht angezeigt, sie daraus herauszunehmen und sie in einen abstrakt ideellen
oder phantastisch mythologischen Synkretismus ineinanderfliessen und sich
vermischen zu lassen. In einer solchen Universalreligion könnte der Verlust leicht
grösser als der Gewinn sein - ganz abgesehen davon, dass wir uns «in dürftiger
Zeit» der «Abwesenheit des Gottes» wohl darauf einrichten müssen, ohne die alten
Mythen zu leben - was freilich ein Verlust wäre - oder uns ihrer doch nicht
anders denn als Symbole unseres Selbstverständnisses zu bedienen - was hinwiederum
ein Gewinn wäre.

Mit dieser hermeneutischen Anweisung möchte ich meine Darlegungen über
die Bedeutung des Sein-Sinnproblems für das interkulturelle religiöse Verstehen
schliessen, nicht ohne jedoch zu bekennen, dass ich mich darin - wie die
Sachverständigen es wohl bemerkt haben - vom Anfang bis zum Schluss in einem stillen
aber intensiven Gespräch mit meinem langjährigen Freunde Raimondo Pctnikkar
befunden habe, dem ich damit für viele Anregungen, die ich von ihm empfangen
habe, meine tiefe Dankbarkeit und Verbundenheit bezeugt haben möchte.

Fritz Buri, Basel


	Die Bedeutung des Sein-Sinn-Problems für interkulturelles religiöses Verstehen

