Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 34 (1978)

Heft: 5

Artikel: Die Bedeutung des Sein-Sinn-Problems fur interkulturelles religiéses
Verstehen

Autor: Buri, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-879035

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-879035
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Bedeutung des Sein-Sinn-Problems fiir interkulturelles
religioses Verstehen

Referat gehalten an der University of California in Santa Barbara am 17. 2. 77
bei einem Symposium zu Ehren von R. Panikkar

Es sind zwei Momente des interkulturellen religiosen Verstehens, die mir den
Anlass geben, das Thema unter dem besonderen Aspekt der Bedeutung des Sein-
Sinnproblems ins Auge zu fassen. Was mich zur Wahl dieses Gesichtspunktes ver-
anlasst, ist — erstens — der Umstand, dass in der Niherbestimmung des Verstehens,
um das es hier gehen soll, als einer interkulturellen religiosen Mdglichkeit die bei-
den Begriffe Kultur und Religion vorkommen, und zwar in einer — trotz ihrer Un-
terscheidung — offensichtlich sehr nahen Verbindung. Ich halte dafiir, dass man
sowohl dem Wesen dieser beiden Grossen als auch deren Verhiltnis, die beide
nicht leicht zu erfassen sind, am ehesten gerecht zu werden vermag, wenn man in
Betracht zieht, welche Bedeutung darin der Frage nach dem Sein und dem Sinn
zukommt. Das ndmliche scheint mir aber — zweitens — auch fiir das Verstehen
ganz gleich, ob es sich dabei um ein kulturelles oder ein religioses oder eine Ver-
bindung beider handle — der Fall zu sein. Da es im Verstehen — wie immer es auch
naher bestimmt wird — stets in irgendeiner Weise um Sein und Sinn geht, so mochte
ich vermuten, dass die Beriicksichtigung dieses Begriffspaars auch fiir das Ver-
stehen des Verstehens, dessen verschiedenen Modglichkeiten und ihres gegenseiti-
gen Verhéltnisses von Nutzen sein konnte.

Unserer Darstellung dieser Sachlage ist zweierlei zu ihrer Rechtfertigung vor-
auszuschicken: Erstens ist zuzugeben, dass es sich in der Verwendung der Begriffe
von Sein und Sinn zur Analyse und Charakterisierung der uns hier beschiftigenden
Erscheinungen — insbesondere derjenigen der Religion — um Abstraktionen han-
delt, die hinter deren konkreten Gestalten und Gehalten weit zuriickstehen. Zwei-
tens aber sind wir der Meinung, dass diese Begriffe nicht nur den uns im religiGsen
wie im kulturellen Bereich begegnenden Grossen und deren Bedeutung entspre-
chen, sondern auch, dass es mit Hilfe dieser Begriffe moglich ist, das komplexe
Verhiltnis von Religion und Kultur zu kldaren und ihre Anliegen, ohne ihre Ver-
schiedenartigkeit zu iibersehen, in eine Zusammenschau zu bringen, in der ihr We-
sen, aber auch die damit verbundene Problematik erst recht zur Geltung kommen.

Zum ersten, was die Abstraktheit der Begriffe von Sein und Sinn, speziell im Vergleich zu
ihren Entsprechungen in der Religionswelt betrifft: In der Religion ist weder vom Sein noch
von dessen Gegenteil, dem Nichts, die Rede, auch nicht von einem Seinsgrund oder Abgrund
des Seins. Wenn in ihr solche Begriffe verwendet werden, so ist sie selber schon zu einer Philo-
sophie geworden, was durchaus maoglich ist. In ihrer urspriinglichen Sprache jedoch redet sie
von Gott oder Gottern, von der Schopfung und dem Schopfer, vom Vater, als dessen Kind
sich der Religiose weiss — oder andernfalls vom Nirwana als einem Ausloschen, das gerade



278 F. Buri, Bedeutung des Sein-Sinn-Problems fiir interkulturelles Verstehen

in keinem Begriff zu fassen ist. Aber es bestehen durchaus Entsprechungen zwischen diesen
Ausdriicken der genuin religiosen und denjenigen der daraus abgeleiteten spekulativ-philoso-
phischen Sprache. Die letzteren konnen sogar zur Klarung der ersteren dienen, wie dies z. B.
in der ontologischen Differenz zwischen dem Sein und dem Seienden in bezug auf ein gewisses
Verstindnis des Verhiltnisses von Schopfer und Schopfung der Fall ist.

Das gleiche ist zu sagen in bezug auf den Begriff des Sinnes bzw. des Sinnwidrigen und
der Sinnverwirklichung. Auch darin handelt es sich nicht um Begriffe der religiGsen, sondern
der philosophischen Sprache, wenn schon der Sinnbegriff und dessen Gegenteil dem Religi-
osen — wie iibrigens auch dem Bereich der Kultur — naher steht als der Seinsbegriff. In der
Religion geht es urspriinglich um ein Verlangen nach Sinn des menschlichen Daseins ange-
sichts der Sinnwidrigkeiten, denen es in der Welt ausgesetzt ist. Die Theodizeefrage ist doch
wohl zu den urspriinglich religiosen Fragen zu rechnen — wie immer sie beantwortet werden
mag. Aber sowohl in der Fragestellung wie in den diesbeziiglich vertretenen Antworten haben
die Religionen ihre besonderen Begriffe, Vorstellungen und Bilder zur Verfiigung. Sinn ist fiir
sie der Zweck und das Ziel, die Gott mit seiner Schopfung im Auge hat und seinen Gldaubigen
offenbart. Sinnwidrigkeit ist Gottesferne oder Gottlosigkeit. Sinnverwirklichung aber heisst
gottliche Erlosung, Heil und Gnade, und zu deren Realisierung verfiigen die Religionen iiber
ein reiches Material von Heilswegen, Heilsmitteln und Heilsmittlern.

Trotz dieser Unterschiede zwischen der philosophischen bzw. religionsphilosophischen
Begrifflichkeit von Sein und Sinn und deren Entsprechungen in der religiGsen Sprache ist nun
aber — zweitens — auch zu sagen, dass die Begriffe Sein und Sinn nicht bloss — wie schon ange-
deutet — geeignet sind, das Wesen religioser Vorstellungsgehalte herauszustellen — wie z. B. das
Verhiltnis von Schopfer und Schopfung — oder damit verbundene Probleme zu behandeln -
wie z, B. die Theodizeefrage —, sondern dass diese philosophische Begrifflichkeit auch dazu
dienen kann, das Verhiltnis von Religion und Kultur zu klidren.

Finerseits stehen sich beide Bereiche — sozusagen von Haus aus — sehr nahe und decken
sich in gewissen Teilen sogar, weil sie es beide — welche Ausdriicke sie dafiir immer verwen-
den — sowohl mit dem Sein als auch mit dem Sinn zu tun haben. Den Religionen wie den Kul-
turen geht es um die Sinnerfiillung des menschlichen Daseins. Wihrend in der Kulturphiloso-
phie dieser Ausdruck iiblich ist, verwenden die Religionen dafiir — wie schon vermerkt — den
Begriff der Erlosung oder des Heils. So verschieden die mit diesen Begriffen gemeinten Sinn-
verwirklichungen sind, so setzen beide doch auch den Seinsbegriff bzw. das, was mit diesem
Begriff je gemeint sein kann, voraus, und zwar in der zweifachen Hinsicht eines vorhandenen
Seienden, innerhalb dessen Bereich oder jedenfalls in bezug auf den Sinnwidrigkeit iiberwun-
den und Sinn verwirklicht werden soll, und einer letzten Unverfiigbarkeit des Seiendsein des
Seienden, das zur Erfiillung seines Sinnes gebracht werden soll. Um diese Unverfiigbarkeit
nicht nur der Verwirklichung des intendierten Sinnes, sondern auch schon des Vorhandenseins
von Seiendem, in dem und an dem diese Sinnverwirklichung sich ereignen soll, weiss man in
den Bereichen der Kultur nicht weniger als in denjenigen der Religion — in den Kulturen viel-
leicht sogar mehr als in den Religionen, weil Kulturen in der Regel auf innerweltliche und
damit vergidngliche Zustinde ausgerichtet sind und auf menschliche Moglichkeiten und Lei-
stungen abstellen, wiahrend die Religionen im Blick auf Sinnverwirklichung noch mit anderen
Dimensionen und Mitteln — iiberirdischen und iibermenschlichen — zu rechnen pflegen.

An diesem Punkte zeigen sich denn auch bedeutsame Unterschiede zwischen
Kultur und Religion, die sowohl zu gegenseitiger Ablehnung als auch zu gewissen
Verbindungen zwischen ihnen fiihren konnen. Die Religionen setzen ihr Vertrauen
auf ihren Gott oder ihre Gotter oder andere vom Seienden wesentlich unterschie-
dene Grossen, empfangen von dorther ihre Weisungen und ihre Hilfe. Im Vergleich
zu den verschiedenen Kultiibungen, die in den Religionen einen wesentlichen Teil
zur Erlangung des Heils oder gar den Raum seiner Realisierung darstellen, erschei-
nen die Kulturen nach Leistung und Ziel als blosser Menschendienst und — in ihren



F. Buri, Bedeutung des Sein-Sinn-Problems fiir interkulturelles Verstehen 279

sikularisierten Formen — als Versuche menschlicher Selbsterlosung. Wihrend
einzelne Religionen von einer derartigen Auffassung der Kultur aus oder auf Grund
von deren Selbstverstindnis im Versagen von Kulturen ein gottliches Zorngericht
iiber menschliche Hybris meinen sehen zu konnen, sind sie je und je von den von
ihnen in solcher Weise beurteilten Kulturen und deren Vertretern als Aberglauben
und Kulturhindernis angesehen worden.

Die Auseinandersetzungen konnen aber auch mildere Formen annehmen, in-
dem von religiosen Gesichtspunkten aus auch in den Kulturen gottliches Wirken
erblickt werden kann, und es umgekehrt Kulturverstindnisse gibt, die auch die
Erscheinungen der Religion mehr oder weniger positiv in den Bereich der Kultur-
geschichte einbeziehen. Die Geschichte zeigt, dass die Kulturen religiose Ur-
spriinge aufweisen, die ihre Entwicklung weithin prigen und begleiten und noch
in ihren sidkularisierten Gestalten nachwirken, indem diese dann in die entstandene
Liicke treten und die Rolle des Ausgeschiedenen iibernehmen. Es hingt von dem
jeweils vertretenen Religionsbegriff ab, ob und inwiefern man solche Kulturgebilde
dann als Ersatz- oder Quasi-Religionen bezeichnen will. Jedenfalls wird man aber
auch auf Seiten der Religion nicht bestreiten konnen, dass Religionen von ihrer
Entstehung an und durch ihre ganze Geschichte hindurch von den Kulturen, in
deren Bereich sie entstanden sind und in dem sie sich entwickelt haben, mitbeein-
flusst worden sind. Sowenig als es je eine vollig religionslose Kultur gegeben hat,
insofern auch noch die Damonen zum Bereich des Religiosen gehoren, kann eine
Religion fiir sich rechtens je den Anspruch auf vollige Gottlichkeit erheben, da es
immer noch Menschen — und in diesem Falle — sich irrende Menschen — wiren, die
sich einen derartigen Anspruch anmassen zu kénnen meinten.

2.

Nach diesen Vorbemerkungen iiber den Seins- und Sinnbegriff im kulturellen
und religiosen Bereich und die Verbindungen, die gerade unter dem Gesichtspunkt
dieses Begriffspaares zwischen diesen beiden Bereichen bestehen, wollen wir nun
im folgenden die damit ins Auge gefasste Sachlage etwas illustrieren, um anhand
dieser Illustration zugleich zu einer gewissen Typologie des Verhiltnisses von Sein
und Sinn in der Welt der Religionen und ihren Kulturen bzw. der Kulturen und
ihren Religionen und der damit verbundenen Problemen zu gewinnen — einer
Typologie, auf Grund deren wir dann auch zu einer eigenen normativen Stellung-
nahme zu gelangen hoffen.

Im Lingsverlauf ihrer Geschichte wie im Querschnitt ihrer jeweiligen Stadien
lassen sich in den Bereichen von Religion und Kultur hinsichtlich des darin je-
weils vertretenen Verhiltnisses von Sein und Sinn drei prinzipiell voneinander
verschiedene Typen unterscheiden: 1) ein monistischer Typ, in dem Sein und Sinn
eine Einheit bilden, 2) ein dualistischer, in dem Sein und Sinn zueinander in Ge-
gensatz stehen, sowie 3) ein Typus, der dadurch charakterisiert ist, dass von seinen
Vertretern die Frage nach Sein und Sinn, wie sie in den beiden zuvor genannten



280 F. Buri, Bedeutung des Sein-Sinn-Problems fiir interkulturelles V erstehen

Typen gestellt und beantwortet wird, als sinnlos iiberhaupt abgelehnt wird. Gefragt
und beantwortet — bzw. im dritten Typ verworfen — wird die Frage nach dem Sinn
des Seins um des Sinnes des Daseins willen. Um des Sinnes des Daseins in der
Welt willen wird in Religion und Kultur nach dem Sinn des Seins gefragt. In je
verschiedener Weise tritt auf allen drei Ebenen — in der Sicht des Seins, in der
Aussage iiber dessen Sinn, wie in dessen Austrag in bezug auf den Sinn unseres
Daseins — die Problematik dieser Positionen in religioser und kultureller Hinsicht
in Erscheinung. Dabei sind wir uns bewusst, dass deren Reichtum und Differen-
ziertheit sich in kein Schema einfangen lasst, und dass es sozusagen nur ihr Skelett
ist, was bei unserem gedanklichen Durchleuchten dieser Gebilde sichtbar wird.
Aber dieses Gedankengeriist bestimmt die Struktur ihrer lebendigen Erscheinung
und das Funktionieren ihrer sonstigen Bildungen.

Schon in bezug auf den Begriff des Seins in seinem Verhiltnis zum Seienden,
oder in der Sprache der Religion: im Verhéltnis von Gott und Welt, tritt uns in den
religivsen Weltanschauungen ein fundamentaler Unterschied entgegen, indem die
einen dieses Verhiltnis als eine Einheit sehen, wahrend andere darin einen Gegen-
satz erblicken. Diesem metaphysischen Monimus bzw. Dualismus steht — nicht erst
heute, sondern zu verschiedenen Zeiten — ein atheistischer Positivismus gegeniiber,
der alle Metaphysik, ob sie nun dualistisch oder monistisch strukturiert sei, ver-
wirft, um in anderer Weise die Rolle der von ihm verworfenen Positionen zu iiber-
nehmen.

1) Was zunidchst den Seinsmonismus betrifft, so kennt er nur das eine, absolute,
wahre Sein, das in allem Seienden ist, und dessen Erscheinungs- bzw. Verhiillungs-
weisen alles einzeln Seiende bildet. Im Grunde ist Gott in allem und alles in Gott.
Gott ist weltlich, und die Welt gottlich. Zwischen dem Sein und dem Seienden
besteht letztlich kein Unterschied. Wenn von einer Transzendenz die Rede ist, so
ist sie jedenfalls eine immanente. Es gibt nur das eine unendliche Sein, das in sei-
nen verschiedenen Formen und Wandlungen keinen Anfang und kein Ende hat.
Die Welt ist ewig wie Gott, und Gott war nie ohne Welt, ist von ihr im Grunde
auch nicht zu unterscheiden, sondern ist mit ihr identisch. Wer es anders sieht, ist
noch nicht zur Wahrheit gelangt, sondern noch dem Trugbild der Sinne verfallen.
Diese Einheitsschau aller Dinge ist aber nicht nur den Sinnen nicht zuginglich,
sondern sie geht auch iiber alle Denkbarkeit hinaus. Sie ist ein mystisches Einheits-
erleben, in dem es kein Subjekt und kein Objekt mehr gibt, das Sein fiir begriff-
liches Denken sich ins Nichts auflost, das aber als solches gerade das wahre Sein
ist.

2) Dieser All-Einheitsmystik, wie sie uns in vollendeter Gestalt im Brahmanis-
mus, aber in pantheistischen und panentheistischen Formen bis in das vollige Leer-
werden von allem Seinshaften hinein zu allen Zeiten begegnet, steht nun eine
dualistische Welt- und Geschichtsauffassung gegeniiber, wie sie insbesondere fiir
die Bibel und das Christentum und z. T. beider Herkiinfte, Umwelten und Ab-
kommlinge (z. B. Zarathustra und Islam) typisch ist, obschon es — aber nicht in
der Bibel! — auch hier zur Ausbildung von Seinsmystik gekommen ist. Fiir die Bi-
bel und das von ihr herkommende Christentum steht Gott der Welt als ihr Schop-



F. Buri, Bedeutung des Sein-Sinn-Problems fiir interkulturelles Verstehen 281

fer gegeniiber, ist Gott allein ewig, wahrend die Schopfung einen Anfang und eine
Geschichte hat und einmal ein Ende nehmen wird. Gott ist Gott, und die Kreatur
ist Kreatur und bleibt es in ihrer ganzen Geschichte. Wenn sie von ihrer Endlich-
keit befreit und in die gottliche Sphire erhoben wird, so geschieht dies durch ein
neues schopferisches Eingreifen Gottes in einem Geschehen, das nicht in der Zeit,
sondern erst am Ende der Zeiten — oder vorldufig in einem Jenseits — seine Voll-
endung finden wird. Erst nach dem Ende der jetzt bestechenden Welt, in einer
neuen Schopfung wird Gott alles in allem (1. Kor. 15, 28) sein, und auch dann wer-
den die Erwidhlten Gott in Anbetung gegeniiberstehen. Trotz dem Einfluss helle-
nistischer Mysterienfrommigkeit und den Auswirkungen der Enteschatologisierung
und seiner Sdkularisierung bleibt dieser metaphysische Dualismus nicht nur ein
Grundzug des christlichen, sondern des abendldndischen Denkens schlechthin,
oder stehen seine Vertreter jedenfalls in Auseinandersetzung mit aller im Verlaufe
seiner Geschichte auch im Abendland aufgekommenen Immanenz- und Identitéts-
philosophie.

Gerade im Gegeniiber von monistischer und dualistischer Seinsauffassung auf
abendldndischem Boden sind denn auch die Probleme dieser beiden Typen beson-
ders deutlich zu Tage getreten und von ihren Gegnern gegen sie ins Feld gefiihrt
worden. Nur durch die Selbst- und Welterfahrung iiberspielenden Spekulationen
oder sie in ein mystisches Dunkel versinken lassendes Nichtmehr-Denken Iésst
sich die ontologische Differenz von Sein und Seiendem aufheben und das Seiend-
sein des Endlichen mit dem Absoluten aufrechterhalten. Der metaphysische Dua-
lismus aber geniigt nicht nur dem auf Einheit gehenden Denken nicht, sondern ist
auch mit unlGsbaren erkenntnistheoretischen Problemen belastet, die sich in der
Religion in den Spannungen zeigen, die sowohl zwischen ihren Offenbarungslehren
unter sich als auch zwischen diesen und dem auch von ihnen geiibten Vernunftge-
brauch bestehen.

3) Diese und andere mit den monistischen wie den dualistischen Systemen ver-
bundenen Schwierigkeiten sind es denn auch, die zu allen Zeiten Kritiker auf den
Plan gerufen haben und ihnen Anlass gaben, die Frage nach dem Sein und einer
metaphysischen oder religiosen Transzendenz als sinnlos zu betrachten und sich
allein mit dem empirisch Erfahrbaren zu befassen, ohne zu merken, dass sie — nur
auf andere Weise — beide von ihnen geriigten Fehlkonstruktionen wiederholen.
Denn auch der Materialismus und Naturalismus ist eine monistische Metaphysik —
nur eine primitivere als die religios-pantheistische — und ein Dualismus liegt auch
in ihr vor, insofern es nicht dic Materie oder die Natur ist, die diese materialisti-
schen bzw. naturalistischen Ansichten vertritt, sondern der sich darin allerdings
selber missverstehende Menschengeist, was dann zur Folge hat, dass darob auch
jeglicher Sinn des Seins dahinfillt, wie er das Anliegen jener anderen monistischen
und dualistischen Systeme ist.

Der mystisch-pantheistische Monismus glaubt nimlich auf Grund seiner Annahme einer
Immanenz der Transzendenz im Sein und Geschehen, auch von einem zu dessen Wesen gehd-
renden Sinn reden zu konnen. Zwar weiss er auch von Sinnwidrigkeiten, von Ubeln in der
Natur und vom Bdosen in der Geschichte. Aber entweder sieht er in diesen Mingeln das not-



282 F. Buri, Bedeutung des Sein-Sinn-Problems fiir interkulturelles V erstehen

wendige Gegenstiick des Sinnvollen, ohne das dieses gar nicht als solches erscheinen konnte,
so dass Sinn und Widersinn zur Fiille des Seins und zur Harmonie des Seienden gehdren, die
nur gestort wird, wenn man ein einzelnes Stiick aus dem Ganzen herausgreift. Oder aber, wenn
diese Harmonie tatsichlich nur in einzelnen Partien zu erkennen ist, so nimmt man an, dass
dies erst Anfinge oder Stadien eines im Gang befindlichen Weltprozessses seien, der nach dem
ihm innewohnenden Sinn sich seiner Vollendung entgegenbewege und gerade durch das ihm
Widerstrebende weitergetrieben werde. Wenn aber weder jene als schon bestehend angenom-
mene Harmonie noch die ihrem Ziel erst entgegenstrebende Hoherentwicklung sich halten
lassen, dann besteht immer noch die Mdglichkeit, von solchen Sinnprojekten abzusehen und
sich mit dem Sein, wie es ist, zu begniigen, weil sein Sinn unser Begreifen iibersteigt, fiir es
ein Nichts ist, in dem unsere Unterscheidungen versinken, und worin die Seinsmystik sich
vollendet.

Im Gegensatz zu diesen Sinnsichten des Monismus sieht der Dualismus das Sein und Ge-
schehen zweigeteilt in einen Bereich des Sinnes und des Widersinnes, der Finsternis und des
dariiber aufbrechenden Tages, dessen Licht die Machte der Finsternis dereinst vollig iiberwin-
den wird. Der Schopfer besiegt das Chaos und erhilt die von ihm geordnete Welt, bis aller
Widerstreit iiberwunden sein wird. Die Geschichte ist eine iibernatiirliche oder auch natiirliche
Heilsgeschichte, in der die Harmonie nicht am Anfang steht — oder, wenn sie jemals bestanden
hat, jetzt nicht das Ganze durchwaltet — sondern das Ziel der Entwicklung bildet. Sollte aber
der Gang der Dinge diese Hoffnung enttduschen, so besteht nicht nur die Mdglichkeit, das
Ziel immer weiter hinauszuschieben und sich vorldufig mit gewissen innerweltlichen Heilsin-
stitutionen zu begniigen, sondern auch der Ausweg aus der bosen Welt in die Innerlichkeit der
Seele oder in ein schon jetzt vorhandenes Jenseits, und dieses Freiwerden von der Welt kann
sich dahin steigern, dass ihr iiberhaupt jede Wirklichkeit abgesprochen wird. Jedenfalls aber
liegt in diesen dualistischen Systemen der Sinn nicht im Sein, wie in den monistischen, son-
dern steht im Gegensatz zum Sein, wie es ist — soweit dem Seienden das Sein um des Sinnes
willen nicht iiberhaupt abgesprochen wird.

Wie in bezug auf die Seinsfrage, so liegen auch in bezug auf die Sinnfrage die Probleme
im Monismus wie im Dualismus auf der Hand. Fiir jenen wird der auch von ihm empfundene
Widerspruch von Sein und Sinn durch die Angleichung des Sinnes an das Sein gemildert bis
zur Aufopferung des Sinnes an das Sein, wihrend in diesem umgekehrt das Seinsverstindnis so
sehr sich vom Sinnverlangen leiten lédsst, dass darob — gegen dessen Willen oder mit Absicht -
das Sein zu einer Illusion wird. In der Frage nach dem Anfang des Seins kommt fiir den
Schopferglauben noch die andere, von ihm ebensowenig beantwortbare, nach der Herkunft des
Sinnwidrigen, des Bosen und des Ubels in der Welt.

Der metaphysische Atheismus zieht aus der Problematik der monistischen und dualistischen
Losungsversuche der Sinnfrage die Konsequenz, dass es eine Losung dieser Frage iiberhaupt
nicht gebe. Was ihm als Sinn bleibt, ist entweder heroische Tragik und prometheischer Trotz
oder Resignation und Zynismus — beides auf dem Hintergrund eines Nihilismus, der hier denn
auch jederzeit durchbrechen kann — aber als solcher einen Widerspruch in sich selber dar-
stellt.

Im Blick auf die Sein-Sinnproblematik in den drei von uns ins Auge gefassten
Typen ist es nicht verwunderlich, dass auch die Antworten auf die Frage nach dem
Sinn des Daseins, die man hier aufgrund des Sinnes des Seins gewinnen zu kon-
nen glaubt, problematisch ausfallen miissen. Sie sind in allen drei Typen durch auf-
fallend gegensitzliche Moglichkeiten gekennzeichnet. In dem den Sinn des Da-
seins aus dem Sinn des Seins ableitenden monistischen Typ stehen einander ein
Handeln im Sinne des Weltgesetzes zur Verwirklichung seiner Ordnung und ein
Nichthandeln, um die Ordnung des Seins nicht zu storen, gegeniiber, wie dies z. B.
im Konfuzianismus und im Wuwei des Taoismus in Erscheinung tritt. In den dua-
listischen Systemen halten sich in einer Verbindung von Diesseitspessimismus und



F. Buri, Bedeutung des Sein-Sinn-Problems fiir interkulturelles Verstehen 283

Jenseitsoptimismus Weltflucht und Werkzeug-der-Vorsehung-Sein die Waage. Die
Weltauffassung des tragisch-nihilistischen Typs aber kann sich sowohl in einem
sich jenseits von gut und bose wiahnenden Ubermenschentum als auch in Mitleid
mit den Opfern der Unwissenheit auswirken.

Es bedarf wohl keines Beweises, dass diese Antworten, die sich in je verschie-
dener Weise in den drei Typen auf die Frage nach dem Sinn des Daseins ergeben,
nicht nur fiir die individuelle Lebensgestaltung, sondern auch fiir die Kulturen gan-
zer Epochen von massgebender Bedeutung sind. Selbstverstandlich werden Kultu-
ren in ihrem Wesen, Entstehen und Vergehen noch von anderen als diesen welt-
anschaulichen Faktoren der Verhiltnisbestimmung von Sein und Sinn und deren
Problematik bestimmt. Aber obschon es uns hier nicht mdglich ist, unsere dritte
Fragestellung noch weiter in den Bereich der mit ihrer Beantwortung verbundenen
Auswirkung auf die betreffenden Kulturen zu verfolgen, so diirfte aus unserer zu-
gegebenermassen schematischen Darstellung der verschiedenen Typen doch deut-
lich geworden sein, dass die in ihnen vertretenen Auffassungen von Religion und
Kultur auf allen Ebenen grundlegend durch die jeweilige Verhéltnisbestimmung
von Sein und Sinn und deren Problematik bestimmt sind, wobei diese Problematik
gerade in den gegensitzlichen Moglichkeiten dieser Verhiltnisbestimmung in Er-
scheinung tritt.

Diese uns als problematisch erscheinenden Verhiltnisbestimmungen von Sein
und Sinn sind aber ihrerseits bedingt durch die Art und Weise, wie und als was
Sein und Sinn darin verstanden werden. Sein und Sinn konnen offenbar in ver-
schiedener Weise verstanden werden, und auf Grund ihres Seins- und Sinnver-
stindnisses versuchen Menschen dann auch den Sinn ihres Daseins in der Welt zu
verstehen. In dieser Weise haben wir jedenfalls in den drei Typen deren Antworten
auf diese dritte Frage von den zuvor gegebenen Antworten auf die Seins- und
Sinnfrage abgeleitet. Der Zusammenhang konnte aber auch in der umgekehrten
Richtung gesehen werden, namlich so, dass das jeweilige Selbstverstindnis hin-
sichtlich des Sinnes des Daseins grundlegend ist fiir die Auffassung des Seins und
seines Sinns, bzw. dessen, was darin fiir die Beantwortung der Sinnfrage des
Daseins von Bedeutung ist. Einer solchen Umkehrung der Betrachtungsweise
steht in unserem Schema jedenfalls nichts im Wege. Die Reihenfolge der Frage-
stellungen lédsst sich sowohl von oben nach unten, wie von unten nach oben lesen.
Welche Bedeutung der einen oder der anderen bzw. beider Herleitungen zukommt,
hangt offenbar davon ab, welche Rolle dabei das Verstehen spielt.

3

Damit stehen wir bei der Frage nach dem Verstehen von Sein und Sinn. Von
ihrer Beantwortung erwarten wir nicht nur ein tieferes Verstdndnis der Bedeutung
der in unserem Schema vorgefiihrten Typen der Verhiltnisbestimmung von Sein
und Sinn, sondern auch eine fiir unser Selbstverstdndnis normative Losung ihrer
Problematik. Nach einer Vorbemerkung und einer erkenntnistheoretischen Grund-
legung wollen wir deren Ergebnis zu einem vierten Typ einer uns einzig moglichen
rechtmissigen Bestimmung des Verhiltnisses von Sein und Sinn ausgestalten.



284 F. Buri, Bedeutung des Sein-Sinn-Problems fiir interkulturelles Verstehen

Um eine kurze Vorbemerkung kommen wir auch hier nicht herum. Wenn wir schon in
bezug auf den ersten Teil den Einwand einer begrifflichen Abstraktheit unserer Darstellung
vermerkt und auch anerkannt haben, so ist zu erwarten, dass eine entsprechende Kritik auch
gegeniiber unserem weiteren Vorgehen vorgebracht werden wird, indem wir uns hier auf den
Weg des Denkens iiber das Denken begeben, und dies in der Erwartung, auf diesem Denkweg
die im Vorangehenden dargestellte Sein-Sinnproblematik nicht nur zu kldren, sondern auch
einer Losung entgegenfiihren zu konnen. Aber wenn uns hier der Vorwurf des Rationalismus
gemacht werden sollte, so ist dem zum vornherein zweierlei entgegenzuhalten:

Erstens wird es sich nicht um einen Rationalismus vulgaris handeln, der meint, alles er-
kldren zu konnen, sondern um einen Vernunftgebrauch, bei dem wir uns — gerade in bezug auf
Sein und Sinn — der Grenzen der Vernunft bewusst werden, also um eine Verniinftigkeit, die in
ihrem Vollzug iiber sich hinausweist.

Zweitens ist auch in allen von uns im Vorangehenden ins Auge gefassten monistischen und
dualistischen Stellungnahmen zum Sein-Sinnproblem wie zu deren positivistischen Bestreitun-
gen Vernunftgebrauch vorausgesetzt — sowohl in der Konzeption dieser Positionen wie in unse-
rem Nachvollzug derselben. Vernunft kann nur durch Vernunft bestritten werden — wenn es
sich dann oft auch um eine sich selber misshandelnde Vernunft handelt — und wenn der My-
stiker nicht im Schweigen verbleibt, sondern sich und andern deutlich zu machen versucht,
was ihm in der Versenkung aufgegangen ist, so wird er sich wiederum der Vernunft bedienen.
Nur in denkendem Bewusstsein konnen wir mit uns selber und mit anderen zur Klarheit iiber
das, worum es uns geht, gelangen, und anders als auf diese Weise wird auch das Sein sich uns
nicht vernehmbar machen und werden wir weder seinen noch unseres Daseins Sinn zu erken-
nen vermaogen.

Darum fragen wir uns jetzt: Was ist es mit diesem denkenden Bewusstsein? Wie
haben wir das Verstehen, um das es darin geht, zu verstehen?

Zweierlei gehort zum denkenden Bewusstsein und zu allem Verstehen, das sich
darin ereignet: ein Subjekt, das sich seines Subjektseins bewusst ist, und ein Ob-
jekt, das im Denken gedacht wird, ein Subjekt, das versteht, und ein Objekt, das
verstanden wird. Wenn wir zum Bewusstsein erwachen, so befinden wir uns in
dessen Subjekt-Objekt-Spaltung, die die unaufhebbare Struktur unseres Denkens
bildet. Es gibt weder ein subjektloses noch ein objektloses Denken. So sehr wir
darin von anderen Grossen beeinflusst sein mdgen, so sind doch wir es, die den-
ken, und ebenso hat dieses Denken stets einen Gegenstand: sich selber bzw. dessen
Gegenstinde.

Fassen wir zuerst die Objektseite unseres Denkens etwas nédher ins Auge. Hier
stossen wir sogleich auf zwei Arten von Grenzen unseres denkenden Zu-tun-ha-
bens mit Gegenstdnden: relativen, d. h. bis zu einem gewissen Grade hinausschieb-
baren, und zwei absoluten, unaufhebbaren Grenzen. Die relativen Grenzen riihren
von der Subjektivitidt unseres Denkens her. Mogen die Axiome der Logik, deren
wir uns darin bedienen, auch absolut gelten und sich als solche noch in ihrer Be-
streitung erweisen, so bleiben unsere Urteile in der Anwendung der logischen
Grundregeln auf die dussere und innere Welt der Gegenstdnde doch stets bedingt,
und zwar sowohl durch unseren subjektiven Standpunkt als auch durch die Eigen-
timlichkeiten dieser Gegenstdnde. Wohl konnen wir den Beobachterstandpunkt
wechseln und die Methoden der Beobachtung dem Gegenstand anpassen, ihre Er-
gebnisse mit anderen vergleichen und sie korrigieren, so zu schérferen Begriffs-
bestimmungen in einem weiteren Horizont gelangen und sie auf ihre Richtigkeit



F. Buri, Bedeutung des Sein-Sinn-Problems fiir interkulturelles Verstehen 285

hin in der praktischen Anwendung erproben. Insofern gibt es Fortschritte in der
Wissenschaft. Aber die Wissenschaft wire nicht mehr Wissenschaft, wenn sie je
meinen sollte, am Ziele zu sein, alles erkldren oder gar alles machen zu konnen.
Wissenschaft weiss um ihre relativen Grenzen, und gerade am Innewerden dieser
bleibenden Relativitdt auch um die eine ihrer absoluten Grenzen, die eben in die-
ser zu ihrem Wesen gehorenden unaufhebbaren Relativitit besteht.

Die andere uniiberschreitbare Grenze unseres Denkens, deren wir schon vor
dessen Ausbildung zu methodischer Wissenschaftlichkeit — aber auch in dieser —
innewerden konnen, besteht darin, dass wir, um denken und erkennen zu konnen,
stets schon auf eine Welt angewiesen sind, die zum Gegenstand unseres erkennen-
den Denkens werden kann, und ebenso auf unser eigenes Dasein in der Welt mit
dem Vermogen zu deren Vergegenstdndlichung. So sehr die Gegenstandswelt un-
seres Denkens in gewissem Sinne unser Erzeugnis ist, und so sehr wir — wovon
gleich noch zu reden sein wird — durch die Art und Weise, wie wir uns verstehen,
einen schopferischen Akt vollziehen, so wenig ist die Welt, die wir zu unserem
Gegenstand machen, das Produkt unseres Denkens, und ebensowenig erschaffen
wir uns selber in unserem Selbst- und Weltbewusstsein. Beides — die Welt und
unser Dasein in ihr — miissen uns vorgegeben, zur Verfiigung gestellt sein, wenn
das, was wir beschrieben haben, moglich sein soll. Wir kénnen wohl Weltbilder
erzeugen und uns von unserem Wesen Vorstellungen machen und damit mancher-
lei Zusammenhinge erkldren und deuten — aber die Welt und uns selber erschaf-
fen wir damit nicht.

Wie wir immer zu diesen Uberlegungen Stellung nehmen, ob wir sie fiir be-
deutungsvoll halten oder als zu nichts fithrend — sie fiihren tatséchlich in einem
gewissen, sehr bedeutungsvollen Sinne zu nichts — so konnen uns darob doch ge-
rade die Augen aufgehen fiir das unergriindliche, unfassbare Geheimnis des Seins
der Welt und unseres Daseins in ihr, vor dem wir nur verstummen konnen. Emo-
tional konnen wir darauf mit Daseinsjubel, mit Seufzen unter der Last des Daseins,
mit Angst im Bewusstsein des Bedrohtseins unseres Daseins reagieren. Aber das
Denken hidlt hier an seiner absoluten Grenze inne, weil es keine Antwort weiss
auf die Frage, warum uiberhaupt etwas und nicht nichts ist.

Was wir damit von der Objektivitit des Denkens gesagt haben, gilt auch von
seiner Subjektseite — obschon hier noch einiges anderes hinzukommt und sich
auch noch zwei andere Ausblicke eréffnen als derjenige auf das Geheimnis des
Seins — ein nicht weniger unheimlicher und einer, in dem das Geheimnis des Seins
und das Sinnritsel, von dem wir hier nun zu reden haben werden, sich liiften und
lichten, wenn sie auch bleiben.

Wenn wir von uns selbst als dem Subjekt des denkenden Bewusstseins reden,
dann machen wir es — nicht weniger als die Welt — unweigerlich zu einem Objekt,
das wir erforschen konnen wie andere Weltobjekte — in den gleichen relativen bis
zu den beiden absoluten Grenzen, die wir in bezug auf das Welterkennen namhaft
gemacht haben. Es bieten sich hier in bezug auf den Bereich der Innenwelt, wo-
zu nicht nur die eigene gehort, sondern — mit Unterschieden — diejenige aller We-
sen, sofern wir mit ihr Verbindung haben kénnen, ebensolche Mdoglichkeiten von



286 F. Buri, Bedeutung des Sein-Sinn-Problems fiir interkulturelles Verstehen

Horizonterweiterungen und Erkenntnisfortschritten wie in bezug auf die Aussen-
welt. Aber insofern wir es mit unserem eigenen Selbst zu tun haben, bekommen
wir es hier unmittelbarer mit der absoluten Grenze zu tun, als in bezug auf unsere
Um- und Aussenwelt. Zwar kann uns auch hinsichtlich dieser letzteren das Ge-
heimnis des Seins nicht erst am Ende eines langen Denk- und Forschungsweges,
sondern in jedem Augenblick iiberfallen. In bezug auf unser Selbst aber liegt diese
Moglichkeit ungleich nidher, weil wir hier uns selber zum Objekt machen, Subjekt
und Objekt zugleich sind.

Mit dieser Selbstverobjektivierung verhilt es sich nun aber anders als mit allen
sonstigen Vergegenstindlichungen in der Subjekt-Objekt-Spaltung unseres Bewusst-
seins. Wahrend in diesen letzteren das Subjekt nur der der Objektivitdt im Wege
stehende und deshalb um dieser willen nach Mdoglichkeit auszuschaltende Pol ist,
ist das Subjekt in seiner eigenen Vergegenstindlichung gerade das Nicht-zu-besei-
tigende, sondern das erstrebte Objektive. Je mehr wir in bezug auf uns selbst die
Objektivierung vorantreiben, desto mehr tritt das Selbst als dasjenige, was diese
Objektivierung seiner selbst betreibt, in seiner Nichtobjektivierbarkeit in Erschei-
nung, worin sich erweist, dass wir stets noch etwas anderes sind, als was wir von
uns wissen konnen — eben dieses um sich wissende Subjekt. Wie im Erkennen der
Aussenwelt der Horizont der Subjektivitit sich als eine letzte, uniiberschreitbare
Grenze erweist, so konstituiert sich hier in der Innenwelt das die Vergegenstind-
lichung vollziehende Subjekt als eine ebensolche nicht mehr objektivierbare Gros-
se, die zu sein wir nicht — ohne in Selbstwiderspruch zu geraten — bestreiten kon-
nen, sondern als das, wozu wir bestimmt sind, anzuerkennen haben.

Darin handelt es sich denn auch nicht mehr um einen allgemein ausweisbaren
Sachverhalt, sondern um ein Anerkennen dessen, was wir sind, bzw. wozu wir
bestimmt sind: Wesen, die nicht Dinge sind, mit denen umgegangen wird, sondern
Wesen, die mit Dingen umgehen und fiir die Art und Weise, wie sie dies tun, ver-
antwortlich sind — das, was wir — im Unterschied zu Dingsein — mit Personsein
bezeichnen. Dinge sind und bleiben — was wir immer mit ihnen machen — stets
noch, was sie sind: Dinge. Wir aber werden und sind je noch das, als was wir uns
verstehen: Wesen, die sich als zu verantwortlichem Personsein bestimmt erfahren,
diese Bestimmung erfiillen oder auch verfehlen konnen.

Im Innewerden dieser Moglichkeit unseres Subjektseins zum Personwerden und
des Verfehlenkonnens derselben erdffnen sich uns in der Subjekt-Objekt-Spaltung
unseres Bewusstseins und seiner Gegenstandswelt drei vollig neue Dimensionen:
die Dimension des Sinnes, die Dimension des sich als Sinn unseres Daseins offen-
barenden Seinsgeheimnisses und die Dimension der von uns als Gnade des Seins
zu realisierenden kulturell-religiosen Gemeinschaft. Diese drei erlésenden, heil-
bringenden Dimensionen des beschriebenen Selbstverstindnisses haben wir nun
noch zu entfalten:

Zunichst, was den Sinnbegriff betrifft: Mit Sinn haben wir es schon im denken-
den Erkennen der Gegenstindlichkeit unserer Erfahrungs- und Bewusstseinswelt
zu tun. Um deren Inhalte unterscheiden und miteinander in Verbindung bringen
zu konnen, verwenden wir Begriffe als deren Bezeichnungen. Diese Begriffe sind



F. Buri, Bedeutung des Sein-Sinn-Problems fiir interkulturelles Verstehen 287

nicht die in ihnen gemeinte Wirklichkeit, sondern sie sind nur deren Bezeichnung.
Die Begriffe haben Zeichenfunktion. Darin besteht ihre Bedeutung. Zweck und
Ziel ihrer Verwendung ist die moglichst eindeutige, immer nur anndhernde Ge-
winnung eindeutiger Bezeichnungen und die Konstruktionen eines Bedeutungs-
zusammenhangs, innerhalb dessen Urteile auf Richtigkeit Anspruch erheben und
daraufhin in ihrem logischen Zusammenhang und an der sich kundgebenden Wirk-
lichkeit gepriift werden kénnen.

Bei Verwendung dieser logischen Begrifflichkeit zeigen sich uns aber in der
darin gemeinten Erfahrungswirklichkeit objektiv feststellbare Sinnwiderspriiche
in der Gestalt von in sich gegensiatzlichen Sachverhalten und einander entgegen-
wirkenden Geschehensabldufen. Einerseits stellen wir unabhingig von unserer Ein-
schitzung derselben bestehende sinnvolle Ordnung und ebensolches Zusammen-
wirken verschiedener Krifte fest, und anderseits ebenso ein Gegeneinanderwirken
dieser Krifte, durch das ihre Harmonie gestort oder sogar zerstort wird. Was in
einer Beziehung als sinnvoll erscheint, erweist sich in einer anderen als sinnwidrig.
A-Teleologie steht gegen Teleologie. Gerade am Vorhandensein von Sinn in Natur
und Geschichte lidsst sich — daran gemessen — auch Sinnwidriges feststellen. Das
Sinnrdtsel wird dadurch nicht geringer, dass unserer Beurteilung stets nur ein be-
grenzter Ausschnitt des Ganzen zur Verfiigung steht, sondern durch diese Begrenzt-
heit fiir uns noch umso undurchdringlicher. Wie wir staunend vor dem Geheimnis
des Seins stehen, so erfiillt uns ein Schaudern vor dem Sinnrétsel, als das es sich
unserem endlichen Geist darstellt.

Aber nun kommt zu diesem, mit Hilfe des Sinnbegriffs — als in diesem gemein-
ten Sachverhalt von Seiendem - feststellbaren, relativen Sinnritsel des Seinsge-
heimnisses noch das Sinnrétsel in seiner unbedingten Gestalt, in der wir es mit
ihm in unserem Selbstverstindnis zu tun bekommen. Mit unserem Dasein in der
Welt sind wir nicht nur in deren fiir unser Erkennen relative Sinnritsel verfloch-
ten, sondern erfahren uns, durch die Moglichkeit des Verfehlens unserer Bestim-
mung zu verantwortlichem Personsein, auch der Gefahr eines unbedingten Sinn-
verlustes ausgesetzt. Wohl rithrt diese Gefahr auch davon her, dass wir ohne un-
seren Willen in die einander entgegenstehenden Sinnrichtungen von Natur und
Geschichte hineingestellt sind, unter deren Einwirkungen wir stehen. Aber wir
wiirden unser Selbstsein, dessen wir als unsere Bestimmung innewerden konnen,
preisgeben, wenn wir deren Verfehlen der Umwelt zuschreiben, und es nicht als
unsere Schuld anerkennen und auf uns nehmen wiirden. In dieser Mdglichkeit ei-
nes selbstverschuldeten absoluten Sinnverlustes, fiir den wir die Schuld nicht von
der Unbedingtheit unseres jeweiligen Uns-entscheidens auf relative Ursachen weg-
schieben konnen, die wir dadurch vielmehr nur besiegeln wiirden, haben wir es
mit der unheimlichsten Erscheinung des Sinnritsels des Seinsgeheimnisses zu tun
— aber darin zugleich auch mit der Mdglichkeit als Sinn unseres Daseins.

In der Erfahrung des Sinnritsels des Seinsgeheimnisses in seiner abgriindigsten
Gestalt als Sinnverlust durch das Verfehlen unserer Bestimmung zum Selbstsein
kann gerade der Umschlag in die Offenbarung des Seinsgeheimnisses als Sinn un-
seres Daseins erfolgen.



288 F. Buri, Bedeutung des Sein-Sinn-Problems fiir interkulturelles Verstehen

Auch diese zweite der drei Dimensionen ist in sich dreigeteilt. Sie er6ffnet sich
uns — erstens — wenn wir der schuldhaften Verfehlung unserer Bestimmung zu
personhaftem Verantwortlichsein innewerden, entfaltet sich — zweitens — in der als
solche nicht mehr schuldhaften, sondern die Verfehlung aufhebenden Ubernahme
des Schuldiggewordenseins und stiitzt sich — drittens — darauf, dass uns zur Reali-
sierung der siihnenden Kompensation fiir das Verfehlte Raum und Zeit zur Ver-
fiigung gestellt werden. Weder die Einsicht in unsere Verfehlung, noch die Kraft
zur Ubernahme der Schuld, noch die Gelegenheit zur Siihne stehen in unserer
Macht und Verfiigbarkeit. Wenn sie uns zuteil werden, so ist dies ein Wunder der
Huld und Gnade des Seins, die uns in Anbetracht des Abgrundes, in den wir ohne
sie zu versinken drohen, wie eine creatio ex nihilo erscheint.

So umfassend diese Erfahrung fiir unser ganzes Dasein ist, und so sehr sich
darin fiir uns das Geheimnis des Seins und seines Sinnritsels lichtet, so wenig
handelt es sich darin um ein universales Geschehen, durch das jenes Geheimnis
des Seins und das Ritsel seines Sinnes vollig aufgehoben wiirden. Weder ist das
Sein lauter Heil und Gnade, noch sind damit alle seine Rétsel geldst. Das Selbst-
werden ist wie das Auftauchen einer Insel aus dem Ozean des Seienden, und die-
jenigen, welche sich auf diese Insel gerettet haben, blicken anders zum Himmel
empor und auf das Meer hinaus, als sie dies taten, als die Wogen sie zu verschlin-
gen drohten. Ohne Bild gesprochen: Wenn wir unsere Identitdt gefunden haben,
so haben wir eine Beziehung zur Transzendenz gefunden, die eine andere ist als
diejenige, die sich uns beim blossen Betrachten der Dingwelt um uns und in uns
ergibt.

In der Bildersprache unserer Wundergeschichte fortfahrend, konnte man aber
auch sagen: Es ist nicht nur eine Insel, die, wie wir dies angenommen haben, aus
dem Meer auftaucht, sondern es sind deren viele, und auf allen befinden sich Men-
schen, die zusehen, wie die Inseln sich ausdehnen, sich niher riicken und schliess-
lich ein neues Festland bilden, das die Schiffbriichigen nun zu besiedeln und zu
kultivieren beginnen und iiber der Kultur den Kult der Gétter nicht vergessen, die
ihnen solches haben zuteil werden lassen — wie dies in alten Mythen geschildert
wird. Damit aber hat sich uns die dritte Dimension des heilbringenden Selbstver-
stdndnisses eroffnet, die darin besteht, dass Menschen sich zu einer kulturschaffen-
den, religits begriindeten Gemeinschaft zusammenfinden.

Wiederum realistisch und ohne Bild gesprochen, heisst das: Es ist unsere Be-
stimmung, unser raumzeitliches Dasein in der Welt und dessen Gegebenheiten so
zu verwenden und zu ordnen, dass diese Verwendung und Ordnung unserem Selbst-
werden dient, wobei dieses verantwortliche Personsein — im Masse, in dem es sich
realisiert — sich als Quelle der mit dem Fortschreiten der Kultur nétig werdenden
neuen Normierungen des menschlichen Zusammenlebens erweist. Als Grundnorm
dieser Normierungen aber hat zu gelten, dass das Selbstsein, das wir fiir uns in
Anspruch nehmen, nicht weniger auch allen anderen daraufhin ansprechbaren
Wesen, und das heisst in erster Linie dem Mitmenschen, zuzubilligen ist.

Es wire eine Illusion, wenn wir meinen sollten, dass mit dieser Grundregel der
Humanitét, die wir damit aus unserem denkenden Bewusstsein und dessen Ver-



F. Buri, Bedeutung des Sein-Sinn-Problems fiir interkulturelles Verstehen 289

tiefung in ein auf seine Transzendenz bezogenes Selbstverstindnis gewonnen ha-
ben, alle Probleme des Seins und des Sinnes unseres Daseins gelost wiren oder
gelost werden konnten. Das Sinnritsel des Seinsgeheimnisses besteht weiter, und
was uns als Sinn unseres Daseins aufgeht und realisierbar ist, das stellt innerhalb
dieser geheimnisvollen rétselhaften Welt je nur ein verschwindend kleines Teilchen
dar, das nur auf diesem Hintergrund leuchtet, aber dies umso heller, je dunkler
jener ist. Kein Gestirn vermag das ganze Universum zu erleuchten. Schon an un-
serem Nachthimmel erscheint ein Stern bloss als ein Piinktlein, das aber geniigt,
um uns daran zu orientieren. Anders als so kénnen wir uns auch nicht auf unsere
Bestimmung zum Selbstsein berufen. Wenn wir sie mit dem Sein alles Seienden in
der Weise in Verbindung bringen wollten, dass wir sie aus diesem herleiten oder
mit ihr das Universum meinen erleuchten zu konnen, so wiirde sie im Dunkel des
Sinnritsels des Universums verschwinden. Lassen wir uns dagegen von ihr auf
dem Stiicklein Erdenweg leiten, den wir zusammen zuriickzulegen haben, dann
konnte sie fiir uns zu dem Stern werden, der uns — und wie einstmals auch «weise
Mainner aus dem Morgenland» — zu der Krippe filhren konnte, in der — nicht bloss
einmal in Bethlehem, sondern iiberall und jederzeit — der Heiland der Welt ge-
boren wird.

*

Damit stehen wir nach einem weiten Weg durch vielleicht vielen ungewohnte
Gefilde wieder bei dem Schema der drei verschiedenen Welt- und Lebensanschau-
ungstypen, das wir im ersten Teil unserer Ausfiihrungen aufgestellt haben. Wenn
wir uns dessen drei Fragestellungen nach dem Sein, dem Sinn des Seins und dem
Sinn unseres Daseins in Erinnerung rufen und sie mit den Stationen des Denk-
weges vergleichen, den wir nunmehr zuriickgelegt haben, so wird man uns wohl
kaum den Vorwurf machen koénnen, dass wir auf diesem Weg Allotria, Anders-
artiges, getrieben hatten. Es waren im Gegenteil die gleichen Probleme, denen wir
dort begegneten, und die uns hier beschiftigten. Die Parallelitét liegt auf der Hand
— aber auch der Unterschied, im ganzen wie im einzelnen.

Was die Gesamtstruktur betrifft, so besteht der Unterschied unseres Denkweges
zu den in jenem Schema reprisentierten darin, dass sowohl in den monistischen
und dualistischen Systemen als auch in dem sie ablehnenden dritten Typus der
Sinn — oder auch die Sinnlosigkeit — des Daseins in unmittelbarem Zusammen-
hang mit dem Sinn des Seins schlechthin gesehen wird — sei’s dass jener aus die-
sem abgeleitet, sei’s dass dieser gemaiss jenem konstruiert wird —, wihrend nach
unseren Uberlegungen der Sinn des Daseins in keiner Weise mit dem Sinn des
Seins in Ubereinstimmung gebracht werden kann — zumal das Sein fiir uns ein Ge-
heimnis und sein Sinn ein Rétsel bleiben —, sondern eine besondere Offenbarung
des Seinsgeheimnisses darstellt, die uns nur eine partikulare Losung seines Sinn-
ritsels ermoglicht, aber als eine von uns in unserem Verhalten zu bewiltigende
Aufgabe, fiir deren Erfiillung wir jedoch auf die Gnade des Seins angewiesen sind.

Dieser Unterschied in der Grundstruktur liesse sich an allen einzelnen in den
drei Typen zusammengefassten Positionen bis ins kleinste Detail hinein aufzeigen.



290 F. Buri, Bedeutung des Sein-Sinn-Problems fiir interkulturelles V erstehen

Wir miissen uns hier mit einigen Hinweisen in Stichwortart begniigen. Der moni-
stischen und dualistischen Seinsmethaphysik und deren positivistischen Verwer-
fung stellen wir gegeniiber das Geheimnis des Seins, das fiir begriffliches Denken
ein Nichts ist. Anstelle von Sinnharmonie und dualistischem Pessimismus, der im
dritten Typus zu einem Nihilismus werden kann, reden wir von dem Sinnritsel
des Seinsgeheimnisses. Wihrend sich aus der Sinnharmonie der monistischen Me-
taphysik sowohl mystisches Stillehalten wie Fortschrittsgldubigkeit, in der duali-
stischen sowohl Heilsgeschichte wie Weltflucht, und aus der Ablehnung der Grund-
lage beider Typen sowohl Mitleid als Ubermenschentum als Sinn des Daseins er-
geben, sehen wir diesen in der Verwirklichung personaler Gemeinschaft.

Aber trotz dieser andersartigen Stellungnahme im ganzen wie im einzelnen
wiirden wir weder die Grundstruktur jener drei Typen noch ihre verschiedenen
Positionen auf den drei Ebenen einfach verwerfen. Schon in der Art, wie sie sich
in ihrer Grundposition beziiglich des Verhiltnisses von Sinn des Seins und Sinn
des Daseins gegenseitig widerlegen, bilden sie eine Rechtfertigung unserer Grund-
these von der besonderen Sinnoffenbarung des Seinsgeheimnisses im Selbstver-
stindnis von verantwortlichem Personsein und spielen in dessen Diskussion eine
entsprechende Rolle. Aber auch in den einzelnen Positionen des Monismus, Dualis-
mus und Positivismus finden sich Aussagen, die sich ebenfalls — allerdings besser —
aus unserer Grundeinstellung ableiten liessen, wie denn diese Positionen sich auch
nicht ohne weiteres je einem Typ zuweisen lassen, sondern z. T. in dem einen wie
im andern — wenn auch mit verschiedener Begriindung — auftreten. Aufs Ganze
gesehen bildet das Schema der drei Typen eine differenzierte Darstellung der Sein-
Sinn-Problematik, die als solche zum Wesen des menschlichen Selbstverstdndnisses
gehort und iiber die Grenzen geschichtlich gewordener Kulturen und Religionen
hinausgeht. Auf dem Hintergrund dieser Problematik wird die Nichtselbstver-
stindlichkeit der von uns vertretenen Losung erst recht deutlich, deren Wahrheit
nur im Vollzug des Selbstverstindnisses sich ereignet, weil sie etwas anderes ist
als eine allgemein beweisbare Richtigkeit.

Wahrheit fiir Selbstverstindnis, die wir im Unterschied zu Wissbarkeit — um
des besonderen Transzendenzbezuges des Selbstverstindnisses willen — als Glau-
ben bezeichnen, ldsst sich nicht in der Gegensténdlichkeit begrifflichen Denkens
zum Ausdruck bringen, sondern nur in Symbolen als Gegenstdndlichkeiten, die
im Vollzug des mit ihnen operierenden Denkens iiber sich hinausweisen und an
einen entsprechenden Nachvollzug in ihrem Verstehen appellieren. Gerade fiir
unsere metaphysische und dann auch ethisch bedeutsame Grundsicht der beson-
deren Offenbarung des Seinsgeheimnisses im Selbstverstdndnis verantwortlichen
Personseins in Gemeinschaft als Sinn des Daseins gibt es solche Symbole nicht nur
in der biblisch-christlichen Religion, sondern auch in den anderen in unseren drei
Typen zusammengefassten religiosen und areligiosen Weltanschauungen und Kul-
turauffassungen. Es ist die Fiille der gottlich-menschlichen Mittlergestalten, an die
wir dabei vor allem denken.

Als Beispiele dafiir seien erwédhnt: aus der biblisch-christlichen Heilsgeschichts-
vorstellung der messianisch-eschatologische Christus, der die Wende der Aonen



F. Buri, Bedeutung des Sein-Sinn-Problems fiir interkulturelles Verstehen 291

bringen soll; aus der indischen Religionswelt der I§vara, in dem das iiberseiende
Absolute der brahmanischen Spekulation zur Verkorperung der hinduistischen
Bhaktifrommigkeit wird; aus dem Buddhismus des Mahayana die Bodhisattvas,
die auf das Nirwana verzichten aus Mitleid mit den noch nicht um den Heilsweg
Wissenden oder ihnen in der Gestalt Amidas — wie der erhohte Christus — ihre
Verdienste zur Verfiigung stellen; und schliesslich — und warum auch nicht? -
Nietzsches Ubermensch, der Erlosung findet im Ja-sagen-konnen zur ewigen Wie-
derkehr — um nur diese wenigen zu nennen.

Alle diese Mittlergestalten haben ihre Vorziige und ihre Mingel — teils von
ihrem Ursprung her, teils im Zusammenhang mit dem, was sie in ihrer Geschichte
geworden sind — die darzulegen und zu erortern hier zu weit fithren wiirde, zumal
man dann auch auf die mythologisch-spekulativen Um- und Weiterbildungen ein-
treten miisste, die sie im Verlauf der Geschichte erfahren haben — teils mit der
Absicht, ihnen anhaftende Schwierigkeiten zu beheben, teils auch als Ursachen
neuer Probleme.

Als ein grosses — vielleicht das grosste — Beispiel einer solchen wandlungsrei-
chen Geschichte einer Mittlerfigur sei an die Christusgestalt erinnert, die in der
Bibel sowohl als der Drachentoter wie als das gottliche Kind erscheint, sich aus
dem Spross aus Davidstamm in den himmlischen Menschensohn verwandelt, in
dessen Apokalyptik Jesus seine Sendung verstanden hat, um dann selber zur Gott-
heit erhoben und der heiligen Dreieinigkeit eingefiigt zu werden, was Anlass zu
der Zwei-Naturen-Christologie gab, aus der dann in der Neuzeit der sogenannte
historische Jesus zuriickgewonnen wurde, den man in unserer Zeit erst noch zu
entmythologisieren fiir notig fand, wozu Nietzsche schon vorweg sein Requiem
des toten Gottes angestimmt hat.

Dazu wiren aus der Geschichte der Religionen ebensoviele Beispiele von Ana-
logien wie von wesentlichen Unterschieden anzufiihren. So belastend ihre histori-
schen Urspriinge und ihre Geschichte fiir diese Mittlerfiguren sind, so ist es doch
auch nicht angezeigt, sie daraus herauszunehmen und sie in einen abstrakt ideellen
oder phantastisch mythologischen Synkretismus ineinanderfliessen und sich ver-
mischen zu lassen. In einer solchen Universalreligion konnte der Verlust leicht
grosser als der Gewinn sein — ganz abgesehen davon, dass wir uns «in diirftiger
Zeit» der «Abwesenheit des Gottes» wohl darauf einrichten miissen, ohne die alten
Mythen zu leben — was freilich ein Verlust wédre — oder uns ihrer doch nicht an-
ders denn als Symbole unseres Selbstverstindnisses zu bedienen — was hinwiederum
ein Gewinn wire.

Mit dieser hermeneutischen Anweisung mochte ich meine Darlegungen iiber
die Bedeutung des Sein-Sinnproblems fiir das interkulturelle religiose Verstehen
schliessen, nicht ohne jedoch zu bekennen, dass ich mich darin — wie die Sach-
verstdndigen es wohl bemerkt haben — vom Anfang bis zum Schluss in einem stillen
aber intensiven Gespriach mit meinem langjdhrigen Freunde Raimondo Panikkar
befunden habe, dem ich damit fiir viele Anregungen, die ich von ihm empfangen
habe, meine tiefe Dankbarkeit und Verbundenheit bezeugt haben méchte.

Fritz Buri, Basel



	Die Bedeutung des Sein-Sinn-Problems für interkulturelles religiöses Verstehen

