Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 34 (1978)

Heft: 5

Artikel: Die Vorstellung des Namens Gottes im Dekalog als Begriindung einer
Ethik der Freiheit

Autor: Mili Lochmann, Jan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-879033

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-879033
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 34 Heft 5 September/Oktober 1978

Die Vorstellung des Namens Gottes im Dekalog

als Begriindung einer Ethik der Freiheit?

Das Verstindnis des Dekalogs als der magna charta biblischer Freiheit kommt
an keinem anderen Ort klarer zum Ausdruck als in seinem ersten Satz: «Ich bin
Jahwe, dein Gott, der ich dich aus dem Lande Agypten, aus dem Sklavenhause,
herausgefiihrt habe» (Ex. 20, 2). In herkdmmlichen Auslegungen kommt dieser
Satz meistens zu kurz, wird als ein blosser Rahmensatz betrachtet, der das Eigent-
liche, die Gebote, bloss begleitet. Meinem Verstehen nach handelt es sich in diesen
Worten um wesentlich mehr. Verstindnis oder Missverstidndnis des Dekalogs hidngt
im Ganzen und im Einzelnen aufs engste mit dem Verstdndnis seiner Priambel
zusammen. Verfehlt man hier den Weg, verpasst man diesen «Einstieg», so bewegt
man sich von Anfang an in einer Richtung, die auch das Verstdndnis der einzelnen
Gebote schwer gefihrdet, wenn nicht gar unmdglich macht.

Konkret: an diesem Vor-Satz entscheidet sich ein «evangelisches» oder ein
«legalistisch-moralistisches» Verstdndnis der Gebote. Hier wird ein «Vorzeichen
vor die Klammer» gesetzt, in der dann alle anderen Weisungen erscheinen. Ob ein
«Plus» oder «Minus» gesetzt wird, das macht einen wesentlichen Unterschied aus.

Um was fiir ein «Vorzeichen» handelt es sich? Um die Vor-Stellung des Na-
mens Gottes. Das Wesentliche ist in der Verbindung des Namens Jahwe mit dem
Ereignis des Exodus, in der Verbindung Gottes mit der heilsgeschichtlichen Be-
freiung des Volkes, zu suchen. Mit der Vorstellung des Namens Gottes wird der
Dekalog eroffnet. «Ich bin Jahwe, dein Gott.» Und der Name dieses Gottes wird
gleich definiert: «der ich dich aus dem Lande Agypten, dem Sklavenhause, heraus-
gefiihrt habe». In dieser Verbindung zwischen Gott und Befreiung, zwischen Frei-
heit des Volkes und Gott, erhellt der Einleitungssatz den Ursprung, das Fundament,
und zugleich die bestimmende Intention des Dekalogs: das A und O der Gebote
Gottes — ja, jeder biblisch-christlichen Ethik. Diesen konstitutiven Aspekten des
Leitsatzes mdchte ich im Folgenden nachgehen.

1.

Dass die Begriindung und der Weg einer realen Ethik mit einem Paukenschlag
geschichtlicher Befreiung erschlossen werden konnten, das leuchtet heute vielen
ein.

1 Hendrik van Oyen zum 80. Geburtstag, am 24. Okt. 1978.



258 J. M. Lochman, Die Vorstellung des Namens Goites im Dekalog

Dies ist doch geradezu der Grundsatz marxistischer Gesellschaftstheorie und
Ethik: Vorstosse und Initiativen zum menschenwiirdigen und wirklich verantwort-
lichen Leben geschehen in revolutiondrer Praxis, letzten Endes im Durchbruch der
Revolution. Dass jedoch diese Vorstdsse und Initiativen etwas mit Gott zu tun
hitten, wird hier umso eindeutiger bestritten. Der junge Karl Marx formulierte
geradezu apodiktisch: «Ein Wesen gibt sich erst als selbstdndiges, sobald es auf
eigenen Fiissen steht, und es steht erst auf eigenen Fiissen, sobald es sein Dasein
sich selbst verdankt. Ein Mensch, der von der Gnade eines anderen lebt, betrachtet
sich als abhédngiges Wesen. Ich lebe aber vollstindig von der Gnade eines anderen,
wenn ich ihm nicht nur die Unterhaltung meines Lebens verdanke, sondern wenn
er noch ausserdem mein Leben geschaffen hat, wenn es nicht meine eigene Schip-
fung ist» (Die Friihschriften, hrsg. von S. Landshut, S. 246). Mit diesem den Men-
schen entmiindigenden Wesen ist bei Marx der biblische Schopfer- und Erlosergott
gemeint. Es ist fiir ihn folgerichtig die Forderung der menschlichen Freiheit, dass
dieser Gott abgeschafft wird. Solange ich an ihn glaube, stehe ich nicht auf meinen
eigenen Fiissen, bin also nicht wirklich emanzipiert, ja ich bin nicht «wesenhaft»
Mensch.

Diese Kritik von Marx, diese programmatische Kontraposition der Frage nach
Befreiung und Frage nach Gott, hat unbestreitbar ihre starke und berechtigte Seite.
Wie oft wurde nicht — auch in der Kirchengeschichte (von der allgemeinen Reli-
gionsgeschichte nicht zu sprechen) — ein ausgesprochen despotischer Gottesbegriff
geprégt und also der Gottes- oder Gotterglaube gegen Freiheitsinteressen der Men-
schen ins Feld gefiihrt. Fast mochte man in dieser Richtung eher von der «Regel»
als von der «Ausnahme» kirchlich-theologischer Strategie sprechen. Im Blick auf
die Praxis der Dogmen- und Kirchengeschichte greift also die Marxsche Kritik
nicht in die Luft. Und doch muss man ihr widersprechen dort, wo sie — wie sie es
tatsdchlich tut — mit ihrem Verdikt die biblische Botschaft, den biblischen Gottes-
begriff und -glauben fassen und erledigen will. Hier wird Wesentliches iibersehen
und vorzeitig aufgegeben.

Denn im biblischen Gottes- und Glaubensverstédndnis ist dies anders. Hier wer-
den die von Marx mit Recht betonte Befreiung des Menschen, seine «Wesenhaftig-
keit», und folgerichtig auch der grundsitzliche Protest gegen alles, was ihn ent-
miindigt und verknechtet, keineswegs geringgeschitzt oder gar abgelehnt, sondern
erst recht begriindet und bekraftigt. Sie werden als das Anliegen bekannt, in dem
sich die Geschichte des Menschen mit der Heilsgeschichte Gottes treffen, als die
letzte Intention des Bundes, zugleich das Herz der biblischen Verheissung (des
Evangeliums) und der Weisung der Gebote (des Gesetzes): also als ein nicht bloss
bedingtes, sondern unbedingtes Anliegen.

Die Einleitung zum Dekalog, zum ersten und hochsten Gebot, zeigt jedenfalls
in dieser Richtung: «Ich bin Jahwe, dein Gott, der ich dich aus dem Lande Agyp-
ten, aus dem Sklavenhause, herausgefiihrt habe.» In ihrer Sicht geh6ren Gott und
Befreiung untrennbar zusammen.

Sind das blosse Thesen und fromme Postulate? Ich glaube, es handelt sich um
viel mehr. Ich denke an das alttestamentliche Exodusgeschehen selbst. Dies war



J. M. Lochman, Die Vorstellung des Namens Gottes im Dekalog 259

ohne Zweifel — so schwer es auch sein kann, die historischen Konturen zu fassen —
ein realer Durchbruch und eine reale Basis fiir immer neue Initiativen in der Ge-
schichte Israels. Ich denke an die neutestamentliche Parallele zum Exodus: an die
Osterereignisse Christi. Die Auferstehung Jesu war von Anfang an als ein neuer,
universaler Exodus verstanden, die endgiiltige Identifikation Gottes mit dem Ziel
menschlicher Befreiung, was dann von den Zeugen nicht bloss gepredigt, sondern
gleich auch praktiziert wurde: die christliche Mission. Dieser unvergleichliche Auf-
bruch in die «ganze Welt hinein» war eine vielschichtige «Freiheitsinitiative», die
die Welt verdndert hat. Und ich denke, trotz all den Riickschldgen, an die ent-
sprechenden Initiativen der Kirchengeschichte, zwar vielleicht tatsdchlich eher
Ausnahmen als Regel, aber Ausnahmen, die die urspriingliche, authentische Regel
des biblischen Erbes immer wieder erschlossen und in Kraft setzten. Ubrigens gibt
es in unserer Gegenwart manche Marxisten, die fiir diese Kraft des biblischen
Glaubens, fiir diese einmalige «Eigenschaft» des biblischen Gottesnamens eine er-
staunliche Offenheit zeigen: «Mit Zeus, Jupiter, Marduk, Ptah, gar Vitzliputzli
hitte Thomas Miinzer das nicht geschafft, was er mit dem Auszug aus Agypten
und dem gar nicht so sanften Jesus von Nazareth zu lauten anfing» (E. Bloch,
Atheismus im Christentum, S. 22). Hier sieht ein Atheist viel besser als manche
Kirchenleute und Theologen, worum es in der Bibel — und im Dekalog! — in der
Vorstellung des Namens Gottes geht: um «Einlduten» der Freiheitsgeschichte Got-
tes — und des Menschen.

2.

Was bedeutet dieses «FEinlduten der Freiheit», die Perspektive des ersten Ge-
botes, fiir menschliches Leben, fiir unsere «condition humaine»? Was dndert sich
fiir uns in der Erinnerung an den Namen Gott in dieser Perspektive? Ich mochte
auf drei wesentliche Elemente hinweisen, auf drei Initiativen der Befreiung, die
mit der biblischen Verbindung zwischen Gott und Freiheit erschlossen worden
sind und erschlossen werden kénnen. Man konnte sie mit drei Stichworten ange-
ben: Entmythologisierung der Natur, Entfatalisierung der Geschichte und Ent-
machtung des Todes. Dazu einige Bemerkungen:

a) Mit dem biblischen Namen Gott ist das Prddikat «Schopfer» aufs engste
verbunden. Auch iibrigens im Sinne des Exodusgeschehens. Es gibt alttestament-
liche Forscher, die behaupten, dass der alttestamentliche Schopfungsglaube aus
dem Exodusereignis geboren wurde. Fiir die dltesten Zeugen héingt Befreiung aus
dem Land Agypten mit dem Glauben an die Schdpfungstat Jahwes zusammen. Nun
bedeutet der Glaube an den Schopfer, dass der Mensch kein bloss kosmisches We-
sen ist. Wohlverstanden: er ist auch dies. Er gehort zur Schopfung, ist von den
Naturprozessen abhingig, ist auch ein Stiick Natur. Aber er geht in diesen Natur-
prozessen, in diesen Abhingigkeiten, in seinen Querverbindungen zur Natur nicht
auf. Er ist — in seiner natiirlichen Bedingung — ein Geschopf Gottes. Sein Leben
hat eine Dimension, die mit dem Horizonte des Geschaffenen nie restlos umfasst



260 J. M. Lochman, Die Vorstellung des Namens Gottes im Dekalog

und umschrieben werden kann. Er ist ein «zweidimensionales Wesen», steht in
einer Beziehung («im Bunde»), die die «horizontalen Bedingungen» transzendiert
und aus seinem biologisch, physiologisch, kosmologisch noch so bedingten Leben
eine unbedingte, einmalige, unverwechselbare Existenz schafft. Das heisst aber
auch: die Natur, die realen Bedingungen unseres irdischen Lebenslaufes sind nicht
als dessen absolute Determinationen zu verstehen, hinzunehmen oder gar zu ver-
ehren. Die «Gottlichkeit» der Natur, die Absolutheit der kosmischen Krifte wird
in diesem Schopfungsglauben durchbrochen: Welt ist Welt, keineswegs Gott. Sie
darf und sie soll «entmythologisiert werden»: als Schopfung betrachtet, gestaltet
und verwaltet werden. Kein Zufall, dass gleich im ersten biblischen Schopfungsbe-
richt das «dominium (und zugleich: ‘ministerium’) terrae» mitbegriindet ist
(Gen. 1, 28). So werden mit dem biblischen Namen Gott fiir den Menschen in be-
zug auf die Natur ein kritischer Abstand, ein Mandat zur Gestaltung und darin
ein wesentliches Stiick Freiheit gewonnen.

b) Direkter noch ist in der Perspektive des ersten Dekalogsatzes der biblische
Name Gott mit der Geschichte verbunden. Wir haben darauf bereits wiederholt
hingewiesen — verstdndlicherweise, denn gerade diese Verbindung wird in der Ein-
leitung zentral ausgesagt: der befreiende Exodus aus Agypten war ein geschicht-
liches Ereignis. Gott «stellt sich vor» im Akt der Befreiungsgeschichte. Das bedeu-
tet fiir den Menschen in der Geschichte: Er ist kein hoffnungsloser Knecht, kein
blosses «Objekt» der Geschichte.

Wohl sind wir geschichtlich bedingt, im Netz geschichtlicher Ereignisse und
Verhiltnisse eingespannt. Wir fangen unser Leben nicht «ab ovo» an, sondern
finden eine vorgeprigte geschichtliche Situation vor: die unseres Volkes, unserer
Klasse, unserer Kirche und Familie. Fiir das Leben werden dadurch mannigfach
«Weichen gestellt». Die Midchte der Geschichte verfiigen {iber uns. Und es gibt
ausgesprochene Sackgassen und «Sklavenhduser» in unserem gemeinschaftlichen
und personlichen Geschick. Kein Wunder, dass so viele denkende Menschen ge-
rade an der Geschichte verzweifeln, jede Verbindung zwischen Sinn und Geschich-
te (und viel mehr noch: zwischen Gott und Geschichte) leugnen.

Die Bibel tut dies nicht — und der Vorsatz zum Dekalog ist ein sprechender Be-
weis dafiir. Biblische Zeugen orientieren sich an der Erfahrung des Exodus — und
deuten daher unsere Situation angesichts der Sackgassen der Geschichte. Gott hat
sich der Menschen — und zwar gerade: der hoffnungslos versklavten Menschen —
angenommen. Es gibt also in diesem Namen, im Blick auf Jahwe, deinen Gott, der
das Volk Israel aus Agypten, dem Sklavenhause, herausgefiihrt hat (und wir miis-
sen auch hier neutestamentlich fortfahren: im Blick auf Gott, der sich mit uns in
der Geschichte Jesu von Nazareth, in der Ostergeschichte Christi solidarisiert hat),
kein unwiderrufliches «Sklavenhaus», keine endgiiltige Sackgasse, kein letztgiilti-
ges Fatum mehr. Der biblische Gottesglaube «entmachtet» die «Macht des (blin-
den) Schicksals»: er entfatalisiert die Geschichte, auch und vor allem: mein Ge-
schick in der Geschichte.

c) Die Verbindung des Namens Gottes mit der Freiheitsgeschichte im Dekalog
verdndert noch an einem letzten, entscheidenden Punkt unsere Situation: ange-



J. M. Lochman, Die Vorstellung des Namens Gottes im Dekalog 261

sichts der Todesfrage. Hier ist der schwerwiegendste «Gegenschlag» gegen jede
«Befreiungsgeschichte»; hier hort jeder Traum — und jedes Engagement — der
Freiheit endgiiltig auf. Der Tod ist die «schlechthinnige Antiutopie»: der Schluss-
punkt in jedem Sinne — vor allem und pointiert: im Sinne der Freiheit. An keinem
anderen Ort wird die Ohnmacht des Eigenen und die Ubermacht des Fremden so
bitter klar wie angesichts des Todes. Wenn es ein «Sklavenhaus» gibt, so ist dies
das «Haus des Todes».

Dies ist iibrigens auch gerade in der Bibel hochst realistisch und ohne jede reli-
giose Verkldrung herausgearbeitet. Die schwersten Klagen im Alten Testament
beziehen sich auf diese Gefdhrdung des Menschseins, auch und gerade der sinn-
vollen menschlichen Existenz vor Gott. «Wer wird dich loben im Reich des To-
des» (Scheol), fragt der Psalmist ganz offen. Und der Apostel spricht nicht weniger
offen: «Ich elender Mensch! Wer wird mich erlosen von dem Leib dieses Todes?»
(Rom. 7, 25). Die Hirte dieser Knechtschaft wird keineswegs aufgeweicht. Keine
Unsterblichkeitsidee — in der Religions- und Philosophiegeschichte so oft und so
imponierend vorgefiihrt — entlastet den biblischen Menschen von dieser Biirde,
auch Jesus nicht. Es gibt in der Bibel keine selbstverstindliche Unsterblichkeit,
keine Idee von Unsterblichkeit quasi «etsi deus non daretur».

Es gibt allerdings die Botschaft von der Existenz — und mehr: von der Treue —
Gottes in der Situation des Todes. Auch dies gehort zur Perspektive der dekalogi-
schen «Vor-Stellung des Namens Gottes» vor die menschliche Frage nach der
wahren Freiheit. Das dgyptische Sklavenhaus meint sicher zundchst die konkrete
geschichtliche Versklavung des Volkes. Aber es war kein Zufall, dass bald gerade
dieses «Haus» zum Symbol der eschatologischen Versklavung und Bedrohung
wurde, des Todesreiches, der chaotischen Bedrohung der guten Schopfung Gottes.
So stiftete der Exodus bereits im Alten Testament Verheissung selbst dem Scheol
gegeniiber — scheu, undogmatisch, doch uniiberhorbar. Steht Gott hinter dem Frei-
heitsanliegen des Menschen, so darf man hoffen: die in ihm begriindete Befreiungs-
geschichte macht auf der Schwelle des Todes noch nicht halt.

Zentral und eindeutig wird diese Hoffnung in der Ostergeschichte Jesu verwirk-
licht und geoffenbart: die Auferstehung ist die Bekraftigung der Freiheit Gottes
und des Menschen in der Situation des Todes. Exodus patet — auch das letzte Skla-
venhaus muss seine Opfer freigeben. Der gleiche Apostel, der klagte: «Ich elender
Mensch» — und es war keine rhetorische Frage — kann in einem Atemzug sagen:
«Ich danke Gott durch Jesum Christum unseren Herrn» (Rom. 7,24 f.). Und er
begriindet diesen «Sprung» weder mit der Unzerstorbarkeit der menschlichen
Seele noch mit Potenzen der Natur oder der Geschichte, sondern eindeutig und
ausschliesslich mit dem Hinweis auf den Gott des Exodus, auf seine bei den Alten
und bei den Neuen bewiéhrte Treue.

Ich finde vor allem die folgenden Worte wegweisend — die ich zugleich im
Riickblick auf die beiden vorangehenden Punkte zusammenfassend zitieren will:
«Ich bin dessen gewiss, dass weder Tod noch Leben, weder Engel noch Gewalten,
weder Gegenwirtiges noch Zukiinftiges, weder Machte . . . noch irgend ein ande-
res Geschopf uns zu scheiden vermag von der Liebe Gottes, die in Christus Jesus



262 J. M. Lochman, Die Vorstellung des Namens Gottes im Dekalog

ist, unserm Herrn» (Rom. 8, 38). Ich sehe in diesen Worten das neutestamentliche
Pendant zu der Vorstellung des Namens Gottes im Dekalog. Es gibt keine anderen
Gotter neben diesem Gott. Auch die letzte irdische Macht, die Macht des Todes,
ist entmachtet. Die in diesem Namen begriindete Freiheit ist und bleibt zwar im
Leben und Tod gefihrdet und angefochten, im Ansturm der Gegenmaichte, kom-
promittiert durch stdndiges Versagen auf Grund unserer eigenmen Trigheit und
Vermessenheit. Sie ist deshalb nie in unserem «Besitz», in unserer selbstverstand-
lichen oder gar selbstherrlichen, noch schlimmer: selbstgerechten Verfiigung. Wir
sind immer nur Pilger und Anfinger in der Freiheitsgeschichte. Aber: begriindet
und gehalten im alten und neuen Bunde Gottes, der «dich aus dem Lande Agypten,
dem Sklavenhause, herausgefiihrt hat», bleibt sie, all den Riickschligen zum Trotz,
kein leerer Traum, kein Va-Banque-Spiel der kopflos einsetzenden Hasardeure.
Das Wagnis der Freiheit ist «gedeckt», in dem einen, bleibenden Namen. So ist
und bleibt die Freiheit unsere Verheissung im Leben und Tod.

3

Wir haben mit unseren Uberlegungen zum «Vor-Satz» des Dekalogs nur einige
Hinweise auf den Hintergrund und die Intention der Gebote gegeben. Sie kdnnten
weiter gefiihrt werden. Aber bereits aus den bisherigen Uberlegungen wurde hof-
fentlich klar: der einleitende Satz des Dekalogs ist keine feierliche Einleitung, von
welcher im Folgenden und Konkreteren abgesehen werden konnte. Das «Vorzei-
chen» vor der Klammer der Gebote hat eine wegweisende Bedeutung, die durch-
gehend giiltig bleibt — fiir die Gebote, aber auch im breiteren und umfassenden
Sinne: fiir den ganzen Bereich theologischer Ethik. Wie ist dies zu verstehen? Dazu
abschliessend drei Bemerkungen:

1. Die theologische Ethik ist keine freischwebende, aus sich und in sich beste-
hende Grosse. Im Lichte des Vorsatzes zum ersten Gebot ist sie nur als Antwort,
als Nachfolge zu verstehen. Die Ethik ist die Antwort des Glaubens — Versuch,
Konsequenzen zu ziehen, Wille zur entsprechenden Tat, eben Nach-Folge — wie
dies Dietrich Bonhoeffer der evangelischen Theologie mit Recht eingeschirft hat.
So hat Jesus seine «Ethik» verstanden: als Ruf in die Nachfolge. Und so wurde sie
auch in den apostolischen Briefen geboten — und zwar sowohl konkret (in Erinne-
rung an Wort und Vorbild Jesu) wie auch grundsitzlich, mit methodologischen
Konsequenzen: Der Imperativ der Briefe folgt dem Indikativ, das apostolische Ge-
setz dem apostolischen Evangelium. So wird die Perspektive des Dekalogs im
Neuen Testament aufgenommen und in christologischer Kldarung und Fiillung wei-
tergefiihrt.

Fiir christliche Ethik bedeutet dieser Anschluss an die Heilsgeschichte, an die Vor-Stellung
des Namens Gottes vor alle anderen Namen und Taten, an das Evangelium, dass sie sich nie
als eine Werk- und Leistungsethik verstehen kann. Dies ist die klassische Versuchung gerade
der Denker, die sonst mit Recht die Bedeutung der Ethik betonen. Sie tendieren dazu, die
ethische Tat als nicht bloss die rechte, sondern rechtfertigende aufzufassen. Der Weg zum



J. M. Lochman, Die Vorstellung des Namens Gottes im Dekalog 263

Heil wird praktisch angesetzt: in frommen Werken, oder in sidkular-revolutiondrer Tat. Man
denke an die grossen Namen der neueren Geschichte, an Kant und Marx, aber auch an die
alten Stromungen in der jiidischen Frommigkeit der Zeit Jesu oder der christlichen zur Zeit
der Reformation. Alle diese Namen und Bewegungen haben Beachtliches geleistet. Sie hielten
Gebote — auch die des Dekalogs — vorbildlich. An einer entscheidenden Einsicht der biblischen
Ethik gingen sie vorbei: Sie verabsolutierten den ethischen Weg, tendierten zum Legalismus
oder Moralismus, zur Uberschitzung der Leistung, oder mit einem klassischen theologischen
Begriff ausgedriickt: zur Werkgerechtigkeit. Sie verdunkelten darin die Privenienz der Gnade,
tendierten konsequenterweise zur «gnadenlosen», selbstgerechten Moralitét.

Von ihr ist die christliche Ethik eindeutig abzugrenzen. Sie erwichst nicht aus der Leistung
und Herrlichkeit der eigenen Tat. Sie ist die tétige Antwort auf die ihr erschlossene, geschenkte
Befreiung. Die rechte Tat soll dieser Befreiung entsprechen — als Entsprechung dem Heil,
nicht jedoch als dessen Konstitutierung. Darum bleibt auch Gnade das begleitende und be-
stimmende Element einer solchen Ethik: Gnade von Gott her, aber auch auf den Mitmenschen
hin. Vor allem aus diesem Grunde, in seiner Tendenz zur relativen Gnadenlosigkeit, bedeutet
Moralismus und Legalismus — so oft auch in christlichen Kreisen zu Hause — Gefédhrdung und
Kompromittierung evangelischer Ethik.

2. Wird Ethik als Antwort verstanden, so stellt sich gleich die Frage nach einer
ndheren Bestimmung dieser Antwort, nicht im Sinne der konkreten Weisungen
und Schritte, sondern im Sinne ihrer tragenden Einstellung und Ausrichtung. In
diesem Zusammenhang mdchte ich zundchst das Wort «Dankbarkeit»> erwéhnen
und betonen. Es spielt bekanntlich im Heidelberger Katechismus eine wichtige
Rolle. Dort wird der Dekalog im dritten, abschliessenden Teil behandelt, nachdem
im ersten Teil kurz «Von des Menschen Elend» und im zweiten ausfiihrlich «Von
des Menschen Erlosung» die Rede gewesen ist. Dieser dritte Teil — also die «Ethik»
des Katechismus — wird nun mit dem Titel versehen: «Von der Dankbarkeit». Mit
dieser Gliederung wird sicher etwas Wesentliches von der Intention des Dekalogs,
wie wir sie im Anschluss an den einleitenden Satz zu charakterisieren versuchten,
getroffen. Die Antwort auf die im Namen Jahwes, im Namen Jesu Christi, fiir uns
erschlossene Befreiungsgeschichte, die ihr entsprechende Wegweisung fiir Nach-
folge, ist die Antwort der Dankbarkeit. Die Betroffenheit des Glaubens ist primir
Betroffenheit im Danken, in Erkenntnis und Bekenntnis des Volkes Gottes, dass es
seine Freiheit und Hoffnung Gott verdankt.

Nun ist die mit «Dankbarkeit», «Danken», «Verdanken» bezeichnete Haltung eine missver-
standliche, umstrittene und heute auch recht unpopuldre. Erinnern wir uns an jene oben zi-
tierte Aussage von Karl Marx: Der Mensch sei nicht wirklich frei, nicht wesentlich Mensch,
solange er was verdanke. Tatsdchlich kann man nicht bestreiten: es gibt ein versklavendes und
entmiindigendes «Verdanken». Vor allem eine forcierte, von aussen erwartete und sanktionierte
Dankbarkeit ist hochst bedenklich, als Motivation zum ethischen Handeln geradezu kontra-
produktiv. Ich kannte in meiner Jugend einen Bettler, der Besuche in den unkirchlichen Hiu-
sern denen in bekannt kirchlichen entschieden vorzog, und zwar mit der folgenden Begriin-
dung: In den unkirchlichen wird Almosengeben wenigstens nicht von der Pflichtiibung frommer
Dankbarkeit abhéngig gemacht. Das muss uns zu denken geben: Es haben unsere Zeitgenossen
durchaus beachtenswerte Griinde, wenn ihnen das Wort Dankbarkeit verdichtig erscheint.
Ahnlich ist es iibrigens in ganz siikularen Kontexten. Es gab kaum eine wirksamere Methode,
den Menschen einen spontanen ethischen und politischen Einsatz zu verleiden, als ewige Auf-
rufe politischer Moralisten in den sozialistischen Lindern, man sollte aus Dankbarkeit fiir
dies oder anderes, was die Partei geleistet hatte, eine entsprechende Gegenleistung begeistert
vollbringen.



264 J. M. Lochman, Die Vorstellung des Namens Gottes im Dekalog

Dass jedoch freie Dankbarkeit eine schopferische Potenz darstellt und auch
ethische Energie freisetzt, ldsst sich trotz moglichem Missbrauch kaum bestreiten.
Sie prigt unbestreitbar die Atmosphére der biblischen Ethik auf ihren Hohepunk-
ten. Ich denke an das Alte Testament und an den Lobpreis des Gesetzes etwa im
119. Psalm: die empfangene Weisung ist kein «muss», sondern ein «ich darf», Er-
michtigung zur Nachfolge, Praxis des «Sich-Verdankens», Ethik der Gnade. Ge-
nau dies ist dann die Ethik des Neuen Testaments: Man denke nur an die Briefe,
an ihre Weisungen, aber auch an ihre typische Struktur: die apostolische Pardnese
folgt auf den Lobpreis der Gnade, auf das Zeugnis von der Ermoglichung der Frei-
heit, hat also den Charakter einer Verheissung, Ermunterung, Einladung zur be-
griindeten, frei-gestellten, «charismatischen» Praxis. Threm Geist ist nichts so weit
entfernt wie der Ungeist des Legalismus und Moralismus.

3. Besonders klar finde ich diesen Charakter der biblischen Ethik im folgenden
Wort des Apostels Paulus getroffen: «Fiir die Freiheit hat uns Christus freigemacht;
darum stehet fest und lasset euch nicht wieder unter ein Joch der Knechtschaft
bringen» (Gal. 5, 1). Dieses Wort wurde in der Hitze des wohl schirfsten Gefech-
tes geprigt, das Paulus in seinen Gemeinden und um sie zu fithren hatte: mit den
Legalisten, die das «befreite Volk» erneut in das «Sklavenhaus» der vergesetzlich-
ten Werkgerechtigkeit fithren wollten. Seine Weisung hat jedoch eine grundsitz-
liche Bedeutung und spricht die Grundvoraussetzung jeder christlichen Ethik aus:
Fiir die Freiheit hat uns Christus freigemacht. Ich sehe in diesem Satz die neu-
testamentliche Entsprechung zum Vorsatz des ersten Gebotes: Vor allem Denken
und Tun des Glaubens steht das Vorzeichen der geschenkten Befreiung, der Auf-
bruch der Sklavenhduser, die von Gott verheissene und verwirklichte Ermogli-
chung der Freiheit.

Das Evangelium geht also dem Gesetz voran. Die «Christlichkeit» — besser: die
biblische Orientierung — der Ethik entscheidet sich daran, dass diese «Reihen-
folge» (wie dies vor allem Karl Barth der neueren evangelischen Theologie ans
Herz gelegt hat) respektiert und durchgehalten wird.

Doch auch der andere Akzent muss gesetzt werden: Das «Gesetz» folgt dem
Evangelium. Es ist tatsdchlich, wie K. Barth formulierte, die «andere Gestalt» des
Evangeliums. Die «Ethik als Antwort» (P. Lehmann), als «Anwaltschaft des Gei-
stes» (H. van Oyen), die Antwort der Dankbarkeit kann-in nichts anderem beste-
hen als im Bewahren und Bewéhren der Freiheit, fiir welche uns Christus frei ge-
macht hat, oder alttestamentlich: Im Bewahren und Bewihren des Bundes, der in
der Freiheitsgeschichte des Exodus gestiftet wurde. Aber dieses Bewahren und
Bewihren der Freiheit ist ein «definierter», «profilierter», verbindlicher Weg. Die
Freiheit, fiir welche wir befreit sind, ist keine leere und verschwommene. Sie trigt
die «Charakterziige» Jesu Christi, oder alttestamentlich: Sie ist in den Geboten des
Dekalogs verbindlich markiert. Diesen Ziigen, diesen Markierungen nachzugehen
ist im Interesse unserer Freiheit. Christliche Ethik griindet im Geschenk konkreter
heilsgeschichtlicher Befreiung; sie geschieht und entfaltet sich als Praxis verbind-
licher Freiheit.

Jan Mili¢ Lochman, Basel



	Die Vorstellung des Namens Gottes im Dekalog als Begründung einer Ethik der Freiheit

