Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 34 (1978)

Heft: 4

Artikel: Grenzen und Vollmachten politischer Selbstaussagen : theologische
Prolegomena zu einer evangelischen Ethik

Autor: Buske, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-879032

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-879032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Grenzen und Vollmachten politischer Selbstaussagen

Theologische Prolegomena zu einer evangelischen Ethik

Es ldsst sich nicht leugnen, schon als Ergebnis eines geschichtlichen Uberblicks,
wie ihn die Theoretische Soziologie und die Politischen Wissenschaften (seit zwan-
zig Jahren nicht nur in Deutschland) boten: Selbst wer auch immer vermutete
oder nur heimlich gewiinscht hitte, es gidbe neben den politischen Grundsatzent-
scheidungen, die unbestritten stets vorwiegend (wie wir heute zu sagen und zu
beargwohnen geneigt sind) ideologisch-weltanschaulich vorgeprigt und motiviert
worden waren, auch noch den Spielraum fiir Sachentscheidungen, in denen liber
Parteigrenzen (und natiirlich auch taktische Uberlegungen) hinweg nur noch die
Freiheit des Arguments zéhlte oder verbinden konnte, musste sich sehr bald nicht
nur durch bittere personliche Erfahrungen davon iiberzeugen, dass es die hoff-
nungsvoll proklamierte «Wertfreiheit» (Max Webers) nie «eigentlich» gab. So-
bald erst einmal die totale Politisierung oder Vergesellschaftung (selbst nur mit
Worten) erstrebt werden sollte, war auch das Parteiinteresse nicht mehr von dem
«Allgemeinen-Besten», der «gesellschaftlichen Niitzlichkeit», dem «hochsten
Wohl» jemals zu trennen. Jedes Parteiprogramm musste sich mithin notwendig
damit tarnen, stets iiber das «eigentliche» Parteiinteresse hinaus doch nur das
«Ganze» (aber welches?) erstrebt zu haben, und damit nur selber den Weg solcher
Verwirklichung zu kennen. Die Welt durfte deshalb niemals grosser sein als der
zur «revolutiondren» Umwandlung vorgesehene Lebensbereich.

Ganz gleich, wie man also noch die inhaltliche Zielvorstellung umreissen
wollte, alle Angaben mussten so doch nur das gesamte menschliche Zusammen-
leben, im Strudel einer solchen Verwandlung, nach alten oder auch nur vermeint-
lich neuen Vorbildern ausnahmslos (und natiirlich auch Krifte verzehrend) umge-
stalten — aber eben ohne den erhofften dauernden Erfolg.

Jede politische «Bewegung» beunruhigte sich darum am Ende nur selbst.

Was deshalb immer noch als urspriinglich in der Form einer staatlichen «Ord-
nungs»- und «Schutzmacht» unumgénglich und in seiner Anwendung unerlisslich
erschienen war, wurde jetzt endgiiltig — noch ehe man sich dessen auch nur ver-
sehen konnte — als eben politisch zwischen den Extremvorstellungen von «reak-
tiondr» und «fortschrittlich» zerrieben. Das Dilemma war damit vollkommen.
Denn wer auch nur zwischen diesen Fronten, als (nun gar heute vollig verponter)
Einzelgdnger oder auch «Aussenseiter» inmitten eines zerrissenen Globalanspru-
ches der «einen» und der «anderen» iiber die «Lebensqualititen» von Menschen
oder heimlich doch nur Staatsbiirgern (einer rationalistischen Aufklirung), sich



222 T.Buske, Grenzen und Vollmachten politischer Selbstaussagen

dennoch selbsténdig zu behaupten wagte, musste sich am Ende die Wiederholung
jener Beschimpfung aus der (als ach so «demokratisch» glorifizierten) Urzelle
griechischer Antike gefallen lassen, ndmlich die Schmihung, er sei ja auch nur
einer der «ididtai», also eben einer jener Privatleute, denen das oOffentlich Wohl
(durch welchen Mehrheitsbeschluss oder Machtfaktor oder gar welche Propaganda
auch immer bestimmt) mitnichten ernsthaft am Herzen lige.

Damit hatte sich aber auch ein Mensch nach dem Urteil eben aller «anderen»,
ja schon immer im voraus, als ein gesellschaftlich vollig Unwiirdiger erwiesen.
Sein Lebensrecht durfte so einfach begrenzter sein als das von anderen; nach
Moglichkeit sollte und musste er also von eben diesen «anderen» gemieden oder
wenn moglich sogar gedchtet und ausgestossen werden. Jeder Aussenseiter wurde
darum auch sehr einfach als solcher erkannt.

Jeder musste also von «anderen» gewarnt werden, auch nur als Einzelner je-
mals dieser Macht der Mehrheit zu trotzen. Denn diese Erkenntnis musste nun
vollends auch moralisch verwerflich gemacht werden, dass auch viele Unrecht
haben konnten, nicht aber der Einzelne. Aber diese Verkehrung entschuldigte eben
am bequemsten jene verantwortungslose Nachldssigkeit, ndmlich im Schatten der
«anderen» nur einfach, ganz ohne personlich verpflichtenden Auftrag, lediglich
als objektivierender Zuschauer gelebt zu haben.

Auch ein revolutiondres Gehabe verdeckte so nie die Mentalitit eines «Spies-
sers», aber auch nicht einen «studentischen Philister» en vogue. Jeder logischen
Pression (von jeweiligen erkenntnistheoretischen Antezedentien) eines dann nicht
nur scheinbaren Objektivitdtszwanges konnte jedenfalls mit den Grundlagen eines
«Systems» zur politischen Willensbildung noch niemals wirksam begegnet werden.
Denn alle «gesellschaftlichen Verfassungsformen» (wie sie auch am bewusstesten
zum ersten Mal vom Marxismus behauptet wurden) #dhnelten sich schliesslich
doch nur in der Qualitédt ihres oft sogar selbst behaupteten menschlichen Inhaltes.
Selbst jene Zukunftsvisionen einer «besseren» Gesellschaft mussten letztlich in
der simplifizierten Gleichung einer «menschlichen Gesellschafts und dem «gesell-
schaftlichen Menschen» ersticken.

Fast scheint es danach unmdoglich, dennoch jenseits solcher erkenntniskritischer
Grenzen fiir sich die Vollmachten zu politischen Aussagen zu beanspruchen, jeden-
falls fiir solche, die liber das politische Tagesgeschehen hinausgingen und nur
schlecht als «politische Mitte» beschrieben werden konnten. In diese fast schon
verzweifelte Vergeblichkeit ist aber der sogenannte «Konservative» als einziger,
noch ehe er sich dessen iiberhaupt versehen konnte, schon seit langem geraten. Er
konnte im Unterschied zu allen anderen politischen Richtungen (liberal, nationa-
listisch oder auch nur sozial-demokratisch) eben nie auf eine spezielle eigene Ge-
schichte der «Partei» oder Interessengrupplerungen zuriickgreifen und vergleichs-
weise Ahnliches fiir die Zielsetzung seiner politischen Aufgaben beanspruchen.
Nie durfte er sich aus der Geschichte auch nur einer Partei heraus verstehen. Er
hatte stets Grosseres zu bewahren, als was doch nur in der politischen Durchset-
zung der jeweils einen Partei mit dem Anspruch fiir «alle» dann jemals zum Tra-
gen hidtte kommen konnen.



T.Buske, Grenzen und Vollmachten politischer Selbstaussagen 223

Damit steht aber der Einzelne, der «Konservative», im Gegensatz zu allen
parteipolitischen Entwiirfen, die dem jeweils einzelnen menschlichen Leben nicht
bedingungslos seinen urspriinglichen und politisch absichtslosen Wert beimessen
wollten. Aber genau das war aus keiner politischen Uberlegung jemals zu gewin-
nen gewesen. Im Gegensatz zu allen anderen politischen Richtungen fand er sich
dann pl6tzlich doch auf einem ausser-politischen Boden wieder, so wie er nur
durch die «christliche Verkiindigung» vorbereitet und zur politischen Weltgestal-
tung iiberhoht worden war.

Nur so erklart sich auch der «historische» Standort in der Entstehung einer
bewusst «konservativen» Partei. Denn erst als die Aufkldrung diesen Zusammen-
hang zwischen christlichem Gottesglauben und dem fiir alle dann (auch politisch)
geltenden gleichen Recht durch eine polemische Spitze gegen die unausweichliche
Sichtbarkeit der «Transzendenz» Gottes in der Gestalt kirchlicher Verkiindigung
bewusst, eben durch Unterdriickung und Verschweigen, in Vergessenheit geraten
lassen wollte oder mit der angepriesenen, aber in sich selber vollig qualitétslosen
Vollkommenheit parteipolitischer Pluralitdt zu zersetzen drohte, war auch die
Notwendigkeit einer ausdriicklichen politisch-konservativen Haltung und damit
in dem Parlamentarismus allgemeiner Wahlen eine parteidhnliche Bildung von
politischen Zusammenschliissen (Wéahlergemeinschaften, «Clubs» und &hnliches)
gegeben gewesen.

Seit eh und je setzte damit die Bezeichnung «konservativ» in der Selbstaussage
das zum ersten Mal in der Weltgeschichte von der christlichen Theologie erarbei-
tete Menschbild voraus, das durch die Ebenbildlichkeit mit Gott (nicht in irgend-
einer Qualitédt, sondern) in der Unauswechselbarkeit der eigenen Person begriindet
war. «Konservativ» konnte mithin keine beliebige Vertauschung oder gar «Ersetz-
barkeit» des Einzelnen auch im Rahmen offentlicher Verantwortung dulden. Im-
mer musste dem Einzelnen seine Beliebigkeit in der Aufgabenerfiillung genommen
und in jene eine, ausnahmslose Verbindlichkeit hineingestellt werden, die er zwar
immer nur ganz oder dann gar nicht erfiillen konnte, aber gerade darum auch stets
nur in der Zusammenarbeit mit anderen bewihren musste und dennoch nie jemals
teilen konnte, sondern umgekehrt: Das durch die christliche Verkiindigung ge-
prigte Menschenbild forderte die uneingeschrinkte Verantwortung jedes Einzel-
nen, selbst dort, wo das mdéglicherweise und nur darin dann iiberhaupt noch begeh-
bare oder schon begangene Unrecht gegeniiber einem anderen (oder der «Allge-
meinheit») — gleichviel, ob nun moralisch oder sogar kriminell — die Siihne (und
nicht nur die «Strafe») erzwang.

Die Gewichtigkeit der Einzelentscheidung (und welche wire dann schliesslich
doch nur rein politisch oder auch anders, eben dann nur noch «privat», wenn jede
Entscheidung doch nur immer wieder «personlich» gebunden sein konnte) musste
jedenfalls stets von dem Fanatismus der unbedingten Durchsetzung ins «Politi-
sche» aufs neue befreit und durch die (auch erkenntniskritisch letzte) Grosse
«Gott» als nicht endgiiltig erkannt in ihrem heimlich mitschwingenden «grund-
sitzlichen» Anspruch zuriickgewiesen (oder wenigstens «neutralisiert») werden.
Auch jedes politische Gesamtziel konnte und durfte darum nur immer wieder auf



224 T.Buske, Grenzen und Vollmachten politischer Selbstaussagen

diesen einen Menschen verweisen, der auch mir fiir Gott, an Gottes Statt in glei-
cher Unauswechselbarkeit gegeniibertridte. Dies forderte einfach der auch in der
Verkiindigung fiir Gott jedem anderen gegeniiber formulierte Anspruch: Ich
bin . .. Philosophisch war es zum ersten Mal in der skandinavischen Personlich-
keitsphilosophie, etwa bei Erik Gustaf Geijer, ausgesprochen worden: Kein Ich
ohne ein anderes Ich. Also wire eben nicht das menschliche Beziehungsspiel durch
Ich und Du gekennzeichnet, weil auch der «andere», eben das Du, nur immer mit
Ich antworten konnte.

Nur mit dieser existentiellen Einsicht war aber die letzte, nicht mehr hinter-
fragbare Grenze erreicht, die jede Neigung, «gesellschaftliche Normen» zu ver-
absolutieren, durch die Kritik (das Urteil) nicht nur iiber, sondern erst recht aus
der Verganglichkeit des eigenen Standortes zunichte machte. Diese nur einzig all-
gemeine menschliche Wahrheit konnte aber durch keine terminologische Erweite-
rung je aufgewogen oder ersetzbar werden. Allenfalls konnte solche iiberzogene
Begrifflichkeit einer «zweiten», der «gedoppelten» Wirklichkeit (des «Geistes»),
wie etwa «Entspannung», «Frieden», «Gliick», «Lebensqualitdts (oder dhnliche
Allgemeinbegriffe oder «nomina»), eine Zeitlang einen (durch was auch immer)
verhinderten eigenen (personlichen) Einsatz bis hin zur Selbsttduschung ver-
schleiern.

2

Alle intellektuelle Meisterschaft iiber das Phénomen «Mensch» und «Mensch-
lichkeit» mussten aber ohne den personhaften Gott, wie er nur weltgeschichtlich
in der biblischen Literatur so unabdingbar bezeugt worden war, in der Blindheit
auch iiber die damit erst entdeckte «Menschlichkeit» des Menschen verschlossen
bleiben. Die bis an die #ussersten Grenzen einer Selbsterkenntnis reichenden
Hohen und Tiefen, die wohl kaum einem Menschen je ganz zu erleben erlassen
wurden, waren eben ohne diesen Gott nie ganz bestimmbar, ja nicht einmal andeu-
tungsweise nur richtig zu erkennen gewesen.

Das Ende aller praktizierten Verallgemeinerungen war aber darum mit schnei-
dender Folgerichtigkeit in jeglicher (auch erkenntnistheoretischer) Gott-losigkeit
immer nur das «Kreuz», aber wohlgemerkt eben dann nie das eigene, sondern
stets das im logischen Zugzwang den anderen (selbst wider eigenen Willen) schon
bereitete. Oder sollte gar die dialektische Zielrichtung in der Predigt Jesu hier auch
nur einen einzigen menschlichen Bereich (ob nun Politik oder privat) schon aus-
genommen haben: «Waret ihr blind, so hittet ihr keine Siinde; nun ihr aber
sprecht ‘wir sind sehend’, bleibt eure Siinde» (Joh. 9, 41).

Doch dieser Stachel sass, und niemand konnte in der Menschheitsgeschichte
dahinter zuriick. Auch Israels Volkswert, in der nationalen Sonderstellung einer
Erwidhlung, war in dieser «Dialektik» Jesu dann langstens zerbrochen. Menschen
dieses Volkes sprachen sich ahnungslos iiber sich selber das Gericht. In einem
«Volke Gottes» jenseits aller historischen Verwirklichung kam diese torichte
Frage von «Wissenden» (Pharisdern) doch nur einer Selbstdekuvrierung von «Er-



T.Buske, Grenzen und Vollmachten politischer Selbstaussagen 225

wihlten» gleich. Denn diese Frage hitte nicht mehr offen sein diirfen — ganz
gleich, an wen sie in aller ihrer Unerkennbarkeit gerichtet gewesen wire: «Da
sprachen sie zu ihm: Wer bist du denn? Und Jesus sprach zu ihnen: Erstlich der,
der ich mit euch rede» (Joh. 8, 25), auch wenn bezeichnenderweise die jiingst revi-
dierte und nur noch sogenannte Lutherbibel gerade diesen Text (aus Furcht vor
theologischen Konsequenzen?) im entscheidenden «Erstlich — Ich» selbst gegen-
iiber dem Urtext nur noch entstellend wiederzugeben wagte («Was rede ich noch
mit euch»).

Stets musste also die Liige jene Gefahr bannen, einem nicht endgiiltigen Werk
nachgestrebt zu haben. Nur deshalb musste auf Betreiben der vielen und anderen,
von einer Verdammung dieser in ihrer eigenen Tat betroffenen, an die Stelle der
personlichen Verpflichtung das ganz selbstversténdlich hinzunehmende und von
einem anderen dann zu fordernde Opfer treten. Die intellektuelle (und auch mo-
ralische) Verkehrung war damit vollkommen. Nur das scheinbar an sich selbst
freiwillig vollzogene Opfer sollte noch vor dem Todesurteil der anderen gegen-
iiber dem Einzelnen retten.

Wer eben hier die «Kreise» der Selbstbestitigung storte und die Beschrinkt-
heit des Horizontes mit der Unableitbarkeit seines Anspruches «Ich bin...» auf-
riss, der musste auch nachsichtslos sterben. «Von nun an trachteten sie, wie sie
ihn umbrédchten» (Matth. 12, 14 / Luk. 19, 47). Doch etwas mehr als ein nur fort-
gesetzt «falsches Zeugnis» erfanden sie nicht (Matth. 26, 59). Der Bestand der
dusseren (irdischen) Reprdsentation war ihnen wichtiger als der auch hiermit zum
ohnmaéchtigen Zeugen scheinbar bezwungene Gott. Die politische Miihe einer
Selbstdarstellung endgiiltiger Macht und ihrer hierarchischen Herleitung wurde
allein durch Anwesenheit eines so scheinbar grosseren Ich, eben jenseits aller Ver-
gianglichkeit und so mit einer Verheissung (Hoffnung) nach den unweigerlich fol-
genden Triimmern im Ablauf der Geschichte, schon in ein glattes Nichts mensch-
lichen Daseins verstossen. Aber genau das durfte fiir die Vielen doch niemals
geschehen. Sehr wohl wurde darum auch die Bedrohung durch Gottes eigene Un-
verganglichkeit, gerade im Gegensatz zu dem jerusalemischen Tempel auf dem
Berg, in langen Jahren errichtet, zerstort und wiedergewonnen, als die heimliche,
aber unausweichliche, ja sogar todliche Herausforderung verstanden: «Ich kann
den Tempel Gottes abbrechen und in drei Tagen wieder bauen» (Matth. 26, 61).
Wer wollte schon diesen Tempel mit dem irdischen vergleichen? Es war doch nur
immer wieder dieser Aufschub, ein gewagtes Spiel mit der Zeit, eben mit «Argu-
menten» im Fiir und Wider der Auseinandersetzungen — bis hin zur heimlich be-
zweckten (eben «kalkulierten») Verwechslung, wer wohl noch was hier gemeint
haben konnte; namlich die Vergéanglichkeit auch der politischen Tat (iiber das
natlirliche Lebensalter des Menschen, also auch iiber seinen Tod hinaus) ganz
einfach pausenlos zu zerreden oder auch nur anders mit der Forderung nach
«Diskussionen» nur um so sicherer entschwinden zu lassen.

Erst das «Schweigen» gegeniiber einer solchen Manipulation der Selbst-«Ver-
teidigung», nicht anders als in der verhérteten Unaufrichtigkeit gegeniiber sich
selbst, also mit Liige, brachte die Michtigen dann vollends an den Rand ihres



226 T.Buske, Grenzen und Vollmachten politischer Selbstaussagen

Verstandes. Diese stumme Anklage war eben noch unertriglicher als vorher jedes
Zeugnis eines «Ich bin». Die politische Wahnsinnstat begann immer mit dem Ei-
fer, dass man eigentlich ja mehr wollte, als was dieser eine getan, dass man aber
niemals sich selber auch in allen Folgen mit einzuschliessen gedachte, und dass
man darum auch schliesslich immer nur weniger sagen konnte, als was urspriing-
lich beabsichtigt war.

Das Ergebnis geriet uns damit immer schneller, als noch ihre Vorbereitung for-
muliert werden konnte.

Nur das Pathos konnte und sollte so die verhzngnisvoll verschuldeten Ver-
saumnisse fiir den Augenblick noch verdecken: «Ich beschwore dich bei dem le-
bendigen Gott, dass du uns sagest, ob du seist Christus, der Sohn des lebendigen
Gottes» (Matth. 26, 63/64). Diese politische Selbstsicherheit war genau das, was
in der Theologie securitas und superbia genannt wird, die Gott, wie Luther ver-
bliiffend einfach sagen konnte, mitnichten «leiden» kann. Sie war gerade in ihrer
tollkiihnen Verblendung auch nicht mehr fihig, jene Grenzen gegenseitiger Ach-
tung zu erkennen. Diese «Gottesldasterung» («Sohn des lebendigen Gottes»), man
musste sie eben erst zur «Rechtfertigung» der eigenen Bedeutungslosigkeit in einer
endgiiltigen Geschichte auch des eigenen Todes oder einer damit auch nie ein-
gestandenen Gottlosigkeit «erfinden», namlich durch Erfragen des Bekenntnisses
Jesu selber (als wenn es nicht iiberdies schon ldngstens von ihm gesagt worden
wire), namlich das Bekenntnis zu sich selber: «Du sagst es»; ndmlich Du nun auch
selbst. Nicht erst der eine, der zuvor schon ldngst «Ich bin» zu sagen gewagt
hatte, liess jeden anderen, der nur weniger als sich selbst ausdriicken wollte, ndm-
lich seine persOnlich gebundene Verantwortung («Mein Gewissen ist gefangen in
Gottes Wort», so Luther, denn sonst wadre es nur das zuféllige und stets ver-
anderliche Produkt einer sich wandelnden Umwelt und mithin auch der schein-
bar gerechtfertigte Vorwand fiir jegliches Verbrechen, und wer wollte sich nicht
schon auf sein Gewissen, aber eben auf welches «Wissen», von den Verpflichtun-
gen des Lebens berufen), zu diesem einen sich selbst vernichtenden «Nichts» des
Lebens werden. Vielmehr hatte der andere, der sich mit Fragen zu entschuldigen
gedachte, es schon getan.

Der aufgestaute Hass iiber eine damit verlorengegangene Tarnung gegeniiber
einem anderen musste so erst recht mit der brutalen Macht politischer Skrupel-
losigkeit aufs neue ausgeglichen werden. Denn nun geschah es, dass Kronos nicht
seine Kinder frass, sondern der «Fluch der bosen (in der Verantwortung eben
doch nur selbstlosen) Tat» von nun an seine Viater bedringte. Ahnungslos hatte
sich damit auch politisch erfiillt, was etwa Luther ausgesprochen und theologisch
virulent gemacht: Es ist nicht Gottes Wille, dass der Gottlose gottlos sei; wohl
aber, dass der Gottlose gottlos bleiben muss (er selber gar nicht anders kann), das
ist dann Gottes Wille. Mithin war auch eine Ausflucht unmdoglich, denn nun
musste erst recht der von einem anderen mit seiner leibhaftigen Wirklichkeit (in
der «Inkarnation» / der «Fleischwerdung» Gottes) angetastete Anspruch, einen
«Massstab» fiir die Beurteilung einer Gottesldsterung auch fiir alle anderen auf-
zurichten, um so verbissener verteidigt werden.



T.Buske, Grenzen und Vollmachten politischer Selbstaussagen 227

Solange auch nur ein einziger den Mut aufbrachte, an Gott zu erinnern, musste
jede Tat, die nicht dem ewigen Urteil Gottes standhielt und in ihrer Absicht und
auch Durchfiihrung nicht Gott selber jetzt und in Zukunft zum Zeugen haben
konnte, «das Gericht und den Zorn Gottes» iiber «die Seelen» der hier Beteiligten
herbeifiihren. Die von dem Urteil Gottes dann immer nur unwissentlich Betrof-
fenen mussten so einfach in die Rolle der Anklédger flichen, sobald auch jeder
Schulderweis nicht nur iiberfliissig, sondern gerade ihnen dann gleichfalls erlassen
werden musste. Die triigerische Konstruktion war komplett, die Vertauschung in
der tatsidchlichen Stellung der Einzelnen und ihrer Wahrhaftigkeit in der Wertung
des Lebens aber nicht weniger: «Ihr habt seine Gottesldsterung gehort»; «Was
bediirfen wir eines weiteren Zeugnisses» (Matth. 26, 65). Jeder andere Weg war
so schon im voraus versperrt, wenn man sich eben nur noch dieser einen Selbst-
«Kritik» (dem «Urteil» auch Gottes durch ihn und vor anderen) zu stellen hatte
und auch ausgeliefert werden sollte, aber selbst auch in einer bewussten Leugnung
Gottes nie mehr an diesem einen eigenen Gericht iiber sich selber voriiberkam.
Pl6tzlich sollte also doch noch in aller Selbstherrlichkeit derer, die hier Einfluss
ausiiben wollten oder es gar schon getan hatten, ein Teil des davon betroffenen
Lebensbereiches der Verantwortung (aber wohl gemerkt, doch erst nachtréglich
zur Entlastung) ganz unbemerkt ausgespart werden. «Was geht es uns an; da siche
du zu» (Matth. 27, 5). Judas’ Tod entschuldigte sie jedenfalls nicht («...und er
ging hin und hingte sich auf»). Auch er tat nur fiir sich selbst Geniige, aber nicht
auch schon fiir die anderen; doch gerade von ihm (Judas) wollten sie das nicht:
«Sein Blut komme iiber uns und unsere Kinder» (Matth. 27, 25). Sie hatten ihn
als Mitschuldigen in ihre Gottlosigkeit gezogen, wenn auch widerwillig. Am Ende
mussten sie nun auch ihr eigenes Geld, als «Blutgeld» in den Tempel zuriickge-
worfen, wieder nehmen. Nicht einmal zégern durften sie dabei, nur verwenden,
wo es vermeintlich am wenigsten auffiel. «Sie hielten aber einen Rat und kauften
den Topfersacker darum zum Begribnis (!) der Pilger», also der historisch unauf-
fallig Fremden, die auch nur in der hohenpriesterlichen Stadt der Juden zum
Zeugnis aller menschlichen Sterblichkeit «entschlafen» wiirden.

Die politisch Verantwortlichen haben zu keiner Zeit — ganz gleich, wie sehr sie
durch die «natiirlich» immer anonyme Mehrheit eines «Volkswillens» gestiitzt wor-
den wiren — schon ihrer und auch der anderen Vergénglichkeit dadurch entlaufen
konnen, dass nun doch auch bei ihnen — in vollkommener Verkehrung dessen,
was den unvergleichlichen Wert jedes einzelnen Menschenbildes Gottes bestimmte:
ndamlich als die «hollische» Ironie in aller Weltgeschichte — dieser Eine, der aber
gerade daran erinnerte: «Alles vergehet, Gott aber stehet...» (wie es in dem
Kirchenliede «Die giildne Sonne. ..» heisst), am Ende doch wieder mehr zihlen
sollte als eine noch so qualifizierte mehrheitliche Versammlung, um eben ihn
dann als den einzelnen zu verurteilen. Doch gerade die Beseitigung dieses einen war
dann wichtiger als jedes offenbare Unrecht der anderen, das gerade eben nicht
erst mit der Verurteilung eben dieses einen begann. Und so war es «Kaiphas, der
den Juden riet, es wire gut, dass ein Mensch fiir das Volk umgebracht wiirde»
(Joh. 18, 14), als dass es génzlich verdiirbe (welch eine triigerische Hoffnung).



228 T. Buske, Grenzen und Vollmachten politischer Selbstaussagen

Es geschah also nicht wegen der im letzten Augenblick zur Verteidigung der nur
von einem einzigen bedrohten vielen zu konstruierenden «Gottesldsterung», son-
dern nun doch nur wieder um der Wohlfahrt (aber welcher und durch wen be-
stimmt?) des Volkes willen. Das heisst ferner, dass aus «guter Absicht» (und nie ist
schon anderes von den Verantwortlichen in der Politik behauptet worden) auch
dieser Jesus zum Verbrecher gestempelt werden musste.

3.

Nie war aber eine Entscheidung schon mit religios ethischen oder politischen
Teilzielen zu erzwingen gewesen. Recht galt eben nur ganz oder gar nicht. Auch
die Gestalt Jesu war darum nie in mogliche subjektive Beweggriinde eines mensch-
lich lohnenden Einsatzes zur «Verbesserung» aller oder wenigstens einiger gesell-
schaftlicher Verhiltnisse (nach dem Muster einer historischen Leben-Jesu-For-
schung) aufzulGsen.

Stets musste bei solchem Bemiihen, auch bei einem scheinbar gewonnenen
«revolutiondren» Vorbild, viel weniger herauskommen, als in dem Anspruch des
Christus Jesus iiber jede Einzelheit des historisch Nachzeichenbaren hinaus ent-
halten war, namlich er selbst und sein Leben oder gar «Schicksal». Das einzig
weltgeschichtlich Bewegende und Verindernde war aber somit nicht der Umsturz
eines Systems («Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist...»), sondern allein die
Erfiillung, namlich «Gott, was Gottes ist» (Matth. 22,21 / Mark. 12, 17 / Luk.
20, 25).

Nicht anders konnte sich jedenfalls erweisen, was einem «Neuen» und «Besse-
ren» in Wahrheit hinderlich war oder gar nachtriglich zu «bekdmpfen» notig ge-
wesen wire. Erst die Erfiillung liess das «Alte» in die Gleichgiiltigkeit (nicht des
Uberdrusses, sondern stets aus Uberfluss sich selber dann notgedrungen als gegen-
standslos erweisen zu miissen) vollgiiltig verdammen und schliesslich in die Ver-
gessenheit jeglicher Selbstzerstorung ganz von selber versinken; doch zuvor musste
ein grosseres Bezugssystem der Verpflichtungen und das griosste: Gott selber, er-
kannt worden sein. Nur so fiihrte jedenfalls auch der «historische» Jesus iiber
seine zeitliche Begrenzung hinaus: «Ihr sollt nicht wihnen, dass ich gekommen
bin, das Gesetz oder die Propheten aufzulGsen; ich bin nicht gekommen aufzu-
l16sen, sondern zu erfiillen» (Matth. 5, 17). Nur so wirkte selbst der gekreuzigte
Christus in der Weltgeschichte weiter, nachdem sein «Geist» nur zur Erfiillung
eines solchen Anspruches noch zwang, der jenseits einer zeitlichen Wertvorstel-
lung verankert und nur in Gott selbst seinen auch darin unerkannt zu predigenden
Sinn erhielt; aber andere Grenzen und Vollmachten, sie gab es hier nicht — auch
nicht zu politischen Selbstaussagen und ihren Berechtigungen.

Lediglich die Wirklichkeit der einzelnen Personen (der die Theodizee durch-
kreuzende Mensch) sollte angebbar bleiben, und sonst nichts. Eine grossere, auch
politische Erfiillung war jenseits auch aller praktischen Einzelfragen mit Gott doch
niemals mehr moglich. Selbst jeder Spott ob solcher Selbstbeschrinkung zer-



T.Buske, Grenzen und Vollmachten politischer Selbstaussagen 229

schellte, sobald auch dieser Unterschied nicht durchgelassen wurde, sondern zum
unterscheidenden Gradmesser menschlichen Eigenwertes wurde: «Ihr seid es, die
ihr euch selbst rechtfertigt vor den Menschen, aber Gott kennt euer Herz; denn
was hoch ist unter den Menschen, das ist vor Gott ein Greuel» (Luk. 16, 15).
Anderes hatten jedenfalls auch nicht die Propheten oder das Gesetz weissagen
wollen. Und doch dringen sie in das «Reich Gottes mit Gewalt ein» (Luk. 16, 16);
denn niemand mochte selber das «Alte» oder vielleicht schon «Neue» gar allein
nur erfiillen miissen. Und so leidet das «Himmelreich bis hierher Gewalt, und die
Gewalt tun, die reissen es an sich» (Matth. 11, 12). Aber auch gerade damit war
man den Verpflichtungen zum Leben selber enthoben, sobald man sich lediglich
mit den «Aufgaben» nur eines Zuschauers oder auch Handlangers begniigen
durfte.

Doch das Géttliche des Lebens auch in der Selbstvernichtung durch den Men-
schen liess sich mitnichten auch mit der Vorwegnahme (der «Antizipation», durch
einen Anti-Christen, wie die mittelalterliche Frommigkeit iiber Kaiser und K&nige
oder sogar spater sich iiber das Papsttum zu sagen getraute) eben eines vorgespie-
gelten Paradieses (einer besseren Gesellschaftsordnung) weder iiberrunden oder
gar schmihen. Eher wiirden «Himmel und Erde vergehen», als dass auch Men-
schen darin nur das Geringste erlassen wiirde (oder das kleinste «Tiittel» am Ge-
setz fallen diirfte). Erst in der Erfiillung erzeigte sich im nachhinein die Berech-
tigung des Anspruchs, mit dem man meinte, einmal vollm#chtig angetreten zu
sein. Jedenfalls richte sich der etwaige Irrtum iiber die Person Jesu immer nur
todlich. Denn dann galt auch das andere und «erfiillte» sich mit der logischen
Folgerichtigkeit an den Schuldigen: «Ihr sollt nicht wihnen, dass ich gekommen
bin, Frieden zu senden . .. sondern das Schwert» (Matth. 10, 34). Denn derselbe
Anspruch Gottes, und zu dem er auch Menschen herausfordern wollte: Ich bin. . .,
bedeutete fiir die einen Gnade und fiir die anderen Gericht. Gott machte zwar
diesen Unterschied nicht, wohl aber entschied die Art der Annahme des Wortes
(und also auch dessen Zuriickweisung). Was weniger als diese eine «Ebenbildlich-
keit» war, musste stets zur Vergeblichkeit und somit in das Nichts fiihren.

Er, dieser Christus, konnte darum nie etwa fiir eine bestimmte Vorstellung,
Idee oder Verheissung (religios, sozial oder auch politisch) beansprucht werden.
Dies wire nur jedes Mal aufs neue ein Angriff auf Gott und seinen Menschen
gewesen, aber die wirklich zu bewahrende Unverletzlichkeit (Wiirde, Freiheit,
die «Ehre» eines Menschen) wire nicht einmal im Ansatz erkannt. Der Kreis
bleibt hier unbarmherzig geschlossen: «Wer sein Leben findet, der wird’s ver-
lieren; und wer sein Leben verliert um meinetwillen, der wird es finden (ewig-
lich)» (Matth. 10, 39). Nur die Predigt durch einen anderen fiihrt auch mich (ohne
«eigenes Verdienst und Wiirdigkeit» nach Luthers Kleinem Katechismus und
Ro6m. 3, 24) iiber diese Grenze des Widerspruchs hinaus.

Auch aus der Predigt Jesu musste somit die Predigt der Apostel und ihrer
Nachfahren werden. Stets gilt ohne Ausnahme fiir jeden: «So bestehet nun in der
Freiheit, zu der uns Christus befreite, und lasset euch nicht wiederum in das
knechtische Joch fangen» (Gal. 1, 5).



230 T. Buske, Grenzen und Vollmachten politischer Selbstaussagen

Nur dieser Zusammenhang von Predigt und «Politik» bleibt eine berechtigte
Grundlage «konservativer» Selbstaussagen. Nur dieses Ziel einer Bewahrung allen
Menschentums ldsst den Begriff «konservativ» iiberhaupt zur politischen Forde-
rung werden. Er garantiert — immer nur recht verstanden — auch in allen Aus-
einandersetzungen innerhalb des parlamentarischen Spiels der Krifte, aber auch
iiberall schlechthin die «moralische» Uberlegenheit, die sich nicht erst lange theo-
retisch zu rechtfertigen braucht, sondern in dem bedingungslosen Einsatz (in- und
ausserhalb von parteipolitischen Bindungen) ganz einfach bewihrt.

Dieser Mensch vor Gott iiberzeugte stets nur durch das Beispiel von «Zivil-
courage», deren Grenzen und Vollmachten durch keine Macht der Mehrheit oder
auch nur andere «humanitire» oder «sozialistische» Uberlegungen zu einem «bes-
seren Nutzen» der «Allgemeinheit» verschoben werden konnten. Die Frage nach
einem politischen «Erfolg» war fiir den «Konservativen» dabei nie das treibende
Element, um sich Gehor zu verschaffen oder nur einfach handeln zu miissen. Er
liess sich nie durch die Zerrissenheit von aussen oder das Abwigen von vorge-
tragenen Einzelinteressen leiten, und selbst die «Notwendigkeit» des «Kompro-
misses» als oft zitierte «Tugend» innerhalb eines demokratischen Abstimmungs-
mechanismus war ihm dem Wesen nach immer nur fremd. Er wusste vor anderen
von dem Zwiespalt der «Seele», deren Haltung auch allen anderen gegeniiber
selbst die politischen Moglichkeiten in der Bejahung ihrer irdischen Unvollkom-
menheit vor Gott zu subsumieren vermochte, oder nach Luther: «Erst muss die
Person fromm und gerecht sein, hernach werden es auch unsere Werke sein.»

Aber weil der «Konservative» weiss, wie verloren der Weg eines Menschen
immer noch ist und wie wenige mit ihrer Person ihrem Amte gerecht werden, ist
er der einzige, der nun schon lediglich mit seinem Auftreten alle anderen in die
Alternative zwingt, iiberdies auch noch den Charakter ihrer jeweiligen Machtaus-
iibung zu bekennen. Es gab eben dann nur noch die beiden Anwendungsformen
auch politischer Gewalt: Entweder mit «staatlicher» Gewalt die Sicherheit des
Menschen vor Menschen zu garantieren (es war die Zielsetzung des heute so viel
aus Unkenntnis beldchelten Obrigkeitsstaates) oder aber die Regierungsdmter als
Instrumentarium einer mehrheitlichen Interessenvertretung zu benutzen (und des-
sen reinste Ausprigung schliesslich der Bolschewismus, die «Macht der Mehrheit»,
geworden ist). Fine bekenntnislose bekenntnisfreie, rein praktisch politische Mitte
gab es dazwischen jedenfalls nicht.

Wer darum die christlichen Positionen eines «Konservativen» nicht teilte, war
deshalb immer schon auf dem Wege zu einem staatspolitischen Totalitarismus,
eben ohne dies Recht, das den einzelnen unwandelbar und so auch ungebeugt die
personliche Sicherheit verhiess. Der Nicht-Konservative musste sich daher immer
den Vorwurf gefallen lassen, dass er von dem Menschenbild eines oder eben seines
Wunsches lebte, aber nie von der mit der christlichen Predigt jedem nahe zu
bringenden Entdeckung des eigenen Selbst («Gerecht und Siinder in einem>»).

Darum konnte auch fast alles, nur aber nie dieses in politische Zweifel gezogen
werden: «Gott hat zweierlei Regimente unter den Menschen aufgestellt. Eins
geistlich durch das Wort und ohne Schwert, dadurch die Menschen sollen fromm



T. Buske, Grenzen und Vollmachten politischer Selbstaussagen 231

und gerecht werden, also dass sie mit derselben Gerechtigkeit das ewige Leben
erlangen. Und solche Gerechtigkeit handhabt er durch’s Wort, welches er den
Predigern befohlen hat. Das andere ist ein weltlich Regiment durch’s Schwert,
auf dass diejenigen, so durch’s Wort nicht wollen fromm und gerecht werden . . .,
dann durch solch weltlich Regiment gedrungen werden, fromm und gerecht zu
sein vor der Welt, und solche Gerechtigkeit handhabt er durch’s Schwert» (Luther,
Ob Kiriegsleute auch im seligen Stande sein konnen, 1526). Auch das zweite blieb
als unabdingbare Pflicht zu erkennen und zu verwirklichen: «das Schwert und die
Gewalt . . . gebiihrt den Christen zu eigen vor allen anderen auf Erden». «Darum,
wenn du siehst, dass es am Henker, Biittel, Richter, Herren und Fiirsten mangelt,
und du dich geschickt findest, sollst du dich erbieten und darum werben, auf dass
ja nicht die notige Gewalt verachtet und matt wiirde oder gar unterginge, denn
die Welt kann und mag ihr nicht entraten . .. Auf diese Weise haben das Schwert
gefiihrt alle Heiligen von Anfang der Welt an» (Luther, Von weltlicher Obrig-
keit, 1523).

Andere Grenzen und Vollmachten zu politischen Selbstaussagen gibt es jeden-
falls nicht. Wo sie dennoch behauptet wurden, liessen sich ihre Wahrheiten nicht
iiber die Zeiten hinweg bewihren. Aber genau danach fragt der Konservative oder
«Christ», und nicht erst seit heute; und nur dieses Bleibende sollte bewahrt werden.

Thomas Buske, Berlin



	Grenzen und Vollmachten politischer Selbstaussagen : theologische Prolegomena zu einer evangelischen Ethik

