
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 34 (1978)

Heft: 4

Artikel: Christliche Ethik in der pluralen Gesellschaft

Autor: Beutter, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-879031

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-879031
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christliche Ethik in der pluralen Gesellschaft

Christen sind Menschen, die in konkreten Staaten, d. h. in konkreten
gesellschaftlichen, politischen, wirtschaftlichen, rechtlichen und sozialen Verhältnissen
leben. Sie leben mit vielen Menschen zusammen, die weder ihr GlaubensVerständnis

noch ihre Leitvorstellungen über die Gestaltung der persönlichen Existenz
und der Gesellschaft teilen, wenngleich bei letzterem gemeinsame Werte artikuliert
werden, wie z. B. die Diskussion um Grundwerte in jüngster Zeit immer wieder
zeigt.

Diese Erfahrung sehr unterschiedlicher Denkansätze, Vorstellungen, Konzeptionen,

Normierungsansprüche bei Einzelnen sowie in Gross- und Kleingruppen
der Gesellschaft meinen wir, wenn wir von Pluralismus reden. Vielleicht ist das

Gemeinte unter der Bezeichnung plural am ehesten ohne vorgängig wertende
Belastung ausgedrückt.

1.

Im Bereich katholischer Theologie war Karl Rahner einer der ersten, der auf
die Tatsache des Pluralismus in der heutigen Welt aufmerksam machte und eine
Reihe von Konsequenzen daraus vorlegte. Es sei gestattet, einige seiner
Grundgedanken kurz in Erinnerung zu rufen.

Schon die Deutung des einzelnen Menschen als Individuum und Person
verweist auf Pluralismus als «Index der Kreatürlichkeit»1. Ferner: Die heute
ungeheuer angewachsene Stoff-Fülle jeder Einzelwissenschaft, die Vielheit ihrer
Inhalte und die Kompliziertheit ihrer Methoden gestaltet für Einzelne und Gruppen
Durchblick und Synthese der gesamten Wirklichkeitserkenntnisse als nahezu
undurchführbar. Eine zutreffende allgemeinverbindliche Anschauung der Welt ist
heute für die meisten Menschen unmöglich. Karl Rahner ist auch für einen
gläubigen Christen der Auffassung, «dass eine direkte christl. weltanschaul. Synthese
im Unterschied zu früher für den Einzelnen weithin gar nicht mehr möglich ist,
auch wenn er zu den 'Gebildeten' gehört»2. Zu den ethischen Konsequenzen aus
der Tatsache des Pluralismus zählt er Toleranz als Respektierung der Freiheit und
des Gewissens wie auch Erkenntnis und Annahme des heutigen Pluralismus. In
späteren Veröffentlichungen hat er von diesen Grundlagen her zur Deutung von
Pluralismus in der Theologie und in der Philosophie eine Reihe von Beiträgen
vorgelegt.3 In unserer gesamten Mentalität stecke ein nicht mehr adäquat
aufarbeitbarer Pluralismus, der «zu den unvermeidlichen Charakteristika der geistigen

1 K. Rahner, Pluralismus: Lex. f. Theol. u. Kirche, 8 (21963), Sp. 566.
2 Ebd. Sp. 567.
s K. Rahner, Der Pluralismus in der Theologie und die Einheit des Bekenntnisses in der

Kirche: Schriften zur Theologie, 9 (1970), S. 11-33; Zum heutigen Verhältnis von Philosophie
und Theologie: ebd. 10 (1972), S. 70-88, bes. 79-81, wo er S. 80 meint, vor dem Philosophen
von heute stehe «ein vom einzelnen nicht mehr bewältigbarer Pluralismus von Philosophien».



F. Beutter, Christliche Ethik in der pluralen Gesellschaft 213

Situation von heute»4 gehöre. Die Tatsache bleibe bestehen, dass es in derselben
Gesellschaft, die in einem bestimmten geographischen Raum lebt, einen unauf-
hebbaren Pluralismus gibt. Dieser bewirkt, dass es «keiner bestimmten Gruppe
in der weltlichen Welt mehr gelingt, die weltanschaulichen Meinungen der ganzen
Gesellschaft in ihrem Sinne zu homogenisieren»5.

Die Konsequenz aus dieser Tatsache heisst für die Christen nichts anderes als
dieses: Weder einzelne Christen noch amtliche kirchliche Stellungnahmen können
in solcher Situation für sich in Anspruch nehmen, das Ganze in eine vollgültige
Synthese von Einheit und Wahrheit zu bringen. Ob man allerdings so weit gehen

muss, den christlichen Glauben lediglich als «partikuläres Moment»0 bei der
Orientierung in der heutigen Welt zu bestimmen, ist eigens zu prüfen. Festgehalten

werden darf doch auch dieses: Christlicher Glaube und christliche
Verkündigung verstehen sich auch in der pluralistisch strukturierten Welt als Lebensvollzug,

der zur Sinnfrage menschlicher Existenz nach wie vor das umfangreichste
und auf ganzheitliche Erfassung gerichtete Spektrum einbringt. Insofern steht
christliches Glauben und Leben nicht einfachhin partikulär neben anderen, heute
tonangebenden und das heutige Leben normierenden «Mächten».

In den letzten Jahrzehnten hat die Dimension des Politischen einen immer
breiteren Raum eingenommen, eine Tatsache, der sogar eine Gesetzmässigkeit
zugeschrieben wird, wenn man z. B. vom «Gesetz wachsender Staatstätigkeit»
spricht. Dem Politischen wird nicht selten die umfassendste Normierung (nicht
nur Organisierung) des menschlichen Lebens zugemutet, wenngleich die Tatsache
bleibt, dass das Politische sich nicht als ganzheitliches Phänomen zu präsentieren
vermag. Wie wäre sonst als sinnvoll zu deuten, dass sich z. B. in einem Vielpar-
teiensystem (dieses ist selbst Zeichen von Pluralismus) sehr unterschiedliche, mit
starken Gegensätzen sich widerstreitende Parteiprogramme miteinander messen
und parlamentarische Opposition mit Alternativvorschlägen gegen eine Regierung
zum Erscheinungsbild des Politischen selber gehört. Dies heisst doch auch: Das
Politische ist nicht die alle menschlichen Lebenshorizonte und -Vollzüge integrierende

Kraft; es kann also auch nicht mit umfassendem Normierungsanspruch
auftreten.

In ähnlicher Weise tritt nicht selten der Bereich des Wirtschaftlichen und der
neuzeitlichen Technik mit umfassenden Normierungsansprüchen auf, wenn z. B.
das wirtschaftlich oder technisch Mögliche oder wissenschaftlich Bewiesene den
ausschlaggebenden Verhaltensparameter darstellen sollen.

Bei der Kompliziertheit des modernen Pluralismus überfrachten sich derartig
tonangebende Bereiche ideologisch und manipulatorisch7, wenn sie den Teilbereich,

in dem sie lebenswichtige Funktionen für das Wohl von Menschen und
ganzen Gesellschaften innehaben, als einziges Verhaltensmuster anbieten. Es

4 Rahner, Der Glaube des Christen und die Lehre der Kirche: ebd. 10, S. 269.
s Ebd., S. 268.
« Ebd., S. 269.

G. Merk, Zur Begrenzung der Offensivwerbung, Volkswirtschaft!. Schriften, 267 (1977).



214 F. Beutter, Christliche Ethik in der pluralen Gesellschaft

kommt dann zu Totalitarismen und Monismen, denen ja gerade im Namen des

Pluralismus seit seinen Anfängen entgegengetreten wurde.8
Ein Teilbereich darf sich nicht für das Ganze halten. Dies wird eine Stoss-

richtung christlicher Lebensorientierung und ethischer Verkündigung bleiben,
allen totalitären Ansprüchen zu begegnen, aus welchem Bereich auch immer sie
kommen. Dies gilt nicht nur für das Verhältnis Glaube und Politik (und dem
institutionellen Verhältnis Staat-Kirche), sondern ebenso vom kritischen
Verhältnis gegenüber dem technisch und wissenschaftlich Machbaren, das wegen der
heutigen Umweltprobleme sich nicht mehr unbesehen auf Wachstums- und
Fortschrittsgläubigkeit berufen kann.

Das Faktum heutiger Pluralität in nahezu allen Lebensbereichen bringt so seine
eigenen Probleme, die letztlich darin gründen, dass jeder als pluralistisch zu
kennzeichnende Bereich für sich nur partikulare Aspekte zur Wahrheitsfindung und
Sinndeutung beizutragen vermag. Man kann und muss daher sagen: Der Pluralismus

besitzt für sich keine ganzheitlich prägende und integrierende Kraft. Der
Naturwissenschaftler A. M. Klaus Müller hat diesem Sachverhalt mit folgenden Worten

Ausdruck gegeben: «Das Prinzip Überleben nötigt uns, das Ganze unseres
Könnens, Wissens, Liebens, Glaubens und Hoffens ins Spiel zu bringen, und
gerade darin die etablierte Wissenschaft wie die etablierte Religiosität zu transzen-
dieren. Der Überwindung des partikularen Denkens muss die Überwindung des

partikularen Glaubens entsprechen. Dies führt in die Weite ökumenischer Offenheit

zwischen den Kirchen.»9
Je mehr von diesem Ganzen oder wenigstens der Sehnsucht nach dem Ganzen

in einem pluralen Sektor aufscheint, desto höher kann sein Beitrag eingestuft werden.

Gestufter Pluralismus hat Raum für Unterscheidungen von mehr und weniger,
gerade im Blick auf Sinndeutung und Orientierungshilfen. Hier bleibt christlich
ethischer Verkündigung ein hoher Rang vorbehalten, aber auch grosse
Verantwortlichkeit.

2.

Christliche Ethik versteht sich grundlegend als Dienst am ganzen Menschen
und am gesamthaften Wohl der Gesellschaft. Sie wollte nie fraktionierter oder
partikularer Dienst sein. Jedoch musste auch christlicher Lebensvollzug in den
letzten Jahrzehnten immer stärker zur Kenntnis nehmen, dass die gläubige
Existenz in Bedingtheiten verbleibt, besonders in denen der (räum- und zeitbedingten)
Leiblichkeit und der Geschichtlichkeit. Auch die christliche Lebensorientierung
ist in konkrete geschichtliche, kulturelle und gesellschaftliche Verhältnisse hinein
verflochten. Es gibt für sie keinen weit- oder zeitunabhängigen Horizont. Dem
entsprechend lässt sich die Auffassung generalisieren, dass vom Menschen und

s W. Jahrow, Pluralismus: F. Karrenberg (Hrsg.), Evangel. Soziallexikon (41963), Sp. 971 f.
9 A. M. K. Müller, Die präparierte Zeit. Der Mensch in der Krise seiner eigenen

Zielvorstellungen (1972), S. 177.



F. Beutter, Christliche Ethik in der pluralen Gesellschaft 215

seiner Lebensorientierung «bestenfalls in einem jeweils kulturspezifischen Sinn

gesprochen werden kann»10. Kulturspezifisches Erkennen und Sprechen betrifft
nicht nur einzelne Menschen (z. B. Vertreter theologischer Ethik), sondern auch

Verlautbarungen oberster kirchlicher Leitungsorgane. So hat man in den letzten
Jahren deutlicher erkannt, wie problematisch etwa päpstliche Enzykliken sein

können, wenn sie in bestimmten Fragen sich an die ganze Welt wenden, und das

heisst auch, sehr unterschiedliche kulturelle und gesellschaftliche Verhältnisse
ansprechen bzw. bessern wollen. Der Wirklichkeit näher dürfte es nicht selten sein,

wenn z. B. sozialethische Verkündigung sich bewusst etwa auf westeuropäische
Verhältnisse beschränkt dartut.11

Zusammenhängend mit dem kulturspezifischen pluralen Horizont hat sich in
den vergangenen Jahren vor allem an zwei hauptsächlichen Problemkreisen die
ethische Diskussion vertieft. Auf der einen Seite im Bereich der ethischen Normen
und besonders ihrer Begründung12, auf der anderen Seite am Problem der ethischen
Autonomie1S. Durch beide Problemkreise zieht sich wie ein roter Faden die
Würdigung der menschlichen Freiheit heute als ein umfassender Dienst zur Befreiung
des Menschen von den vielfältigen Formen des Unguten im eigenpersönlichen und
gesellschaftlichen Verantwortungsbereich, insbesondere von menschenunwürdigen
Formen des Ungerechten und Unsozialen, der Unterdrückung, Diskriminierung
und Manipulation. Die Stossrichtung zielt auf Dienst an allem Menschenwürdigen
und der Absage an alles Unmenschliche. Befreiung im Kontext des von Jesus Christus

angebotenen und gekündeten Heiles (Erlösung) zu halten, dessen gläubige
Annahme zu einem Leben und Handeln aus der von Gott geschenkten Liebe
(=Agape) zu führen vermag, wird ein dauerndes Grundanliegen christlicher Ethik
bleiben. In diesem Kontext kann man dann durchaus die Meinung vertreten: «Heil
in Christus bedeutet folglich immer auch Befreiung und zwar im doppelten Sinn

von personaler Erlösung von Sünde... wie von strukturaler Ungerechtigkeit und
Gewalt»14.

3.

Das Zuletztgenannte sei Stichwort für eine kurze Exemplifizierung ethischer
Verkündigung. Wenngleich letzte Erfüllung des ethisch Gesollten auch für Chri-

40 F. X. Kaufmann, Die Ehe in sozialanthropologischer Sicht: F. Böckle (Hrsg.), Das Naturrecht

im Disput (1966), S. 53.
11 F. Furger, Hilfe zur Freiheit. Ethische Verkündigung in einer pluralistischen Gesellschaft:

Studia moralia, 15. Festschr. B. Häring (1977), S. 715.
12 U. a. J. Sauer (Hrsg.), Normen im Konflikt. Grundfragen einer erneuerten Ethik (1977),

mit Beiträgen von A. Auer, J. Gründel, R. Hofmann, A. K. Ruf, B. Stoeckle; K. Demmer &
B. Schüller (Hrsg.), Christlich glauben und handeln. Fragen einer fundamentalen Moraltheologie

in der Diskussion (1977), mit Beiträgen zur Begründung sittlicher Normen von J. B. Lötz,
B. Häring, H. Rotter, Ph. Schmitz, H. Weber, F. Scholz, B. Schüller, L. Vereecke.

13 U. a. F. Böckle, Fundamentalmoral (1977), bes. S. 48-92.
« Furger (A. 11), S. 713.



216 F.Beutter, Christliche Ethik in der pluralen Gesellschaft

sten unter eschatologischem Vorbehalt steht, bleibt doch die Aufgabe, das ethisch
Wertvolle und Gute in der konkreten geschichtlichen Epoche in deutlichere
Erkenntnis und Argumentation zu bringen. Dies gilt in unseren Tagen in besonderer
Weise vom Gewalthandeln.

Bei der Analyse des modernen Gewaltproblems kommt Ulrich Matz zu der
Feststellung, «dass die Gewalt ihrer Natur nach ein schlechthin antisoziales
und im strengen Sinne inhumanes Mittel ist: Die Gewalt beendet jede Art sozialer
Beziehung»15. Bei diesem Verständnis erscheint Gewalt nicht einfachhin als
unvermeidliches Existential, sondern als ein gefährlicher, im einzelnen Menschen
und in den gesellschaftlichen Gruppierungen und Strukturen steckender Defekt,
der theologisch mit Sünde in Verbindung gebracht wird16, also grundsätzlich der
menschlichen Verantwortlichkeit unterstellt bleibt. Diese Deutung von Gewalt
wird es nicht leicht haben, Gewaltanwendung als sittlich gut darzutun; nicht
einmal für den Fall unumgänglich notwendiger Gewaltanwendung (darüber später)
wird man von einem ethischen Wert sprechen können. Gewaltanwendung ist
immer ein Übel, auch im ethischen Sinne; denn in jedem Falle ist Gewaltanwendung
mit Wirkungen verbunden, die man nicht als wünschenswert, sozial oder menschlich

ansprechen kann. Überall, wo Gewalt angewendet wird, haben Menschen zu
leiden, wird ihnen Übel zugefügt, sei es durch «nackte» physische Gewalt (Schläge,
Fesseln, Folter, Terror, Geiselnahme, Gewehrkugeln, Bomben), sei es durch subtile

Formen sog. «sanfter» (psychischer) Gewalt (Manipulation, Übertölpelung,
Verführung, Lüge, Betrug).

Weil Gewalt sich in vielen Gestalten zeigt, war und ist es schwierig ihr
beizukommen, auch wenn die staatliche Autorität sich mit dem äusserst missverständlichen

Attribut des Gewaltinhabers (Staatsgewalt, Gewaltenteilung, staatliches
Gewaltmonopol) zu erkennen gibt. Der Staat wird, wenn durch Gewalt definiert,
von einer Grenzsituation her begriffen, die ihm in der Regel nicht erspart bleibt,
aber ebenso wenig sein vielschichtiges Handeln auf den richtigen Nenner bringt.

Die gesellschaftliche Realität zeigt sich immer wieder mit Gewalttätigkeit
durchsetzt. Dennoch ist aufs Ganze erkennbar, dass keine Gesellschaft aufgefunden

werden kann, deren Menschen nicht an Kontrolle, ja an Begrenzung und
Eindämmung der Gewalt interessiert wären. Ein individual- und sozialethischer
Impuls zur Eindämmung, sogar Überwindung von Gewalt ist durch viele pluralen
Interessenlager hindurch unverkennbar. Wenn trotz einem gelebten Ethos des
Gewaltverzichtes durch Einzelne und Gruppen und entgegen international vereinbarter

Ächtung der Gewaltanwendung Gewalt immer wieder und in neuen Formen
aufsteht, wird man die Bemühungen zur Eindämmung von Gewalt nicht gering
veranschlagen. Sie beruhen hauptsächlich auf zwei Grundlagen: Die eine ist die

is U. Matz, Politik und Gewalt. Zur Theorie des demokratischen Verfassungsstaates und
der Revolution (1975), S. 53; ähnlich H. Kuhn, Macht - Autorität - Gewalt: E. J. M. Kroker
(Hrsg.), Die Gewalt in Politik, Religion und Gesellschaft (1976), S. 22; vgl. S. 233.

16 W. Pannenberg, Aggression und die theologische Lehre von der Sünde: Zs. f. Ethik 21

(1977), S. 161-173; H. Oberhenn, Gewalt: B. Stoeckle (Hrsg.), Wörterbuch christlicher Ethik
(1975), S. 109.



F. Beutter, Christliche Ethik in der pluralen Gesellschaft 217

ethische Fundierung des Respektes vor der Menschenwürde. Es gibt Einsichten in
Grundwerte, hinter die man nicht mehr zurück kann. Es gibt die Unbeliebigkeit
der sittlichen Erkenntnis, die trotz allem Unvollkommenen Fortschritt bedeutet.
Die andere ist der Ausbau des gesatzten Rechtes durch eine Vielfalt von Regeln.
Rechtlich geregeltes Leben will - das ist eine Grundidee des Rechts - ohne
Gewalt auskommen und bestehende Konfliktsituationen mit humanen Mitteln
austragen (vgl. Prozessordnungen). Staatliche Strafandrohungen sind zu verstehen als

Warnungen davor, solche Handlungen in Gang zu setzen. Im Blick auf eine
Rechtsordnung, die auf Gewalt sehr differenziert reagiert (z. B. auf Mord anders als auf
Notwehr), will und muss der neuzeitliche Staat eine Fülle von (kontrollierbarer)
Macht in sich vereinen, um nach innen und aussen der Gewalt zu wehren mit den
Mitteln des Rechts, letztlich - sollte das Recht gebrochen werden - mit Gewalt.
Es gehört zu den Grundaufgaben des Staates, Gewalt aus seinem Wirkungsbereich
zu verbannen, weil er grundsätzlich im Gegensatz zu Gewalt zu stehen hat.
Deswegen muss er Gewalt bekämpfen, wenn nötig mit Gewalt. Hier tritt das in
Erscheinung, was als legale bzw. rechtmässige öffentliche Gewalt17 bezeichnet wird.
Sie muss eingebunden sein in (gerechte) Grundgesetze, die sich an den Menschenrechten

orientieren, und in eng umschriebene, gesetzlich vorher festgelegte
Tatbestände, in denen staatliche Gewaltanwendung als ultima ratio zur Erfüllung uner-
lässlicher Gemeinwohlziele als notwendig erscheint.18 In einem rechtsstaatlichen
System ist es der Störer der Rechtsordnung, der die gesetzliche Gewalt auslöst,
nicht der Staat und seine Organe.

Nach aussen wird Gewaltanwendung des Staates gegen einen «ungerechten»
Angreifer nicht anders begründet. Moraltheologische Argumentation bedient sich
des Verteidigungsmodelles und hält auch für Christen Gewaltanwendung für möglich,

wenn bestimmte enge Bedingungen erfüllt sind (allerletztes Mittel, ausschliesslicher

Dienst der Verteidigung, angemessene militärische Mittel, maximale
Schadensbegrenzung, verantwortbare Zielsetzung zum Zweck der Wiederherstellung
des Friedens, ständige Bereitschaft zu Verhandlungen19). Die oft missverstandene
«Lehre vom gerechten Krieg» will und kann keine Rechtfertigung des Krieges sein.
Ihr Ziel ist letztlich: «Gänzliche Überwindung des Krieges» und «dauernde Sicherung

des Friedens»20.

Monopolisierung und Kontrolle der Gewalt können die Übel der Gewaltanwendung

eindämmen und mildern. Sie lösen das Gewaltproblem aber nicht, schon
deswegen nicht, weil Regierungen, Polizei und Justiz nicht gegen Gewaltmissbrauch
gefeit sind. Der Einwand, hiergegen könne man rechtlich aufgrund bestehender
Gesetze vorgehen, trifft nicht immer, weil selbst im faktischen Rechtsstaat für
viele Bürger Gesetze und Verordnungen wie ein «Irrgarten» in einer «unüber-

17 H.-D. Bastian, Sicherheit und staatl. Gewaltmonopol: Zs. f. Ethik 20 (1976), S. 245-255.
is Matz (A. 15), S. 6.
19 R. Gramm, Der Friede ist ein ernster Fall: Zs. f. Ethik 20 (1976), S. 278.
2» K. Hörmann, Der 'gerechte Krieg' im christlichen Denken: R. Weiler & V. Zsifkovits,

Unterwegs zum Frieden (1973), S. 361.



218 F. Beutter, Christliche Ethik in der pluralen Gesellschaft

sichtlichen und eigengesetzlichen Apparatur»21 erscheinen und weil auch Gesetze
bestehen können, die nicht oder nicht mehr der gesellschaftlichen Realität
entsprechen. Eines der bekanntesten Beispiele hierfür ist die Entstehung des Massem
elendes des Proletariates im 19. Jahrhunderts inmitten einer Fülle von Gesetzen.
Es kann sich auch bei funktionierender öffentlicher Gewalt ein Unrechtkomplex
bilden, den man heute als strukturelle Gewalt bezeichnet. In verdünnter Form
zeigt sich dies heute bei Gesetzen und Verordnungen, die den Bürger unmittelbar
betreffen, deren Ratio er aber nicht einzusehen vermag, z. B. im Steuer- und
Sozialversicherungsrecht. Der gemeinsame Nenner der hier gemeinten Phänomene
heisst nicht eigentlich Widerstand gegen die gesellschaftliche Autorität, gegen die
Staatsgewalt, gegen Interessenverbände, die sich mit dem Staat verbinden, sondern

gegen Entwicklungen, die der Staat als Wohltat anpreist, die aber als Plage und
letztlich als Gewalttätigkeit empfunden werden.

Wo der Missbrauch der öffentlichen Gewalt offenkundig ist, ruft dies Widerstand

gegen sie hervor. Das Widerstandsproblem ist wie das Gewaltproblem
differenziert zu sehen und keineswegs ausdiskutiert. Die Formen des Widerstands
müssen sehr verschieden sein, je nachdem ob verhütet werden soll, dass das
Gemeinwohl korrumpiert wird, oder ob es bereits völlig korrumpiert ist. Für die
letztere Situation hat Paul VI. in der Enzyklika Populorum progressio vom
26. 3. 1967 deutliche Aussagen gemacht:

Es gibt gewiss Situationen, deren Ungerechtigkeit zum Himmel schreit. Wenn ganze Völker

das Notwendigste entbehren und in einer Abhängigkeit leben, die sie an der Initiative und
Verantwortung sowie am kulturellen Aufstieg hindert und der Teilnahme am sozialen und
politischen Leben beraubt, dann ist die Versuchung gross, solches gegen die menschliche
Würde verstossende Unrecht mit Gewalt zu beseitigen. Trotzdem: Jeder revolutionäre
Aufstand - ausgenommen im Fall der eindeutigen und lange andauernden Gewaltherrschaft, die
die Grundrechte der Person schwer verletzt und dem Gemeinwohl des Landes schwer schadet

- zeugt neues Unrecht, bringt neue Störungen des Gleichgewichts mit sich, ruft neue
Zerrüttung hervor. Man darf ein Übel nicht mit einem noch grösseren Übel vertreiben22.»

Die sog. Theologie der Revolution und bestimmte Formen der politischen
Theologie haben solche Gedanken weiter ausgezogen und sprechen sich für
gewaltlose und gewalttätige Aktionen aus, wenn die (soziale) Gerechtigkeit, der
Dienst an unterdrückten Mitmenschen und damit die Solidarität es erfordern, um
ungerechte soziale und politische Strukturen zu verändern23. Uberblickt man die
Diskussion um das Widerstandsrecht in den vergangenen Jahrzehnten, stellt man
fest, dass innerhalb des moraltheologischen und sozialethischen Denkens auf der
einen Seite eine Ausweitung begründeter Gewaltanwendung gegen Unrechtssysteme

festzustellen ist. Selbst (revolutionärer) Umsturz und gewaltsame Verände-

R. Hauser, Sinn und Grenze politischen Gehorsams: A. Kaufmann u. a., Widerstandsrecht

(1972), S. 182.179.
22 Paul VI., Populorum progressio: H. Krauss: Über den Fortschritt der Völker (1967),

S. 162 f.; vgl. M. Pribilla, An den Grenzen der Staatsgewalt: Kaufmann (A. 21), S. 226 f.
23 H. Zwiefelhofer, Kirchliche Lehre und Gewaltanwendung: F. Nuscheier u.a.: Christliche

Revolution?, Kirche und Dritte Welt, 2 (1970), S. 82; vgl. S. 9 f.



F. Beutter, Christliche Ethik in der pluralen Gesellschaft 219

rangen ungerechter politischer und sozialer Strukturen werden als zuzulassende

Möglichkeit erachtet. Derselbe Gedanke, den wir früher schon bei der Rechtfertigung

des Staatsgewalt antrafen, ist wirksam (wenn auch in umgekehrter Richtung),
nämlich der Gewaltherrschaft mit Gewalt entgegenzutreten.

Andererseits wird die Gefährlichkeit der Gewalt klar gesehen. Der Hinweis,
Gewaltanwendung in engen Grenzen zu halten, spricht dies aus. Gewaltanwendung
darf nie für sich stehen. Gewaltanwendung - wenn anders nicht möglich - steht

nur im Dienst hoher Gesellschaftswerte: Ermöglichung des Gemeinwohls und
sozialer Gerechtigkeit. Weil diese Werte nicht verwirklicht würden, müsse ein
bestimmtes Regime gewaltsam geändert werden. Es wird immer wieder unterstrichen,
dass Gewalt nur zur Beseitigung unerträglicher Gewaltverhältnisse eingesetzt
werde. Danach soll sie aufhören; eine Friedensordnung zum Wohl aller sei das

Ziel. Hier schwingt wiederum der ethisch bedeutsame Gedanke mit, dass Gewalt
für sich allein ausserstande ist, Werte zu verwirklichen, ja sie auch nur in den
Blick zu bekommen. Gewalt ist eben «nackt», sie hat nichts anzuziehen. Das Wertvolle,

das mit ihr angezielt wird, steckt nicht in der Gewalt, sondern in Werten wie
Gemeinwohl, Menschenrechte, Personwürde, die im Grande ohne Gewalt existieren

und zum Tragen kommen können. Auch hier zeigt sich wiederum, dass
Gewalt für sich nicht den Rang eines (ethischen) Wertes beanspruchen kann.

Nimmt man das Gesagte ernst, erscheint es unverständlich, wie bestimmte
Vertreter einer Theologie der Revolution die Revolution, d. h. gewaltsame Veränderung

der gesellschaftlichen Verhältnisse, sozusagen zur Mitte der Theologie
machen können. Revolution ist so wenig wie Gewalt ein inneres Moment der Theologie.

Wer sie unternimmt, muss sie verantworten. Die Theologie der Revolution,
jedenfalls einige ihrer Vertreter, liefern demgegenüber im Vorhinein statt einer
ethischen Befragung eine Rechtfertigung revolutionären Handelns. Paul VI. hat
am 23. August 1968 in Bogota zugegeben, dass revolutionäre Praktiken ihre letzten

Impulse in Gerechtigkeit und Solidarität haben können. Gleichwohl fährt er
fort, «dass Gewaltanwendung dem Evangelium und dem Christentum
widerspricht»24. Das Problem der Gewalt muss als ethisches Problem rehabilitiert werden,

aber nicht um Gewalt zu verherrlichen, sondern um die Schwierigkeiten
aufzuzeigen, die jede Gewaltanwendung mit sich bringt.

In den heutigen ernsthaften ethischen Überlegungen geht es nie um Verherrlichung

von Gewalt, sondern um die Frage, wie kann sie verringert, möglichst sogar
zum Verschwinden gebracht werden. Dies alles berechtigt zu dem Schluss, dass
überall dort, wo Gewaltanwendung festzustellen ist, auch ein (ethisches) Übel zu
konstatieren ist. Diesem Übel mit Gewalt zu begegnen, wird unter bestimmten
Bedingungen auch für Christen als (ethisch) möglich erachtet. Dem ist jedoch
hinzufügen, dass sich das christliche Handeln dann auf einem Felde bewegt, auf dem
einem grösseren Übel durch ein geringeres Übel begegnet werden soll. Wer sich
aus guten Gründen zu solchem Vorgehen aufgrund persönlichen Gewissens
entscheiden zu müssen glaubt, darf damit rechnen, dass ihm keine ethische Verartei-

24 K. Kraemer (Hrsg.), Paul VI. an die Welt (1970), S. 182.



220 F. Beutter, Christliche Ethik in der pluralen Gesellschaft

lung widerfährt. Niemand wird jedoch den Weg der Gewalt als den «Weg zum
Leben» oder den «Weg zum Guten» begründen können.

Es gibt keine ethische Einbahnstrasse, die als einzig sittlich mögliches Reagieren

sagt: Gewalt soll man mit Gewalt bekämpfen. Im Gegenteil: Christen werden
das Beispiel Jesu nicht übersehen können, dessen Leben von Gewaltverzicht ohne

Einschränkung gezeichnet ist. «Dem entspricht, dass er das Liebesgebot bis zu seiner

letzten - auch heut noch ärgerlichen - Konsequenz der Feindesliebe steigern
und in paradoxer Weise den Verzicht auf jeden physischen Widerstand fordern
konnte... Die überwältigende, entwaffnende Macht der Botschaft Jesu - damals
wie heute - liegt nicht zuletzt in diesem grundsätzlichen Verzicht auf äussere
Machtmittel25.»

Jesu Zeugnis des Gewaltverzichtes dürfte auch einiges Licht auf die Analyse
der Gewalt werfen, die für sich nicht als (ethischer) Wert anzusprechen ist und
schon deswegen aus dem sündelosen Verhalten des Herrn ausschied.

Viele (christliche) Menschen - gerade auch unserer Zeit - entscheiden sich für
Gewaltverzicht. Wer keine Gewalt anwendet, schafft nicht jene Übel, die immer
mit Gewaltanwendung verbunden sind; er schafft vor allem nicht jene «Spirale der
Gewalt», die auf Gewalt mit je neuer Gewalt antworten lässt. Insofern ist
Gewaltverzicht nicht mit ethischen Fragezeichen versehen. Aber man wird nicht
übersehen dürfen: Gewaltverzicht ist für sich auch noch kein sittlicher Wert, sondern
zunächst - bildlich gesprochen - ein leeres Blatt. Es muss erst beschrieben und
ausgefüllt werden aus der Kraft der Liebe, der Menschlichkeit, Gerechtigkeit,
Güte, Solidarität. Andererseits gilt, dass dieses leere Blatt, auf dem sich schreiben
lässt, nur der Christ wirklich zur Hand hat in einer bedrängten Situation, in der
er auf Gewalt nicht aus Feigheit oder Gleichgültigkeit verzichtet, sondern dem
Worte Jesu gemäss handelt: «Wer dich auf die rechte Wange schlägt, dem halte
auch die andere hin» (Matth. 5, 39). Jesus wollte mit seiner Botschaft stets «ein
'Einvernehmen' mit dem Hörer erzielen»26; er will seinen Zuhörer nicht manipulieren,

sondern überzeugen, er versucht ihn zur Einsicht zu bringen, «sein freies
'Einverständnis' zu gewinnen»27. Die Gottesherrschaft, die Nähe der Liebe Gottes
fordert zu klarer Entscheidung und zielt auf echte Umkehr.

Dies muss wohl stets auch in der ethischen Verkündigung gesagt werden:
Einvernehmliche, verständige, einsichtige mitmenschliche Verhältnisse sind in sich
wertvoll. Durch Gewaltanwendung werden sie jedenfalls nicht verständlicher.

Friedrich Beutter, Luzern

26 M. Hengel, Christus und die Macht (1974), S. 19; vgl. Matth. 5, 38-48; Mark. 8, 38.
26 Hengel (A. 25), S. 21.
27 Ebd.


	Christliche Ethik in der pluralen Gesellschaft

