Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 34 (1978)

Heft: 4

Artikel: Christliche Ethik in der pluralen Gesellschaft
Autor: Beutter, Friedrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-879031

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-879031
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christliche Ethik in der pluralen Gesellschaft

Christen sind Menschen, die in konkreten Staaten, d. h. in konkreten gesell-
schaftlichen, politischen, wirtschaftlichen, rechtlichen und sozialen Verhéltnissen
leben. Sie leben mit vielen Menschen zusammen, die weder ihr Glaubensverstiand-
nis noch ihre Leitvorstellungen iiber die Gestaltung der personlichen Existenz
und der Gesellschaft teilen, wenngleich bei letzterem gemeinsame Werte artikuliert
werden, wie z. B. die Diskussion um Grundwerte in jiingster Zeit immer wieder
zeigt.

Diese Erfahrung sehr unterschiedlicher Denkansitze, Vorstellungen, Konzep-
tionen, Normierungsanspriiche bei Einzelnen sowie in Gross- und Kleingruppen
der Gesellschaft meinen wir, wenn wir von Pluralismus reden. Vielleicht ist das
Gemeinte unter der Bezeichnung plural am ehesten ohne vorgingig wertende Be-
lastung ausgedriickt.

Im Bereich katholischer Theologie war Karl Rahner einer der ersten, der auf
die Tatsache des Pluralismus in der heutigen Welt aufmerksam machte und eine
Reihe von Konsequenzen daraus vorlegte. Es sei gestattet, einige seiner Grund-
gedanken kurz in Erinnerung zu rufen.

Schon die Deutung des einzelnen Menschen als Individuum und Person ver-
weist auf Pluralismus als «Index der Kreatiirlichkeit»!. Ferner: Die heute unge-
heuer angewachsene Stoff-Fiille jeder Einzelwissenschaft, die Vielheit ihrer In-
halte und die Kompliziertheit ihrer Methoden gestaltet fiir Einzelne und Gruppen
Durchblick und Synthese der gesamten Wirklichkeitserkenntnisse als nahezu un-
durchfiihrbar. Eine zutreffende allgemeinverbindliche Anschauung der Welt ist
heute fiir die meisten Menschen unmoglich. Karl Rahner ist auch fiir einen gldu-
bigen Christen der Auffassung, «dass eine direkte christl. weltanschaul. Synthese
im Unterschied zu friiher fiir den Einzelnen weithin gar nicht mehr mdéglich ist,
auch wenn er zu den ‘Gebildeten’ gehort»2. Zu den ethischen Konsequenzen aus
der Tatsache des Pluralismus zihlt er Toleranz als Respektierung der Freiheit und
des Gewissens wie auch Erkenntnis und Annahme des heutigen Pluralismus. In
spiteren Veroffentlichungen hat er von diesen Grundlagen her zur Deutung von
Pluralismus in der Theologie und in der Philosophie eine Reihe von Beitrdgen
vorgelegt.® In unserer gesamten Mentalitdt stecke ein nicht mehr addquat auf-
arbeitbarer Pluralismus, der «zu den unvermeidlichen Charakteristika der geistigen

1 K. Rahner, Pluralismus: Lex. f. Theol. u. Kirche, 8 (21963), Sp. 566.

2 Ebd. Sp. 567.

3 K. Rahner, Der Pluralismus in der Theologie und die Einheit des Bekenntnisses in der
Kirche: Schriften zur Theologie, 9 (1970), S. 11-33; Zum heutigen Verhiltnis von Philosophie
und Theologie: ebd. 10 (1972), S. 70-88, bes. 79-81, wo er S. 80 meint, vor dem Philosophen
von heute stehe «ein vom einzelnen nicht mehr bewiltigbarer Pluralismus von Philosophien».



F.Beutter, Christliche Ethik in der pluralen Gesellschaft 213

Situation von heute»* gehore. Die Tatsache bleibe bestehen, dass es in derselben
Gesellschaft, die in einem bestimmten geographischen Raum lebt, einen unauf-
hebbaren Pluralismus gibt. Dieser bewirkt, dass es «keiner bestimmten Gruppe
in der weltlichen Welt mehr gelingt, die weltanschaulichen Meinungen der ganzen
Gesellschaft in ihrem Sinne zu homogenisieren»3.

Die Konsequenz aus dieser Tatsache heisst fiir die Christen nichts anderes als
dieses: Weder einzelne Christen noch amtliche kirchliche Stellungnahmen konnen
in solcher Situation fiir sich in Anspruch nehmen, das Ganze in eine vollgiiltige
Synthese von Einheit und Wahrheit zu bringen. Ob man allerdings so weit gehen
muss, den christlichen Glauben lediglich als «partikuldres Moment»® bei der
Orientierung in der heutigen Welt zu bestimmen, ist eigens zu priifen. Festge-
halten werden darf doch auch dieses: Christlicher Glaube und christliche Ver-
kiindigung verstehen sich auch in der pluralistisch strukturierten Welt als Lebens-
vollzug, der zur Sinnfrage menschlicher Existenz nach wie vor das umfangreichste
und auf ganzheitliche Erfassung gerichtete Spektrum einbringt. Insofern steht
christliches Glauben und Leben nicht einfachhin partikuldr neben anderen, heute
tonangebenden und das heutige Leben normierenden «Méchten».

In den letzten Jahrzehnten hat die Dimension des Politischen einen immer
breiteren Raum eingenommen, eine Tatsache, der sogar eine Gesetzmissigkeit
zugeschrieben wird, wenn man z.B. vom «Gesetz wachsender Staatstatigkeit»
spricht. Dem Politischen wird nicht selten die umfassendste Normierung (nicht
nur Organisierung) des menschlichen Lebens zugemutet, wenngleich die Tatsache
bleibt, dass das Politische sich nicht als ganzheitliches Phinomen zu prasentieren
vermag. Wie wire sonst als sinnvoll zu deuten, dass sich z. B. in einem Vielpar-
teiensystem (dieses ist selbst Zeichen von Pluralismus) sehr unterschiedliche, mit
starken Gegensatzen sich widerstreitende Parteiprogramme miteinander messen
und parlamentarische Opposition mit Alternativvorschligen gegen eine Regierung
zum Erscheinungsbild des Politischen selber gehort. Dies heisst doch auch: Das
Politische ist nicht die alle menschlichen Lebenshorizonte und -vollziige integrie-
rende Kraft; es kann also auch nicht mit umfassendem Normierungsanspruch
auftreten.

In dhnlicher Weise tritt nicht selten der Bereich des Wirtschaftlichen und der
neuzeitlichen Technik mit umfassenden Normierungsanspriichen auf, wenn z. B.
das wirtschaftlich oder technisch Mogliche oder wissenschaftlich Bewiesene den
ausschlaggebenden Verhaltensparameter darstellen sollen.

Bei der Kompliziertheit des modernen Pluralismus iiberfrachten sich derartig
tonangebende Bereiche ideologisch und manipulatorisch?, wenn sie den Teilbe-
reich, in dem sie lebenswichtige Funktionen fiir das Wohl von Menschen und
ganzen Gesellschaften innehaben, als einziges Verhaltensmuster anbieten. Es

4 Rahner, Der Glaube des Christen und die Lehre der Kirche: ebd. 10, S. 269.

5 Ebd., S. 268.

6 Ebd., S. 269.

7 G. Merk, Zur Begrenzung der Offensivwerbung, = Volkswirtschaftl. Schriften, 267 (1977).



214 F.Beutter, Christliche Ethik in der pluralen Gesellschaft

kommt dann zu Totalitarismen und Monismen, denen ja gerade im Namen des
Pluralismus seit seinen Anfingen entgegengetreten wurde.?

Ein Teilbereich darf sich nicht fiir das Ganze halten. Dies wird eine Stoss-
richtung christlicher Lebensorientierung und ethischer Verkiindigung bleiben,
allen totalitdren Anspriichen zu begegnen, aus welchem Bereich auch immer sie
kommen. Dies gilt nicht nur fiir das Verhiltnis Glaube und Politik (und dem
institutionellen Verhiltnis Staat—Kirche), sondern ebenso vom kritischen Ver-
hiltnis gegeniiber dem technisch und wissenschaftlich Machbaren, das wegen der
heutigen Umweltprobleme sich nicht mehr unbesehen auf Wachstums- und Fort-
schrittsgldubigkeit berufen kann.

Das Faktum heutiger Pluralitdt in nahezu allen Lebensbereichen bringt so seine
eigenen Probleme, die letztlich darin griinden, dass jeder als pluralistisch zu kenn-
zeichnende Bereich fiir sich nur partikulare Aspekte zur Wahrheitsfindung und
Sinndeutung beizutragen vermag. Man kann und muss daher sagen: Der Pluralis-
mus besitzt fiir sich keine ganzheitlich pridgende und integrierende Kraft. Der Na-
turwissenschaftler A. M. Klaus Miiller hat diesem Sachverhalt mit folgenden Wor-
ten Ausdruck gegeben: «Das Prinzip Uberleben notigt uns, das Ganze unseres
Konnens, Wissens, Liebens, Glaubens und Hoffens ins Spiel zu bringen, und ge-
rade darin die etablierte Wissenschaft wie die etablierte Religiositit zu transzen-
dieren. Der Uberwindung des partikularen Denkens muss die Uberwindung des
partikularen Glaubens entsprechen. Dies fiihrt in die Weite 6kumenischer Offen-
heit zwischen den Kirchen.»?

Je mehr von diesem Ganzen oder wenigstens der Sehnsucht nach dem Ganzen
in einem pluralen Sektor aufscheint, desto hoher kann sein Beitrag eingestuft wer-
den. Gestufter Pluralismus hat Raum fiir Unterscheidungen von mehr und weniger,
gerade im Blick auf Sinndeutung und Orientierungshilfen. Hier bleibt christlich
ethischer Verkiindigung ein hoher Rang vorbehalten, aber auch grosse Verant-
wortlichkeit.

2.

Christliche Ethik versteht sich grundlegend als Dienst am ganzen Menschen
und am gesamthaften Wohl der Gesellschaft. Sie wollte nie fraktionierter oder
partikularer Dienst sein. Jedoch musste auch christlicher Lebensvollzug in den
letzten Jahrzehnten immer stirker zur Kenntnis nehmen, dass die gldaubige Exi-
stenz in Bedingtheiten verbleibt, besonders in denen der (raum- und zeitbedingten)
Leiblichkeit und der Geschichtlichkeit. Auch die christliche Lebensorientierung
ist in konkrete geschichtliche, kulturelle und gesellschaftliche Verhiltnisse hinein
verflochten. Es gibt fiir sie keinen welt- oder zeitunabhingigen Horizont. Dem
entsprechend lédsst sich die Auffassung generalisieren, dass vom Menschen und

8 W. Jahrow, Pluralismus: F. Karrenberg (Hrsg.), Evangel. Soziallexikon (41963), Sp. 971 {.
9 A. M. K. Miiller, Die priparierte Zeit. Der Mensch in der Krise seiner eigenen Zielvor-
stellungen (1972), S. 177.



F.Beutter, Christliche Ethik in der pluralen Gesellschaft 215

seiner Lebensorientierung «bestenfalls in einem jeweils kulturspezifischen Sinn
gesprochen werden kann»®. Kulturspezifisches Erkennen und Sprechen betrifft
nicht nur einzelne Menschen (z. B. Vertreter theologischer Ethik), sondern auch
Verlautbarungen oberster kirchlicher Leitungsorgane. So hat man in den letzten
Jahren deutlicher erkannt, wie problematisch etwa pépstliche Enzykliken sein
konnen, wenn sie in bestimmten Fragen sich an die ganze Welt wenden, und das
heisst auch, sehr unterschiedliche kulturelle und gesellschaftliche Verhiltnisse an-
sprechen bzw. bessern wollen. Der Wirklichkeit niher diirfte es nicht selten sein,
wenn z. B. sozialethische Verkiindigung sich bewusst etwa auf westeuropiische
Verhiltnisse beschrinkt dartut.!!

Zusammenhingend mit dem kulturspezifischen pluralen Horizont hat sich in
den vergangenen Jahren vor allem an zwei hauptsdchlichen Problemkreisen die
ethische Diskussion vertieft. Auf der einen Seite im Bereich der ethischen Normen
und besonders ihrer Begriindung!2, auf der anderen Seite am Problem der ethischen
Autonomie®3. Durch beide Problemkreise zieht sich wie ein roter Faden die Wiir-
digung der menschlichen Freiheit heute als ein umfassender Dienst zur Befreiung
des Menschen von den vielfdltigen Formen des Unguten im eigenpersonlichen und
gesellschaftlichen Verantwortungsbereich, insbesondere von menschenunwiirdigen
Formen des Ungerechten und Unsozialen, der Unterdriickung, Diskriminierung
und Manipulation. Die Stossrichtung zielt auf Dienst an allem Menschenwiirdigen
und der Absage an alles Unmenschliche. Befreiung im Kontext des von Jesus Chri-
stus angebotenen und gekiindeten Heiles (Erlosung) zu halten, dessen gldubige
Annahme zu einem Leben und Handeln aus der von Gott geschenkten Liebe
(=Agape) zu fiithren vermag, wird ein dauerndes Grundanliegen christlicher Ethik
bleiben. In diesem Kontext kann man dann durchaus die Meinung vertreten: «Heil
in Christus bedeutet folglich immer auch Befreiung und zwar im doppelten Sinn
von personaler Erlosung von Siinde . .. wie von strukturaler Ungerechtigkeit und
Gewalt»14,

3.

Das Zuletztgenannte sei Stichwort fiir eine kurze Exemplifizierung ethischer
Verkiindigung. Wenngleich letzte Erfiillung des ethisch Gesollten auch fiir Chri-

10 F. X. Kaufmann, Die Ehe in sozialanthropologischer Sicht: F. Bockle (Hrsg.), Das Natur-
recht im Disput (1966), S. 53.

11 F. Furger, Hilfe zur Freiheit. Ethische Verkiindigung in einer pluralistischen Gesell-
schaft: Studia moralia, 15. Festschr. B. Haring (1977), S. 715.

12 U. a. J. Sauer (Hrsg.), Normen im Konflikt. Grundfragen einer erneuerten Ethik (1977),
mit Beitrdgen von A. Auer, J. Griindel, R. Hofmann, A.K.Ruf, B. Stoeckle; K. Demmer &
B. Schiiller (Hrsg.), Christlich glauben und handeln. Fragen einer fundamentalen Moraltheolo-
gie in der Diskussion (1977), mit Beitrdgen zur Begriindung sittlicher Normen von J. B. Lotz,
B. Hiring, H. Rotter, Ph. Schmitz, H. Weber, F. Scholz, B. Schiiller, L. Vereecke.

13 U. a. F. Bockle, Fundamentalmoral (1977), bes. S. 48-92.

14 Furger (A. 11), S. 713.



216 F.Beutter, Christliche Ethik in der pluralen Gesellschaft

sten unter eschatologischem Vorbehalt steht, bleibt doch die Aufgabe, das ethisch
Wertvolle und Gute in der konkreten geschichtlichen Epoche in deutlichere Er-
kenntnis und Argumentation zu bringen. Dies gilt in unseren Tagen in besonderer
Weise vom Gewalthandeln.

Bei der Analyse des modernen Gewaltproblems kommt Ulrich Matz zu der
Feststellung, «dass die Gewalt ihrer Natur nach... ein schlechthin antisoziales
und im strengen Sinne inhumanes Mittel ist: Die Gewalt beendet jede Art sozialer
Beziehung»15. Bei diesem Verstindnis erscheint Gewalt nicht einfachhin als un-
vermeidliches Existential, sondern als ein geféhrlicher, im einzelnen Menschen
und in den gesellschaftlichen Gruppierungen und Strukturen steckender Defekt,
der theologisch mit Siinde in Verbindung gebracht wird!¢, also grundsatzlich der
menschlichen Verantwortlichkeit unterstellt bleibt. Diese Deutung von Gewalt
wird es nicht leicht haben, Gewaltanwendung als sittlich gut darzutun; nicht ein-
mal fiir den Fall unumginglich notwendiger Gewaltanwendung (dariiber spiter)
wird man von einem ethischen Wert sprechen konnen. Gewaltanwendung ist im-
mer ein Ubel, auch im ethischen Sinne; denn in jedem Falle ist Gewaltanwendung
mit Wirkungen verbunden, die man nicht als wiinschenswert, sozial oder mensch-
lich ansprechen kann. Uberall, wo Gewalt angewendet wird, haben Menschen zu
leiden, wird ihnen Ubel zugefiigt, sei es durch «nackte» physische Gewalt (Schlédge,
Fesseln, Folter, Terror, Geiselnahme, Gewehrkugeln, Bomben), sei es durch sub-
tile Formen sog. «sanfter» (psychischer) Gewalt (Manipulation, Ubertdlpelung,
Verfiihrung, Liige, Betrug).

Weil Gewalt sich in vielen Gestalten zeigt, war und ist es schwierig ihr beizu-
kommen, auch wenn die staatliche Autoritdt sich mit dem dusserst missverstind-
lichen Attribut des Gewaltinhabers (Staatsgewalt, Gewaltenteilung, staatliches
Gewaltmonopol) zu erkennen gibt. Der Staat wird, wenn durch Gewalt definiert,
von einer Grenzsituation her begriffen, die ihm in der Regel nicht erspart bleibt,
aber ebenso wenig sein vielschichtiges Handeln auf den richtigen Nenner bringt.

Die gesellschaftliche Realitdt zeigt sich immer wieder mit Gewalttétigkeit
durchsetzt. Dennoch ist aufs Ganze erkennbar, dass keine Gesellschaft aufgefun-
den werden kann, deren Menschen nicht an Kontrolle, ja an Begrenzung und Ein-
dimmung der Gewalt interessiert wiren. Ein individual- und sozialethischer Im-
puls zur Einddmmung, sogar Uberwindung von Gewalt ist durch viele pluralen
Interessenlager hindurch unverkennbar. Wenn trotz einem gelebten Ethos des Ge-
waltverzichtes durch Einzelne und Gruppen und entgegen international vereinbar-
ter Achtung der Gewaltanwendung Gewalt immer wieder und in neuen Formen
aufsteht, wird man die Bemiihungen zur Einddmmung von Gewalt nicht gering
veranschlagen. Sie beruhen hauptsichlich auf zwei Grundlagen: Die eine ist die

15 U. Matz, Politik und Gewalt. Zur Theorie des demokratischen Verfassungsstaates und
der Revolution (1975), S.53; dhnlich H. Kuhn, Macht — Autoritit — Gewalt: E. J. M. Kroker
(Hrsg.), Die Gewalt in Politik, Religion und Gesellschaft (1976), S. 22; vgl. S. 233.

16- W. Pannenberg, Aggression und die theologische Lehre von der Siinde: Zs. f. Ethik 21
(1977), S.161-173; H. Oberhenn, Gewalt: B. Stoeckle (Hrsg.), Worterbuch christlicher Ethik
(1975), S. 109.



F. Beutter, Christliche Ethik in der pluralen Gesellschaft 217

ethische Fundierung des Respektes vor der Menschenwiirde. Es gibt Einsichten in
Grundwerte, hinter die man nicht mehr zuriick kann. Es gibt die Unbeliebigkeit
der sittlichen Erkenntnis, die trotz allem Unvollkommenen Fortschritt bedeutet.
Die andere ist der Ausbau des gesatzten Rechtes durch eine Vielfalt von Regeln.
Rechtlich geregeltes Leben will — das ist eine Grundidee des Rechts — ohne Ge-
walt auskommen und bestehende Konfliktsituationen mit humanen Mitteln aus-
tragen (vgl. Prozessordnungen). Staatliche Strafandrohungen sind zu verstehen als
Warnungen davor, solche Handlungen in Gang zu setzen. Im Blick auf eine Rechts-
ordnung, die auf Gewalt sehr differenziert reagiert (z. B. auf Mord anders als auf
Notwehr), will und muss der neuzeitliche Staat eine Fiille von (kontrollierbarer)
Macht in sich vereinen, um nach innen und aussen der Gewalt zu wehren mit den
Mitteln des Rechts, letztlich — sollte das Recht gebrochen werden — mit Gewalt.
Es gehort zu den Grundaufgaben des Staates, Gewalt aus seinem Wirkungsbereich
zu verbannen, weil er grundsitzlich im Gegensatz zu Gewalt zu stehen hat. Des-
wegen muss er Gewalt bekdmpfen, wenn noétig mit Gewalt. Hier tritt das in Er-
scheinung, was als legale bzw. rechtmassige offentliche Gewalt'” bezeichnet wird.
Sie muss eingebunden sein in (gerechte) Grundgesetze, die sich an den Menschen-
rechten orientieren, und in eng umschriebene, gesetzlich vorher festgelegte Tatbe-
stdnde, in denen staatliche Gewaltanwendung als ultima ratio zur Erfiillung uner-
lasslicher Gemeinwohlziele als notwendig erscheint.!’® In einem rechtsstaatlichen
System ist es der Storer der Rechtsordnung, der die gesetzliche Gewalt auslost,
nicht der Staat und seine Organe.

Nach aussen wird Gewaltanwendung des Staates gegen einen «ungerechten»
Angreifer nicht anders begriindet. Moraltheologische Argumentation bedient sich
des Verteidigungsmodelles und hilt auch fiir Christen Gewaltanwendung fiir mog-
lich, wenn bestimmte enge Bedingungen erfiillt sind (allerletztes Mittel, ausschliess-
licher Dienst der Verteidigung, angemessene militdrische Mittel, maximale Scha-
densbegrenzung, verantwortbare Zielsetzung zum Zweck der Wiederherstellung
des Friedens, standige Bereitschaft zu Verhandlungen?). Die oft missverstandene
«Lehre vom gerechten Krieg» will und kann keine Rechtfertigung des Krieges sein.
Ihr Ziel ist letztlich: «Génzliche Uberwindung des Krieges» und «dauernde Siche-
rung des Friedens»2°.

Monopolisierung und Kontrolle der Gewalt konnen die Ubel der Gewaltanwen-
dung einddmmen und mildern. Sie 16sen das Gewaltproblem aber nicht, schon des-
wegen nicht, weil Regierungen, Polizei und Justiz nicht gegen Gewaltmissbrauch
gefeit sind. Der Einwand, hiergegen konne man rechtlich aufgrund bestehender
Gesetze vorgehen, trifft nicht immer, weil selbst im faktischen Rechtsstaat fiir
viele Biirger Gesetze und Verordnungen wie ein «Irrgarten» in einer «uniiber-

17 H.-D. Bastian, Sicherheit und staatl. Gewaltmonopol: Zs. f. Ethik 20 (1976), S.245-255.

18 Matz (A. 15), S. 6.

19 R. Gramm, Der Friede ist ein ernster Fall: Zs. f. Ethik 20 (1976), S. 278.

20 K. Hérmann, Der ‘gerechte Krieg’ im christlichen Denken: R. Weiler & V. Zsifkovits,
Unterwegs zum Frieden (1973), S. 361.



218 F.Beutter, Christliche Ethik in der pluralen Gesellschaft

sichtlichen und eigengesetzlichen Apparatur»?! erscheinen und weil auch Gesetze
bestehen konnen, die nicht oder nicht mehr der gesellschaftlichen Realitdt ent-
sprechen. Fines der bekanntesten Beispiele hierfiir ist die Entstehung des Massen-
elendes des Proletariates im 19. Jahrhunderts inmitten einer Fiille von Gesetzen.
Es kann sich auch bei funktionierender offentlicher Gewalt ein Unrechtkomplex
bilden, den man heute als strukturelle Gewalt bezeichnet. In verdiinnter Form
zeigt sich dies heute bei Gesetzen und Verordnungen, die den Biirger unmittelbar
betreffen, deren Ratio er aber nicht einzusehen vermag, z. B. im Steuer- und So-
zialversicherungsrecht. Der gemeinsame Nenner der hier gemeinten Phédnomene
heisst nicht eigentlich Widerstand gegen die gesellschaftliche Autoritédt, gegen die
Staatsgewalt, gegen Interessenverbdnde, die sich mit dem Staat verbinden, sondern
gegen Entwicklungen, die der Staat als Wohltat anpreist, die aber als Plage und
letztlich als Gewalttitigkeit empfunden werden.

Wo der Missbrauch der offentlichen Gewalt offenkundig ist, ruft dies Wider-
stand gegen sie hervor. Das Widerstandsproblem ist wie das Gewaltproblem dif-
ferenziert zu sehen und keineswegs ausdiskutiert. Die Formen des Widerstands
miissen sehr verschieden sein, je nachdem ob verhiitet werden soll, dass das Ge-
meinwohl korrumpiert wird, oder ob es bereits vollig korrumpiert ist. Fiir die
letztere Situation hat Paul VI. in der Enzyklika Populorum progressio vom
26. 3. 1967 deutliche Aussagen gemacht:

Es gibt gewiss Situationen, deren Ungerechtigkeit zum Himmel schreit. Wenn ganze Vol-
ker das Notwendigste entbehren und in einer Abhingigkeit leben, die sie an der Initiative und
Verantwortung sowie am kulturellen Aufstieg hindert und der Teilnahme am sozialen und
politischen Leben beraubt, dann ist die Versuchung gross, solches gegen die menschliche
Wiirde verstossende Unrecht mit Gewalt zu beseitigen. Trotzdem: Jeder revolutionire Auf-
stand — ausgenommen im Fall der eindeutigen und lange andauernden Gewaltherrschaft, die
die Grundrechte der Person schwer verletzt und dem Gemeinwohl des Landes schwer scha-
det — zeugt neues Unrecht, bringt neue Storungen des Gleichgewichts mit sich, ruft neue Zer-
riittung hervor. Man darf ein Ubel nicht mit einem noch grosseren Ubel vertreiben22.»

Die sog. Theologie der Revolution und bestimmte Formen der politischen
Theologie haben solche Gedanken weiter ausgezogen und sprechen sich fiir ge-
waltlose und gewalttitige Aktionen aus, wenn die (soziale) Gerechtigkeit, der
Dienst an unterdriickten Mitmenschen und damit die Solidaritdt es erfordern, um
ungerechte soziale und politische Strukturen zu verdndern2?. Uberblickt man die
Diskussion um das Widerstandsrecht in den vergangenen Jahrzehnten, stellt man
fest, dass innerhalb des moraltheologischen und sozialethischen Denkens auf der
einen Seite eine Ausweitung begriindeter Gewaltanwendung gegen Unrechtssy-
steme festzustellen ist. Selbst (revolutiondrer) Umsturz und gewaltsame Veridnde-

21 R. Hauser, Sinn und Grenze politischen Gehorsams: A.Kaufmann u. a., Widerstands-
recht (1972), S. 182. 179.

22 Paul VI., Populorum progressio: H. Krauss: Uber den Fortschritt der Volker (1967),
S. 162 f.; vgl. M. Pribilla, An den Grenzen der Staatsgewalt: Kaufmann (A. 21), S. 226 {.

23 H. Zwiefelhofer, Kirchliche Lehre und Gewaltanwendung: F.Nuscheler u.a.: Christ-
liche Revolution?, = Kirche und Dritte Welt, 2 (1970), S. 82; vgl. S. 9 f.



F.Beutter, Christliche Ethik in der pluralen Gesellschaft 219

rungen ungerechter politischer und sozialer Strukturen werden als zuzulassende
Moglichkeit erachtet. Derselbe Gedanke, den wir frither schon bei der Rechtferti-
gung des Staatsgewalt antrafen, ist wirksam (wenn auch in umgekehrter Richtung),
namlich der Gewaltherrschaft mit Gewalt entgegenzutreten.

Andererseits wird die Gefdhrlichkeit der Gewalt klar gesehen. Der Hinweis,
Gewaltanwendung in engen Grenzen zu halten, spricht dies aus. Gewaltanwendung
darf nie fiir sich stehen. Gewaltanwendung — wenn anders nicht moglich — steht
nur im Dienst hoher Gesellschaftswerte: Ermoglichung des Gemeinwohls und so-
zialer Gerechtigkeit. Weil diese Werte nicht verwirklicht wiirden, miisse ein be-
stimmtes Regime gewaltsam gedndert werden. Es wird immer wieder unterstrichen,
dass Gewalt nur zur Beseitigung unertriaglicher Gewaltverhiltnisse eingesetzt
werde. Danach soll sie aufhoren; eine Friedensordnung zum Wohl aller sei das
Ziel. Hier schwingt wiederum der ethisch bedeutsame Gedanke mit, dass Gewalt
fiir sich allein ausserstande ist, Werte zu verwirklichen, ja sie auch nur in den
Blick zu bekommen. Gewalt ist eben «nackt», sie hat nichts anzuziehen. Das Wert-
volle, das mit ihr angezielt wird, steckt nicht in der Gewalt, sondern in Werten wie
Gemeinwohl, Menschenrechte, Personwiirde, die im Grunde ohne Gewalt existie-
ren und zum Tragen kommen k&nnen. Auch hier zeigt sich wiederum, dass Ge-
walt fiir sich nicht den Rang eines (ethischen) Wertes beanspruchen kann.

Nimmt man das Gesagte ernst, erscheint es unverstiandlich, wie bestimmte Ver-
treter einer Theologie der Revolution die Revolution, d. h. gewaltsame Verinde-
rung der gesellschaftlichen Verhiltnisse, sozusagen zur Mitte der Theologie ma-
chen konnen. Revolution ist so wenig wie Gewalt ein inneres Moment der Theo-
logie. Wer sie unternimmt, muss sie verantworten. Die Theologie der Revolution,
jedenfalls einige ihrer Vertreter, liefern demgegeniiber im Vorhinein statt einer
ethischen Befragung eine Rechtfertigung revolutiondren Handelns. Paul VI. hat
am 23. August 1968 in Bogota zugegeben, dass revolutionidre Praktiken ihre letz-
ten Impulse in Gerechtigkeit und Solidaritit haben konnen. Gleichwohl fihrt er
fort, «dass Gewaltanwendung dem Evangelium und dem Christentum wider-
spricht»?4. Das Problem der Gewalt muss als ethisches Problem rehabilitiert wer-
den, aber nicht um Gewalt zu verherrlichen, sondern um die Schwierigkeiten auf-
zuzeigen, die jede Gewaltanwendung mit sich bringt.

In den heutigen ernsthaften ethischen Uberlegungen geht es nie um Verherrli-
chung von Gewalt, sondern um die Frage, wie kann sie verringert, moglichst sogar
zum Verschwinden gebracht werden. Dies alles berechtigt zu dem Schluss, dass
iiberall dort, wo Gewaltanwendung festzustellen ist, auch ein (ethisches) Ubel zu
konstatieren ist. Diesem Ubel mit Gewalt zu begegnen, wird unter bestimmten
Bedingungen auch fiir Christen als (ethisch) moglich erachtet. Dem ist jedoch hin-
zufiigen, dass sich das christliche Handeln dann auf einem Felde bewegt, auf dem
einem grosseren Ubel durch ein geringeres Ubel begegnet werden soll. Wer sich
aus guten Griinden zu solchem Vorgehen aufgrund personlichen Gewissens ent-
scheiden zu miissen glaubt, darf damit rechnen, dass ihm keine ethische Verurtei-

24 K. Kraemer (Hrsg.), Paul VI. an die Welt (1970), S. 182.



220 F.Beutter, Christliche Ethik in der pluralen Gesellschaft

lung widerfahrt. Niemand wird jedoch den Weg der Gewalt als den «Weg zum Le-
ben» oder den «Weg zum Guten» begriinden kdnnen.

Es gibt keine ethische Einbahnstrasse, die als einzig sittlich mdgliches Reagie-
ren sagt: Gewalt soll man mit Gewalt bekdampfen. Im Gegenteil: Christen werden
das Beispiel Jesu nicht tibersehen konnen, dessen Leben von Gewaltverzicht ohne
Einschrankung gezeichnet ist. «Dem entspricht, dass er das Liebesgebot bis zu sei-
ner letzten — auch heut noch drgerlichen — Konsequenz der Feindesliebe steigern
und in paradoxer Weise den Verzicht auf jeden physischen Widerstand fordern
konnte . . . Die iiberwiltigende, entwaffnende Macht der Botschaft Jesu — damals
wie heute — liegt nicht zuletzt in diesem grundsdtzlichen Verzicht auf &dussere
Machtmittel2s.»

Jesu Zeugnis des Gewaltverzichtes diirfte auch einiges Licht auf die Analyse
der Gewalt werfen, die fiir sich nicht als (ethischer) Wert anzusprechen ist und
schon deswegen aus dem siindelosen Verhalten des Herrn ausschied.

Viele (christliche) Menschen — gerade auch unserer Zeit — entscheiden sich fiir
Gewaltverzicht. Wer keine Gewalt anwendet, schafft nicht jene Ubel, die immer
mit Gewaltanwendung verbunden sind; er schafft vor allem nicht jene «Spirale der
Gewalt», die auf Gewalt mit je neuer Gewalt antworten lédsst. Insofern ist Gewalt-
verzicht nicht mit ethischen Fragezeichen versehen. Aber man wird nicht iiber-
sehen diirfen: Gewaltverzicht ist fiir sich auch noch kein sittlicher Wert, sondern
zunéachst — bildlich gesprochen — ein leeres Blatt. Es muss erst beschrieben und
ausgefiillt werden aus der Kraft der Liebe, der Menschlichkeit, Gerechtigkeit,
Giite, Solidaritdat. Andererseits gilt, dass dieses leere Blatt, auf dem sich schreiben
lasst, nur der Christ wirklich zur Hand hat in einer bedrdngten Situation, in der
er auf Gewalt nicht aus Feigheit oder Gleichgiiltigkeit verzichtet, sondern dem
Worte Jesu gemaiss handelt: «Wer dich auf die rechte Wange schldgt, dem halte
auch die andere hin» (Matth. 5, 39). Jesus wollte mit seiner Botschaft stets «ein
‘Einvernehmen’ mit dem Horer erzielen»28; er will seinen Zuhorer nicht manipu-
lieren, sondern iiberzeugen, er versucht ihn zur Einsicht zu bringen, «sein freies
‘Einverstindnis’ zu gewinnen»??. Die Gottesherrschaft, die Ndhe der Liebe Gottes
fordert zu klarer Entscheidung und zielt auf echte Umkehr.

Dies muss wohl stets auch in der ethischen Verkiindigung gesagt werden: Ein-
vernehmliche, verstdndige, einsichtige mitmenschliche Verhiltnisse sind in sich
wertvoll. Durch Gewaltanwendung werden sie jedenfalls nicht verstindlicher.

Friedrich Beutter, Luzern

25 M. Hengel, Christus und die Macht (1974), S. 19; vgl. Matth. 5, 38-48; Mark. 8, 38.
26 Hengel (A. 25), S. 21.
27 Ebd.



	Christliche Ethik in der pluralen Gesellschaft

