
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 34 (1978)

Heft: 4

Artikel: Alttestamentliche Impulse für eine Theologie der Natur

Autor: Steck, Odil Hannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-879030

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-879030
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alttestamentliche Impulse für eine Theologie der Natur

Die nachstehenden Ausführungen geben den etwas überarbeiteten Text meiner
Antrittsvorlesung an der Johannes Gutenberg-Universität Mainz wieder, die ich am 16. Juni 1977
gehalten habe. Diesem Rahmen entsprechend stellen sie einen zeitlich und sachlich begrenzten
Gesprächsbeitrag für das Auditorium einer weiteren Universitätsöffentlichkeit dar, der sich
auf dafür geeignete Aspekte konzentriert.!

Wir alle sind gegenwärtig Zeugen und wir alle sind Betroffene einer wesentlichen

Erweiterung kritischen Bewusstseins. Sie vollzieht sich derzeit im Verständnis

von der Welt, und zwar im Blick auf die Natur.

1.

Noch vor wenigen Jahren - wir haben es alle miterlebt - war die Weltperspektive
in einem globalen Aufbruch schier ganz auf die menschliche Gesellschaft

gerichtet. Die gesellschaftlichen Bezüge der Menschen zueinander, die Leistungsfähigkeit

gesellschaftlicher Systeme für eine breite Verwirklichung von Lebensqualität

standen im Vordergrund. Frieden, Freiheit, Gleichberechtigung und
soziale Gerechtigkeit für alle Menschen waren Zielbegriffe einer leidenschaftlichen
Auseinandersetzung und sind es noch. Die Natur - sie erschien in dieser gesell-
schaftsorientierten Handlungsperspektive als ganz selbstverständliche Voraussetzung,

gesehen als Verwertungsobjekt, als Rohstoff und Material für die Zwecke
der Menschen. Das rezeptive Naturerlebnis in Freizeit und Tourismus steht als

Faktor physischer und psychischer Entlastung eher nur neben der politisch
allbestimmenden Perspektive, Natur als Voraussetzung zur Steigerung oder Erhaltung
des Lebensstandards zu sehen.

Doch ist dieses herrschende, naturverwertende Weltverständnis seit kurzem in
einer tiefgreifenden Wandlung begriffen, die infolge der Ölkrise breiter ins Be-
wusstsein gedrungen ist. Nicht mehr allein die gesellschaftlichen Bezüge der
Menschen mit dem hohen moralischen Ziel allseitiger Lebensqualität sind das Problem
und die natürlichen Weltvorgaben das fraglos Verfügbare. Vielmehr dehnt sich
das Problemfeld des Weltverständnisses nunmehr gerade auf den Bereich der
natürlichen Weltvorgaben aus. Also auf das Feld der elementaren Ausstattungen
im Umkreis menschlichen Daseins, die bislang einfach hingenommen wurden und
allenfalls in ihrer ästhetischen, entlastenden Funktion Eigenwert gewannen. Heute
sehen wir, dass diese elementaren Ausstattungen im Umkreis menschlichen
Daseins die endliche, begrenzte, zeitlich nicht unbefristete Grundlage allen geschicht-

i Vgl. ausführlicher und mit ausdrücklichen Begründungshinweisen O. H. Steck, Zwanzig
Thesen als alttestamentlicher Beitrag zum Thema «Die jüdisch-christliche Lehre von der
Schöpfung in Beziehung zu Wissenschaft und Technik»: Kerygma und Dogma 23 (1977),
S. 277-299; ders., Welt und Umwelt, Kohlhammer-Taschenbücher, 1806 (1978).



O. H. Steck, Alttestamentliche Impulse für eine Theologie der Natur 203

lich-politisch-sozialen Handelns bilden. Wird diese Grundlage der natürlichen
Ausstattungen durch Steigerung, Verfeinerung menschlicher Ansprüche zunehmend

vernichtet, so wird unter komplexen Wechselwirkungen von Krisenerscheinungen

der Mensch unweigerlich in dasselbe Schicksal mitgerissen, physisch, aber
nicht weniger in seinem psychischen und geistigen Dasein.

Kein Wunder, dass sich auf wissenschaftlichen Feldern, die den Krisenerscheinungen

unmittelbar zugewandt sind, dies neugewonnene Bewusstsein und
aufgeschreckte Erwachen zu kritischer Überprüfung regt, in den Naturwissenschaften,
in den Wirtschafts- und Sozialwissenschaften, in der Philosophie - und sich zu
interdisziplinärer Arbeit zusammenfindet. In Veröffentlichungen und Tagungen
äussert sich heute eine umfassende Kritik des herkömmlichen, gängigen
Naturverständnisses, und zwar vor allem der Trennung zwischen einer dem Menschen
verfügbaren Welt als blossem Material für Experiment und Projekt und dem
Menschen selbst als dem herrscherlich-autonomen Subjekt solcher Naturverwertung.

Kritikwürdig sind dabei nicht nur die zerstörenden Folgen; kritikwürdig ist
mit einem Mal diese Einstellung selbst, die Natur ohne Zeit erfasst, Natur in
logisch-naturwissenschaftlich verwertbare Teilaspekte des Menschen auflöst und
verändert, um den menschlichen Ansprüchen zu dienen, und doch dem Menschen
je länger je mehr den mörderischen Preis erschreckender Heimatlosigkeit und
Angst in seiner selbstgemachten Welt abverlangt. Die Lage, in der wir uns befinden,

wird realistisch-ambivalent gesehen: der Rückweg in eine romantisch-vorindustrielle

Einbettung des Menschen in die Natur ist verschlossen, die
technischindustrielle Weltnutzung ist unverzichtbar, die daraus resultierende Uberlebenskrise

heute aber nicht mehr wie bisher allein durch weitere Perfektionierung
technologischer Massnahmen zu bannen; solche Massnahmen würden die
Überlebensgefahr hemmungslos unkontrollierten und ungewichteten Wachstums nur
vergrössern. Wandlungen im Verhältnis von Mensch und Natur sind unausweichlich,

im individuellen Lebensumfeld wie im Bereich der systemaren Konstruktionen.

Woran aber sollen sie sich bemessen?

Es sind ganz elementare, grundlegende Fragen, lange als scheinbar unproblematisch

aus dem Blick geraten, die nun auf einmal den Kern der Problematik
bilden: sie betreffen die sinnhafte Relation von Mensch und Natur, aus der sich
allererst Qualitäten und Werte ergeben, die ein verändertes Verhältnis von Mensch
und Natur orientieren könnten. Etwa: wenn die Ansprüche des Menschen an die
Natur in ihrem jetzigen Niveau zur Zerstörung der Natur und des Menschen
führen, wovon soll der menschliche Gebrauch der Natur dann gesteuert werden,
damit beide am Leben bleiben, wenn nicht mehr einfach von diesen Ansprüchen?
Gibt es denn übergeordnete Normen, Werte und Einsichten, die eigengewichtig
auch die Natur umschliessen, die ihr mehr Qualität als lediglich Verwertungsmaterial

für menschliche Zwecke zuerkennen und auch den Ansprüchen des
Menschen Grenzen weisen? Wie muss Naturerfahrung und menschliche Selbsterfahrung

geartet sein, dass der Mensch wieder seiner Lebensverbindung mit Natur inne
wird, dass der Mensch ein Weltverständnis findet, das in sich Sinn hat, das Bändigung

und Bewahrung von Natur zu orientieren vermag, das die gemeinsame Le-



204 O. H. Steck, Alttestamenlliche Impulse für eine Theologie der Natur

benszukunft von Mensch und Natur wahrt und Mass für menschliches Handeln
sein kann - und das alles erfahrungsnah, elementar, einsichtig und darum
breitenwirksam aktivierbar für die überlebensnotwendige Kehrtwendung, die heute geboten

ist?

2.

Der Vorstoss der Diskussion bis in diese elementaren Grundfragen macht es

verständlich, dass auch die Theologie in diesen interdisziplinären Kreis hereingerufen

und befragt wird nach ihrem Verständnis von Natur, das diesen aktuellen,
weltweit bedrängenden Herausforderungen standzuhalten sucht. Dass auch die
Theologie hier dazu geladen wird, geschieht, sehe ich recht, wohl sehr nüchtern
aus dem Grunde, dass das lang verdrängte Problem einer Sinn- und Wertrelation
von Mensch und Natur gerade im theologischen Denken ein stetig verwaltetes
Lösungspotential antreffen könnte, dessen man nicht unbesehen entraten will. Eher
verwundert schon, dass sich auch der Alttestamentier hereingerufen sieht aus
seinem historisch doch recht fernen Gehäuse in diesen Kreis aktuell-interdisziplinärer

Arbeit, obwohl jeder weiss, dass die Natur- und Schöpfungstexte des Alten
Testaments - über zwei Jahrtausende alt - und ihre historischen Erklärungen
durch die alttestamentliche Wissenschaft nicht schon selbst die aktuell heute
erforderliche Theologie der Natur bieten, von unmittelbaren Lösungsbeiträgen füt
unsere Krise einer hochindustrialisierten Welt ganz zu schweigen. Dies erwartet
niemand, und dies kann auch nicht die Erwartung an diese Vorlesung sein. Die
Anfragen an die weit zurückliegenden Texte des Alten Testaments richten sich
vielmehr auf Modelle eines ganzheitlichen, Mensch und Natur umgreifenden
Weltverständnisses mit seinen eigentümlichen Voraussetzungen, Perspektiven und
inhärenten Sinnbestimmungen - in der Hoffnung auf elementare Einsichten und
Impulse, die uns heute zu unserem Schaden entglitten sind, die die Ausarbeitung
einer aktuellen Theologie der Natur aber bestimmen und auf diesem Wege in die
Diskussion aller heute Verantwortlichen eingehen können.

Von alttestamentlichen Sachverhalten, die in Ansehung unserer Gegenwart als

Impulse wirken können, um in einer interdisziplinär erarbeiteten Theologie der
Natur zu Klärung, Vermittlung und zeitgemässer Anwendung zu finden, soll im
folgenden die Rede sein.

1) Wie hat das Alte Israel die natürliche Welt eigentlich wahrgenommen - also
Himmel, Erde und Meer; Gestirne, Regen und Sonne; Tag, Nacht und Jahr; Pflanzen,

Tiere, Flüsse?
Zu unserer Überraschung war es gerade nicht so, dass all dies ganz

selbstverständlich-fraglos eben da ist, allenfalls ästhetischer Gefühle wert, da, um in
unzählige Teilfelder menschlichen Fragens und Gestaltens zerlegt zu werden, da,
um durch zunehmende Sektorierung, Abstrahierung auf Basisformeln zurückgeführt

und dem Zweck der Weltverwertung für selbstgesetzte Erkenntnis- und
Handlungsziele des Menschen unterworfen zu werden. Wenn Israel auf die natürliche
Welt sah, hat es vor allem anderen den Menschen nicht als Subjekt daneben und



O. H. Steck, Alttestamentliche Impulse für eine Theologie der Natur 205

ausserhalb situiert, sondern ihn inmitten, innerhalb der natürlichen Welt gesehen.
Dadurch wandelt sich die Perspektive: das heute weithin unbedacht
Selbstverständliche wird damit zum Wesentlichen, weil Israel der elementaren Einsicht
breiten Raum gewährt, dass der Mensch gar nicht sein könnte ohne dieses
Umgebensein von der natürlichen Welt. Für Israel sind deshalb nicht die allgemeinen
meteorologischen Bedingungen für Regen das Wichtigste, sondern dass Regen zur
rechten Zeit kommt und Vegetation ermöglicht; nicht die Klassifizierung der Pflanzen

sondern ihr stetiges Aufwachsen zur Nahrung, nicht die geologische Genese

von Land und Meer sondern die Trennung beider, die unbedrohte Daseinsräume
gewährleistet, und zwar für Tiere ebenso wie für Menschen. Das ist es, was diese

Weltinnenperspektive des alttestamentlichen Menschen zunächst leitet. Wir treffen
also nicht auf eine statisch-objektivierende, sondern auf eine ganz existenzbezogene,

betroffene, Mensch und Natur zusammenschliessende Weltsicht. Diese Weltsicht

nimmt nicht einfach hin, dass Natur da ist, sondern sie hält der grundlegenden

Erfahrung stand, dass Natur ein Geschehen kontingenter, qualitativer
Zeitlichkeit ist, in dem ständig Grundlegendes für Dasein zugewendet wird. Welt als

Natur ist für das Alte Israel ein den Menschen selbst mitumschliessendes Erlebnis
von Macht, die darreicht, was der Mensch nicht selbst machen kann, sondern vor
all seinem eigenen Zutun als gewährt erkennt. Mit einem Wort: Israel nimmt in
existenzbezogener Betroffenheit die natürliche Welt unter Einschluss des
Menschen wahr als Geschehen von Schöpfung.

Schöpfung - das klingt in neuzeitlich-wissenschaftlich geschulten Ohren eher
naiv. Doch ist zu bedenken, ob wir uns in dieser Einschätzung nicht allzu simplen
Assoziationen aus Kindertagen überlassen, bevor wir gefragt haben, welche Er-
fahrungs- und Lebensvorgänge sich Israel in der Wahrnehmung der natürlichen
Welt als Schöpfung artikulieren. Wir kennen die grossen Schöpfungs- und Naturtexte

des Alten Testaments - Gen. 1, das Sechstagewerk Gottes; Gen. 2, die
Erschaffung des Menschen im Paradies; oder Ps. 104, den grossen Hymnus auf das

Schöpferwirken Gottes, und andere Texte mehr. Das Missverständnis beim Lesen
dieser Texte mit unseren modernen Augen liegt natürlich nahe, als sollten hier
theologisch-konstatierend Informationslücken geschlossen werden über Vorgänge,
bei denen keiner dabei war, über allererste Anfänge, die sich aber jeder historischen

Nachfrage entziehen, Texte aus einer Zeit, da religiöse Erklärungen noch
plausibler waren als heute. Aber ist das historisch gesehen das leitende Aussageinteresse

dieser Texte? Beachtet man exegetisch Ausdrucksformen und Erfahrungsgrundlagen

der israelitischen Schöpfungsaussagen, so ergibt sich ein anderes Bild.
Leitendes Interesse der Schöpfungstexte ist statt quasi-naturwissenschaftlich-gene-
tischer Angaben über die Herkunft von Welt und Mensch vielmehr, in den
Darstellungsweisen von Urgeschichte und Anfang die Tiefendimension der
gegenwärtigen Erfahrungswelt auszusagen und diejenigen Grundgegebenheiten und
Grundbestimmungen freizulegen, die für Welt und Mensch im ganzen und immer
schon gelten. Die Darstellungsweise des Anfangs, die uns in den Schöpfungstexten
so irritiert, bezeichnet das immer Geltende, also das, was alles Lebendige niemals
sich selbst schafft, sondern das, was seinem Dasein immer schon vor- und mitge-



206 O.H. Steck, Alttestamentliche Impulse für eine Theologie der Natur

geben ist. Die genannten Darstellungsweisen sind also ein Aufsuchen immer geltender

Konstituenten der gegenwärtigen Erfahrungswelt an ihrem Ursprung und auf
fundamentale Einrichtungen und Ordnungen in der gegenwärtigen wie aller Welt
gerichtet. Israels Schöpfungstexte - also, wenn schon nicht naive Fixierungen
genetischer, evolutionärer Anfangsstadien, so doch einfach Artikulation dessen,

was wir «Naturgesetze» nennen? Nein - bei diesem Verständnis wären wir
herausgesprungen aus der existenzbezogenen Erfahrungsbasis der Schöpfungsaussagen,
hätten den existenzbetroffenen, ganzheitlichen Erfahrungsrahmen angesichts der
natürlichen Welt vertauscht mit der reduziert-sektoralen Sicht objektiv-neutraler
Ordnungen. Was demgegenüber in den Schöpfungstexten zum Ausdruck kommt,
ist mehr als Ordnungsfindung neuzeitlicher Naturwissenschaft, ist existenzbezogener,

ist die Reflexion eines ganzheitlichen Widerfahrnisses von Welt als Natur,
wie es sich lebensmässigem, teilhabenden Umgang mit ihr erschliesst, wie es sich
der Erfahrung des Menschen öffnet, der sich inmitten der natürlichen Welt sieht.

2) Wie kommt Israel zu dieser grundlegenden Erfahrung, die Natur und Mensch
in einem existenzbetroffen geprägten Weltbild zusammenschliesst und in dem
Geschehen von Schöpfung verbindet?

Israel kommt zu dieser grundlegenden Erfahrung dadurch, dass es in der
Wahrnehmung nicht bei Erscheinungen der politisch-sozialen Welt stehen bleibt;
dadurch, dass es Natur nicht als Bereich lediglich menschlichen Handelns sieht,
sondern in Wahrnehmung und Erfahrung hindurchstösst zur Totale der natürlichen

Welt noch abgesehen von jeglichem Eingriff des Menschen, durchstösst zur
natürlichen Welt als stetiger Vorgabe, die als solche Voraussetzung ist für alles

naturgestaltende und politisch-soziale Handeln.
Was sieht Israel in dieser erfahrungsgeprägten Sicht der natürlichen Welt noch

abgesehen von jeglichem Eingriff des Menschen, der wir Heutigen uns aus Überdruck

aktueller Handlungsziele kaum mehr öffnen, geschweigedenn ihr
standhalten? Israel sieht in dieser existenzbetroffenen Perspektive in der Natur nicht
einfach blosses Material, aber auch nicht lediglich «Naturgesetze», wiewohl es

solche partiellen Ordnungszusammenhänge durchaus auch erarbeitet hat. Was
Israel sieht, ist grundlegend und ganzheitlich umfassend. Blickt man darauf, was
israelitische Erfahrung hier als Schöpfungsindizien geltend macht, so zeigt sich
eine durch und durch sachgeleitete Perspektive: es ist ganz elementar die
Wahrnehmung von Leben. Leben ist die tragende Kategorie sinnhafter Erfassung der
natürlichen Welt als Schöpfung. Dass Lebendiges sich am Leben findet, über
dessen Dasein und Ende keiner selbst bestimmt, dass Lebendiges versehen ist mit
Räumen und Versorgung für Leben, mit aktuell gewährten Möglichkeiten, sich zu
nähren, sein Leben zu fristen, also mit einer grundlegenden Lebensausstattung,
die sich Lebendiges im Grunde nie selbst schafft, sondern als immer schon
mitgegeben vorfindet, das zeigt sich als die Sachperspektive, die Natur und Mensch
in der Erfahrung zusammenschliesst und die natürliche Welt als Schöpfung sehen
lässt - die Welt, in der Leben ist, Leben sich fristen kann und seine Zeit hat.
Eine Perspektive also, die der Selbsterfahrung des Lebens in seiner elementaren
Sinn- und Werthaftigkeit standhält und dabei zu einer grundlegenden Qualität



O. H. Steck, Alttestamentliche Impulse für eine Theologie der Natur 207

der natürlichen Welt unter Einschluss des Menschen, ihn aber übergreifend, vor-
stösst, die sich als in sich sinn- und werthaftes Geschehen erfassen lässt - die

natürliche Welt als Geschehen, als Gabe des Lebens und Ausstattung für Leben!
Wesentliches Kennzeichen dieser Sicht ist also, dass die natürliche Welt auf

ihrem Grunde nicht als sinnfreier, neutraler Bereich erfasst wird, dem sich der
Mensch gegenüberstellt und in ihm Sinn und Wert gemäss eigener Zielsetzungen
allererst zu verwirklichen hätte mit der Folge, dass die natürliche Welt lediglich
als die von ihm gestaltete oder zu gestaltende Welt erscheint, die vom Menschen
mit Stolz oder Erschrecken vor sich selbst wahrgenommen wird.

Unnötig ist zu sagen, dass Israel damit eine Subjekt-Objekt-Gegenüberstellung
Welt-Mensch ebenso verwehrt ist wie exakte Empirie als suffiziente Methode des

Welterkennens. Was die natürliche Welt auf ihrem Grunde ist, nämlich stetiges
Widerfahrnis, das schon in sich Sinn, Wert und Ordnung trägt, eben weil es die
elementaren, unverfügbaren Ausstattungen für alles Dasein darbietet, dies wird
vielmehr in Ansehung des Lebens konsequent als Gabegeschehen ausgesprochen
und deshalb als Tat und Lobpreis des Schöpfergottes formuliert, der schafft und
ständig bereitstellt, was sich Leben niemals selbst gibt und geben könnte.
Erfahrung der natürlichen Welt und der Einbettung des Menschen in ihr musste in
diesem Sinne für Israel notwendig Gotteserfahrung sein, Erfahrung personaler
Zuwendung in den Grundgegebenheiten des Daseins, Erfahrung der weit- und
menschenüberlegenen Macht, des Könnens und der Wohltat Gottes zugunsten
allen Lebens.

Diese israelitische Erfassung der natürlichen Welt als Tat göttlicher Vergabe
von Leben, die den Menschen in seinem Verhältnis zur natürlichen Welt von
vornherein in eine vorgegebene, übergreifende Sinnordnung bettet, ist in der Antike

keineswegs auf Israel beschränkt. Insofern befindet sich die neuzeitliche
Gegenüberstellung von Natur und naturverwertendem Menschen mit all ihren
bedrohlichen Folgen nicht nur im Gegensatz zum Alten Testament, sondern zu der
altorientalischen Elementarperspektive des Verhältnisses von Mensch und Natur
überhaupt - was deren kritische Kraft und Anregung in den Aporien der heutigen
Situation allerdings keineswegs schmälert. Gleichwohl geht Israel auch in dieser
Hinsicht nicht einfach in altorientalischen Parallelerscheinungen auf.

Nach dem bisher Ausgeführten möchte es scheinen, als habe Israel mit Gott
dem Schöpfer einfach den kontingenten Grund, Wert und Sinn des Lebens benannt,
und in der Konsequenz dessen müsste es ja liegen, auch die Kontingenz
lebensfeindlicher Erscheinungen bis hin zum Tod als widerstreitende göttliche Mächte
zu erfassen mit der Folge, dass Mensch und Natur als Objekte eines dualistischen
Kräftespiels übermächtiger, göttlicher Weltkräfte aneinandergekettet wären, in
dem alle Energien letztlich von der Lebenssicherung vor diesen überlegenen Mächten

und Gegenmächten gebunden sind - ein Angsttraum ohnegleichen, vor dem
sich die neuzeitlich-säkulare Naturbeherrschung des Menschen trotz aller
zerstörerischen Konsequenzen, Sinn- und Orientierungsverluste als befreiendes
Erwachen darstellt. Das Gegenteil ist der Fall. Für Israel hat sich die Rede von
Gott dem Schöpfer und Spender des Lebens nicht einfach aus Selbst- und Welt-



208 O. H. Steck, Alttestamentliche Impulse für eine Theologie der Natur

erfahrung, wenngleich tiefer und elementarer als es heute gang und gäbe ist,
eingestellt, sondern als Erfassung des vertrauten, in allen Bereichen des Lebens
erfahrungsbewährten, allein verehrten Gottes Jahwe - seit der Zeit der Staatenbildung

Israels nunmehr auf dem geweiteten Feld der natürlichen Welt. Jahwe
materialisierte sich Israel nicht in Bildern; entsprechend liess er auch nicht die

Auffassung der Grundgegebenheiten des Lebens und seiner Bedrohung als
göttlicher Mächte zu. Israels Gott Jahwe ist Israel gegenüber transzendent und so
auch der Welt und dem Leben gegenüber; mit ihm und mit ihm allein hat es

Israel auch in der natürlichen Welt zu tun; er ist nicht das Leben, sondern er gibt
es, wie auch der Tod in seiner Hand und Verfügung ist. Begegnet Israel in der
natürlichen Welt Gott, so seinem aus der Geschichte vertrauten Gott, der in der
Welt wirkt und doch nicht in ihr aufgeht. Ist der Mensch eingebettet in die natürliche

Welt, so auf Grund des Umschlossenseins beider von Tun, Sinn- und
Wertsetzung Jahwes, des Schöpfers; kann sich der Mensch frei handelnd und gestaltend
in der natürlichen Welt bewegen und sich von Natur unterscheiden, so auf Grund
der völligen Entdämonisierung der Welt, die eine Beziehung des an Jahwe
gebundenen Menschen zur Natur ohne alle numinosen Zwischenmächte gestattet -
eine eminente Wende und Sicht, ohne die auch alle neuzeitliche Naturforschung
selbst in ihrer völlig säkularen, anthropozentrischen Gestalt nicht zu begreifen ist.

3) Welches sind inhärente Konsequenzen dieser israelitischen Erfassung der
natürlichen Welt?

Die Wichtigste betrifft die Stellung des Menschen in dieser vorgegebenen
Lebenswelt. Die bezeichnende Primärbeziehung des Lebendigen auf den Schöpfer als

den Geber des Lebens verwehrt Israel eine Perspektive, die den Menschen in
einem unmittelbaren Gegenüber zur natürlichen Welt sieht, und artikuliert sich
als die selbstverständliche Einbettung des Menschen in diese Welt neben anderem
Leben gleichen Lebensrechts. Sie artikuliert sich insbesondere aber im Blick auf
die Sonderstellung der Verantwortung und Ermächtigung des Menschen vor Gott
dem Schöpfer in dieser entdämonisierten Welt, in der Bedrohungen der Lebenswelt

nicht mehr von numinosen Gegenmächten, sondern nur noch vom Lebendigen
selbst, vorab dem Menschen, verursacht werden können. Wir kennen die berühmten

Aussagen von der Gottesbildlichkeit des Menschen, von der ihm übertragenen
Herrschaft über die Tiere, über die Erde - aber diese Aussagen meinen nicht
Despotie über anderes Leben und Ausbeutung der Erde. Sie besagen nicht, dass

die natürliche Welt einem säkularisiert autonomen Menschen für selbsterwählte
Zwecke schrankenlos zur Verfügung stünde, sondern - die natürliche Welt ist ihm
wie anderem Leben zum Leben gegeben; sein Umgang mit Natur, mit ausser-
menschlichem Leben bemisst sich an der vorgeordneten Qualität von Welt, die ihr
der Schöpfer zugunsten allen Lebens verliehen hat. Weil der Mensch dasjenige
Lebendige ist, das vom Schöpfer weiss, das von ihm angesprochen ist, deshalb ist
der Mensch zur herrscherlichen Wahrung nicht seiner Ansprüche, gar seiner
Interessen, sondern der Schöpfungsqualität der Welt zugunsten allen Lebens
bestimmt. Und an dieser seiner Stellung bemessen sich auch seine ihm vorgezeichneten

Erkenntnis- und Handlungsziele im Blick auf die natürliche Welt: Hand-



209 O. H. Steck, Alttestamentliche Impulse für eine Theologie der Natur

lungsziel ist die Fristung menschlichen Lebens unter möglichster Wahrung des

Lebensrechtes aussermenschlichen Lebens; Erkenntnisziel ist nicht nur die
Erforschung sektoral-partieller, neutraler Gesetzmässigkeiten der Natur, sondern die
Erfassung der Weltphänomene, der Lebensabläufe und Ordnungen als kontingenter,

nicht machbarer Gestaltwerdung von Lebensausstattung, also als Gestaltwer-
dung der lebenspendenden Macht des Schöpfers und seiner dafür getroffenen
Einrichtungen - erkennender und gestaltender Umgang mit Natur demnach als

Wahrung der vorgegebenen Schöpfungsqualität von Welt zugunsten des Lebens.

3.

Was vor uns steht, sind Grundzüge einer gewiss einfachen, elementaren Sicht
von Mensch und Natur, aber wohl doch nicht ohne kritische Kraft und
nachdenkenswerte Impulse für die Herausforderungen, vor denen wir heute stehen,
für eine Theologie der Natur, wie wir sie angesichts dieser Herausforderungen
erarbeiten müssen. Denn es könnte ja fatal sein, den Blick vom Einfachen,
Selbstverständlichen, Erfahrungsnahen zu wenden und angesichts gewiss tiefgreifend
gewandelter, neuzeitlicher Bedingungen heute nur noch in die Lähmung des

Schreckens oder auf die Droge des Verdrängens zu verfallen, und uns unserer
tiefen Verstörung angesichts einer vom Menschen selbst beschädigten Welt zu
überlassen.

Fragt man nach alttestamentlichen Impulsen für eine erst zu erarbeitende Theologie

der Natur unter heutigen Bedingungen, also nicht diese Aufgabe
überspringend nach kurzschlüssigen Aktualisierungen und unmittelbaren Anwendungen

des Alten Testaments, so hat man solche Impulse vor allem im Hinweis auf
vorgeordnete und vorgegebene Sinnqualitäten, Werte und Normen zu suchen,
unter denen Mensch und Natur in Israel, wie wir sahen, zusammengeschlossen
und unterschieden sind. Sie werfen die Frage nach Massstab und Orientierung
menschlichen Erfahrens und menschlicher Nutzung der natürlichen Welt auf und
sie exponieren heute als entscheidendes Problem, nicht ob der Mensch die Natur
beherrschen kann, sondern ob es dem Menschen gelingt, ein Verständnis der Natur
und seiner selbst zurückzugewinnen, das ihn instand setzt, sich selbst in seinen
Ansprüchen und seinem Umgang mit Natur zu beherrschen und sich an
übergreifenden Sinnbezügen zu orientieren, statt Natur ohne Rücksicht auszunutzen
für eine nach selbst gewählten und ständig gesteigerten Wohlstandszielen
konstruierte eigene Welt auf Kosten des schwächeren Lebens neben uns, des
aussermenschlichen Lebens um uns, des Lebens, das nach uns kommen und leben will.

Das Kraftfeld alttestamentlicher Impulse, auf unsere heutigen Herausforderungen

grassierender Naturzerstörung bezogen, lässt aber auch Elementarbedingungen
einer Wende erkennen. Diese Wende kann gewiss nicht aus kopflos-kurzschlüssigen

Entscheidungen, gespeist vom Schreckbild zu Ende gehender Lebensvorgaben
und motiviert in apokalyptischer Uberlebensangst kommen und schon gar nicht
aus pragmatisch gesteigertem Einsatz der technisch-planerischen Potentiale mensch-



210 O.H. Steck, Alttestamentliche Impulse für eine Theologie der Natur

licher Weltbeherrschung. Der alttestamentliche Befund deutet vielmehr darauf hin,
dass sich diese Wende primär im Menschen selbst vollziehen muss. Einer Theologie

der Natur, die die gemeinsame Zukunft und das gemeinsame Uberleben von
Natur und Mensch aus der gemeinsamen Einbindung beider in die Schöpfung
erkennt, korrespondieren klare anthropologische Bestimmungen.

Die wichtigste, heute über Bildungs- und Erziehungsarbeit nahezubringende
Bestimmung besteht darin, das Elementarphänomen Leben in seinem Dasein und
seinen Ermöglichungen wieder freizulegen als grundlegendes, verpflichtendes und
sinnstiftendes Erfahrungsdatum und als fundamentalen Wert in der Weltgestaltung

- also die grundlegende Erfahrungsbasis unlöslicher Zusammengehörigkeit
von Mensch und Natur wieder aufzubauen, ohne die alle Internalisierung von
Sinn- und Wertbezügen äusserlich bliebe und unfähig zu kreativ-verantwortlichem
Umgang mit Natur. Der alttestamentliche Befund legt nahe, dass eine Wende nur
eintreten kann, wenn sie breit aufruht auf elementaren Erfahrungen der Lebensgewähr,

wenn sie von dem tragenden Urvertrauen in Welt gestützt ist, das dem
Wunder und Eigenwert des scheinbar allzu Selbstverständlichen, des Lebens,
gerecht wird.

Auf dem Grunde dieser Erfahrung könnte auch die andere, nicht weniger
zentrale anthropologische Bestimmung Israels nachdenkliche Einsicht finden: Einer
persönlich betroffenen empfangenden Wahrnehmung der Welt als Gabegeschehen
in kontingenter Erfahrungssituation korrespondiert die Transzendierung des
Menschen, also seine Bindung an Gott den Geber, der Leben darreicht und gewährt
und für die vorgeordnete und übergreifende Sinn- und Wertqualität der Welt
einsteht, die den Menschen ermächtigt und begrenzt. Israel hat in diesem
Zusammenhang schon sehr früh eine grundlegende Erkenntnis ausgesprochen, nämlich:

Löst sich der Mensch von Schöpfungserfahrung und Bindung an den Schöpfer
und dessen gesetzte, übergeordnete Werte und bestimmt der Mensch gemäss seinen
Interessen selbst die Wertsetzungen seines Daseins, so treibt ihn dies auf eine
Bahn, die ihn immer weiter von der Schöpfung entfernt, ihn sich selbst entfremdet,
ihn in die Korruption der Sozialbeziehungen des Lebendigen stösst. Israel deckt
damit den Wahn auf, mit dem der Mensch sich die Welt unter Missachtung ihrer
eingestifteten Lebenswerte unterwirft, und Israel würde in der Auslieferung des
Menschen an sich selbst und seine immer massloseren Ansprüche im Wahn der
Autonomie gerade den Grund für die Zerstörung der natürlichen Welt und
damit die Selbstzerstörung des Menschen sehen. Israel würde umgekehrt aber in der
orientierenden Bindung des Menschen an den welttranszendenten Spender der
Lebensqualität der Welt die einzige Möglichkeit für den Menschen erblicken,
sich der Sinnverwirklichung von Welt zugut selbst zu beherrschen!

Natürlich - die Impulskraft alttestamentlicher Aussagen nimmt ab, je mehr
sich heute Dogmatik und Ethik der Natur um zeitnah-konkrete Orientierungen
bemühen. Dafür sind die Ausgangsphänomene Israels einfach zu verschieden
von den heutigen. Es liesse sich ja leicht zeigen, dass den Schöpfungsaussagen des

Alten Testaments weithin noch eine agrarische Welt der Selbstversorgung
entspricht, dass die Endlichkeit der Weltvorgaben, dass die zerstörerischen Ein-



O. H. Steck, Alttestamentliche Impulse für eine Theologie der Natur 211

griffe des Menschen bis in die Grundausstattungen der Natur noch weit jenseits
des Horizontes liegen, dass in dem Grunddatum Leben Qualitätsbestimmungen
von einer Einfachheit und Bescheidung walten, die im 20. Jahrhundert nicht mehr
als suffizienter Lebensstandard gelten können, dass Leistung und Last im Aus-
mass neuzeitlich-säkularer Naturnutzung noch keine Erfahrung des alttestament-
lichen Menschen darstellen. Gleichwohl - der Frage nach dem qualitativen Standard

von Leben ist die gültige Grenze zugeordnet, dass solcher Standard nicht
auf Kosten der elementaren Lebensgrundlagen des Lebendigen heute und in
Zukunft gehen kann, in denen Israel ja das wesentliche Schöpfungsindiz gesehen
hat. Und dieses Elementardatum Leben als fundamentale Sinnkategorie und Wert,
der alles Leben umschliesst, weist auf das entscheidende Kriterium hin, an dem
sich der Umgang des Menschen mit Natur und sich selbst, das Abwägen seiner
Entscheidungen bemessen kann. Nur ein Träumer zöge daraus die Konsequenz
einer Perhorreszierung von Naturwissenschaft und Technik, einer illusionären
Sistierung dessen, dass Leben immer auch auf Kosten anderen Lebens lebt. Der
alttestamentliche Impuls ginge aber dahin, dass auf eine gewandelte Einstellung
des Menschen zu drängen ist, nicht mehr getrieben allein vom Motor selbst
gesetzter Ansprüche, sondern handelnd aus vorgeordneten und übergreifenden
Sinnperspektiven. In solchen Perspektiven sind Naturwissenschaft, Industrialisierung,
Wachstum, Planung, Probleme der ungleichen Verteilung der Lebensbedingungen
und Lebensgüter, Probleme der weltweiten Abwägung zwischen Bevölkerungszahl
und qualitativen Lebensausstattungen, zwischen Natur und Technik, zwischen
Freiheit und Verzicht geortet, begrenzt, umgriffen und aktiviert vom Wert, von
der Zielperspektive einer Sinnverwirklichung der Lebenswelt. Im Rahmen dieser
Sinnverwirklichung hat dem Alten Testament zufolge der Mensch Ermächtigung,
aber auch Grenze mit der Konsequenz, dass er Welt und Leben nicht länger totalitär

unterwirft und nicht alles Machbare und Wünschbare ausführt, sondern zum
Dienst des Lebens wirkt, und beileibe nicht nur seines Lebens.

Impulse aus dem Alten Testament für eine Theologie der Natur sind noch nicht
diese Theologie selbst. Da müsste nicht minder auch das Neue Testament gehört
werden, sein Hinweis, dass weder diese Schöpfungswelt in ihrer unüberschreit-
baren Minderung noch das Leben in ihr mit seinem unabwendbaren Leiden für
Christen ein letzter Wert sind, sondern Lebensgestalt auf dem Weg in Christi
Reich, das nicht von dieser Welt ist. Aber dieser für Christen verpflichtende
Hinweis des Neuen Testaments öffnet kein weltflüchtiges Entrinnen aus den
Herausforderungen unserer Welt, sondern dieser Hinweis eröffnet die Chance der
Freiheit, gegen alle Trends das Leiden der natürlichen Welt und des Lebens in
ihr wahrzunehmen, zu heilen, wo zu heilen ist, wirksame Zeichen der
Selbstbeherrschung des Menschen im Umgang mit der Natur zu setzen und einer
Vernichtung der Schöpfungswelt entgegenzuwirken, solange Gott ihr Frist gibt. Ich
denke, in dieser Verantwortung steht an seinem Teil auch der historische Exeget
des Alten Testaments.

Odil Hannes Steck, Mainz


	Alttestamentliche Impulse für eine Theologie der Natur

