
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 34 (1978)

Heft: 4

Artikel: Psalm 8 und die ethische Fragestellung der modernen
Naturwissenschaft

Autor: Wallis, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-879029

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-879029
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 34 Heft 4 Juli/August 1978

Psalm 8 und die ethische Fragestellung
der modernen Naturwissenschaft

Die Gedanken, die hier zur Kenntnis gebracht werden sollen, gehen zurück auf eine Bibelarbeit

im Rahmen einer Tagung der Evangelischen Forschungsakademie in Berlin-Weissensee
im Jahre 1969. Sie sollen nunmehr dem Kollegen D. Heinz Wagner gewidmet werden, mit dem
den Autor fast zwei Jahrzehnte gemeinsamer Arbeit an der Martin-Luther-Universität Halle-
Wittenberg verbinden. Da die Überlegungen über den Psalm 8 einem Vertreter der
praktischtheologischen Disziplin zugedacht werden, soll die ursprüngliche Form des mündlichen
Vortrages beibehalten und auf die nachträgliche Hinzufügung eines an sich erforderlichen
Fussnotenapparats verzichtet werden.

Eine christliche Ethik orientiert sich an drei Richtpunkten: Gott, Mensch und
Welt. Gott ist der Schöpfer des Menschen und der Welt und damit beider Herr.
Darum stehen sie auch beide, allerdings in unterschiedlicher Weise, Gott als
Geschöpfe gegenüber, der Mensch als Gottes verantwortlicher Diener und die Welt
als seine Heimstatt, der Bereich, in dem er lebt und an dem er wirkt. Allerdings
spielt in unserer christlichen Ethik die Welt nur insofern eine Rolle, als sie den
Einzelnen und die Gemeinschaft in ihrer Mitmenschlichkeit etwas angeht. Der
Mensch ist also gegenüber der Welt nur insofern und insoweit verpflichtet, als sein
Handeln sich unmittelbar oder mittelbar auf Menschen oder ihr Ergehen erstreckt.
D. h. die Ethik verbindet den Menschen innerhalb der gesamten Schöpfung primär,
wo nicht gar ausschliesslich, dem Menschen und höchstens um seinetwillen der
übrigen Kreatur.

1.

Dies bedeutet allerdings eine Einschränkung der Ethik. Es erhebt sich die Frage,
ob diese biblisch-theologisch vertretbar ist. Bei der Beantwortung dieser Frage
möchte ich von den Aussagen des 8. Psalms ausgehen. Dieser Psalm ist von der
gelehrten Auslegung als ein Hymnus, ein Lobgesang bezeichnet und den Liedern
zugerechnet worden, die Gottes Macht und Herrlichkeit an seinem Werke rühmen
möchten.

Dies ist aus dem Anfang und dem Schluss des Psalms (v. 2. 10) sehr deutlich zu
erkennen. Der Text von v. 2 ist zwar nicht völlig klar überliefert und hat zu
etlichen Versuchen der Textverbesserung Anlass gegeben. Ohne den Anspruch zu er-



194 G. Wallis, Ps. 8 und die ethische Fragestellung der Naturwissenschaft

heben, der Weisheit letzten Schluss darbieten zu können, möchte ich übersetzen:

v. 2 Jahwe, unser Herr,
wie gewaltig ist dein Name

auf der ganzen Erde,
der du deine Herrlichkeit

über den Himmel ausgebreitet hast.

Der letzte Vers des Psalms beschliesst das Lied mit dem nochmaligen Ausruf:

v. 10 Jahwe, unser Herr,
wie gewaltig ist dein Name

auf der ganzen Erde.

Der Name ist nach altorientalischem und alttestamentlichem Verständnis nicht
von Wesen und Werk einer Person zu trennen. Gottes Name lautet Jahwe: der
unwandelbar Seiende gegenüber der Vergänglichkeit alles Geschöpflichen, der
Schöpfer gegenüber der Schöpfung. So klingt im Namen dieses Gottes sein
Schöpfungswerk wider. Dieses ist nach der Meinung des Alten Testaments wie auch des

alten Vorderen Orients eingefasst in seine beiden Teile: Himmel und Erde. Der
priesterliche Schöpfungsbericht beginnt mit den Worten: Im Anfang schuf Gott
Himmel und Erde (Gen. 1, 1), und schliesst mit der Feststellung: Dies ist die
Entstehungsgeschichte von Himmel und Erde bei ihrer Erschaffung (Gen. 2, 4a; vgl.
auch 2,1). Der Bericht von der Erschaffung des Menschen schliesst daran an mit
den Worten: An dem Tage, als Jahwe, der Gott, die Erde und den Himmel
herstellte (Gen. 2, 4b).

Der Psalmist wird der Gesamtheit dieser Welt ganz besonders beim Erleben des

abendlichen Sternhimmels gewahr:

v. 4 Wenn ich deinen Himmel sehe,
den Mond und die Sterne

Etliche Ausleger haben allerdings in diesen Zeilen die Nennung der Sonne ver-
misst und diesem Mangel durch eine Textänderung abzuhelfen versucht. Dennoch
ist der Text wohl so hinzunehmen, wie er auf uns gekommen ist. Die Sonne ist
schon hinter dem Horizont verschwunden und hat den wolkenfreien, tiefblauen
Sternhimmel freigegeben, wie man ihn im Vorderen Orient erleben kann. Ob
irgend ein besonderes feierliches Begängnis zu diesem Stimmungsbild Anlass gegeben

hat, mag dahingestellt bleiben. Möglicherweise führt dieser Psalm in ein
nächtliches Kultbegängnis ein, wie es offenbar in Jes. 30, 29 und Ps. 134, 1

erwähnt wird. Vielleicht wurde der Psalm auch bei der Darstellung der Erstgeburt
im Tempel vorgetragen (Num. 18, 15-19).

Der Dichter dieses Psalms hat den Sternhimmel auf jeden Fall ganz anders
gesehen, anders sehen müssen als wir heutigen. Trotzdem bleibt der «gestirnte Himmel

über uns», obwohl wir theoretisch viel mehr und grundsätzlich völlig anderes
über ihn aussagen können, auch uns ein Erlebnis. Mich erinnern die Worte dieses
Psalms stets an J. W. von Goethes Gedicht «Der Türmer»:



G. Wallis, Ps. 8 und die ethische Fragestellung der Naturwissenschaft 195

Zum Sehen geboren, / zum Schauen bestellt,
dem Turme geschworen, / gefällt mir die Welt.
Ich blick in die Ferne, / ich seh in der Näh
den Mond und die Sterne, / den Wald und das Reh.

Innerhalb dieser geschöpflichen Welt von Himmel und Erde lebt der Mensch als

Gottes Geschöpf. Hier existiert er in seiner Ambivalenz: in seiner Kleinheit und
Erhabenheit, in seiner Grösse und Begrenztheit.
Klein ist der Mensch und doch gross:

v. 3a Aus dem Munde der Kinder und Säuglinge
hast du dir Macht bereitet...

Die Aussage dieses Verses ist häufig als merkwürdig empfunden worden, so
dass sich auch an ihm die exegetische Kunst versucht hat, bis hin zu dem
Unterfangen, ihn tilgen zu wollen. Dennoch ist dieser Vers durch die Überlieferung so
eindeutig gesichert, dass wir genötigt sind, ihn zu bedenken. Es geht um den
Menschen in seiner Kleinheit, seiner Unvollkommenheit und kindlichen Ohnmacht.
Aber gerade um dieser unbefangenen Machtlosigkeit willen wird das Kind, der
Säugling in seinem unverbildeten Sinn, seinem noch vernunftlosen Wort oder
unartikulierten Schreien, zum Lobsänger des mit menschlichen Augen unschauba-
ren und von Menschengedanken unergründlichen Gottes. Wie dies geschehen kann,
warum dies geschieht, dass Gott sich gerade aus dem Stammeln und Plappern eine
Macht geschaffen hat, wird uns erst durch den Kontext erklärt. Es geht nicht um
innerweltliche Herrschermacht und politische Gewalt, denen wir Menschen
Bedeutung beizumessen pflegen, sondern um:

v. 3b die Macht angesichts deiner Feinde,
um verstummen zu lassen den Feind und den Rächer.

Der Dichter des Psalms ist ein frommer Mann. Lästerreden, die gegen Gott
geführt werden, kränken ihn persönlich tief. Was die Spötter ihm selbst antun,
trifft auch Gott. Offenbar hat der Beter unter den Gottesleugnern und -feinden
schon sehr viel zu leiden gehabt. Er trägt dies als Schmach, die mit menschlichen
Worten, mit logischen Argumenten doch nicht zu tilgen ist. Mit rationalen Beweisen

vermag er seinen Glauben nicht zu untermauern, seine Widersacher ad
absurdum zu führen. Daher tröstet er sich an den ohnmächtigen Kindern, deren
ungestalteter Ausdruck von Freude und Schmerz die unverdorbene Schöpfung am ehesten

widerspiegelt und den Spötter zum Schweigen bringen kann, der da behauptet,

es gäbe gar keinen Gott (Ps. 14, 1). So erscheint gerade der Mensch in seiner
Kleinheit doch als ein erhabener Lobsänger der göttlichen Herrlichkeit.

Demgegenüber zeigen v. 5f. den Erwachsenen in seiner Grösse und doch Ange-
fochtenheit: Was ist der Mensch und was der Menschgeborene?

Angesichts der Allgewalt der Schöpfung muss er sich seiner Schwäche und
Begrenztheit bewusst werden. Was bedeutet er überhaupt im Gesamtbild der Schöpfung?

Gerade mit der Reife des menschlichen Verstandes wird ihm sein Image



196 G. Wallis, Ps. 8 und die ethische Fragestellung der Naturwissenschaft

zweifelhaft. Das geistig noch unausgebildete Kind nimmt alles unreflektiert hin.
Erst der Mündiggewordene erkennt die Probleme, macht sich Skrupel, ermisst
Gabe und Aufgabe und fragt:

v. 5 Was ist der Mensch, dass du deine Gedanken,
und der Menschgeborene, dass du dein Augenmerk auf ihn richtest?

Beide hebräischen Worte, «gedenken» und «aufmerken», gleichen sich in ihrem
Sinn insofern, als sie nicht nur einen kognitiven Vorgang kennzeichnen, sondern
beide schliessen ein entsprechendes Verhalten ein. So gedenkt Gott seines Bundes
mit Israel und handelt danach. Gott gedenkt aber auch des menschlichen
Fehlhandelns und verhält sich dementsprechend, sei es strafend, sei es begnadigend.
Das Augenmerk auf jemanden richten, meint ebenso nicht allein das Hinsehen.
Gott kann einen Menschen gnädig ansehen, nach ihm schauen. Wir würden dann
sagen: er sucht, besucht jemanden, um ihn zu stärken, ihm zu helfen; oder aber er
hat mit ihm etwas Grosses vor. Er kann aber auch prüfend, musternd nach einem
Menschen sehen, und dies bedeutet, er zieht zur Rechenschaft. Gott hat sich des

Menschen in Güte angenommen und sich ihm mit Ernst zugewandt. In seinem
Ansehen steht der Mensch mit all seinem Vermögen und Können, im Reichtum seiner
Fähigkeiten, bevorzugt aber doch angefochten in allen Möglichkeiten des Irrtums
und menschlichen Versagens. Gott hat ihn grossartig ausgerüstet und fordert von
ihm deshalb die dementsprechende Rechenschaft. Eben angesichts dieser Begegnung

mit Gott fragt der Beter: Was ist der Mensch, was der Menschgeborene? Er
verspürt seine Ambivalenz in der Konfrontation mit Gott. Hohe Würden, grosse
Bürden! Vielleicht seufzt er geradezu darunter, in der Schöpfung solch einen
hohen Rang bekleiden zu müssen, mit soviel Macht und Verantwortung zugleich
vor Gott ausgerüstet zu sein.

v. 6 Du hast ihn ein wenig geringer gemacht als göttliches Wesen,
mit Glanz und Herrlichkeit hast du ihn gekrönt.

Diese Worte sind aus den altorientalischen und alttestamentlichen Vorstellungen

heraus zu verstehen. Der Mensch ist fast gottgleich, nicht Gott, aber doch
gottähnlich, Gottes Abbild und auf diese Weise allen Geschöpfen überlegen. Die
gleiche Vorstellung vertritt auch der priesterliche Schöpfungsbericht: Lasset uns
einen Menschen machen, nach unserem Bilde, uns ähnlich (Gen. 1, 26a). Es ist
hier nicht unsere Aufgabe, der Imago Dei-Lehre nachzugehen. Der Alte Orient
behielt das Prädikat der Gottabbildlichkeit ursprünglich nur dem König vor. War
dieser auch nicht göttlich, so doch Gottes Abbild. Darauf beruht seine Majestät,
sein Recht, andere zu unterwerfen und als seine Untertanen zu behandeln. Darum
allein wurde er von dem Volk als Herrscher respektiert und verehrt. Das Alte
Testament hat diese Würde mit der Qualität des Menschen als Gottes Gegenüber
verbunden und dementsprechend auf die gesamte Menschheit übertragen. Der
priesterliche Schöpfungsbericht drückt dies so aus: Er (der Mensch) soll herrschen
über die Fische des Wassers und über die Vögel des Himmels, und über die Säugetiere

und über die ganze Erde und alle Kriechtiere unter der Erde. Und im Schöp-



G. Wallis, Ps. 8 und die ethische Fragestellung der Naturwissenschaft 197

fungssegen klingt dies so: Seid fruchtbar und werdet zahlreich und füllt die Erde
und macht Untertan und beherrscht die Fische des Meeres und die Vögel des Himmels,

und alles Getier, das auf der Erde kriecht (Gen. 1, 26. 28).
Diese königliche Stellung nimmt nach dem Psalm innerhalb der Schöpfung der

Mensch ein. Er ist der König und Herrscher der Geschöpfe. Seine Gewalt über die
Tierwelt besteht nicht darin, dass er sie samt und sonders töten könnte und dürfte,
um von ihnen zu leben. Nach der Meinung des Alten Testaments darf ohnehin
nicht jedes Tier geschlachtet und genossen werden. Dem Autor war sicher auch
bewusst, dass der Mensch nicht alle Tiere zu beherrschen, zu bändigen und zu
domestizieren vermag, ja, dass er vor etlichen in Furcht und Schrecken liegt. Dennoch

nimmt der Mensch unter den Geschöpfen die Würde und Stellung des
Königs ein. Im Bericht von der Erschaffung des Menschen findet dies darin seinen
Ausdruck, dass der Mensch den Tieren den Namen geben soll (Gen. 2, 19-20).
Auch das ist ein Herrscherakt. Grosskönige und Eroberer pflegten Untertanen,
Unterworfenen neue Namen zu geben. Auf diese Weise machten sie diese Namensträger

zu ihren «Kreaturen». Bemerkenswerterweise lässt aber der Mensch in
diesem «zweiten Schöpfungsbericht» erkennen, dass er in den Tieren keine ebenbürtigen

Partner zu finden vermag; sie alle stehen unter ihm. Ps 8,7 münzt den Gedanken
auf folgende Weise aus:

v. 7 Du hast ihn zum Herrscher über deiner Hände Werk gesetzt.
Alles hast du unter seine Füsse gelegt,

Kleinvieh und Grossvieh insgesamt,
und auch die Tiere des freien Feldes,

die Vögel unter dem Himmel und die Fische des Meeres,
die in den Meeren ihre Bahn ziehen.

Soweit die Aussagen dieses Psalms und der Schöpfungserzählungen. Der
Mensch ist über die gesamte belebte Welt der Geschöpfe gesetzt, er herrscht über
sie als ihr König, er gibt ihnen die Namen. Er selbst ist nur ein wenig niedriger als

göttliche Wesen, die Gott dienstbaren Geister; mit Macht und Hoheit ausgestattet,
waltet er über dem Werk der Hände Gottes. Alles ist ihm unterworfen. Dies eignet
dem Menschen jedoch nicht kraft seiner eigenen Person oder Vollkommenheit.
Das handelnde Subjekt aller zitierten Aussagen ist Gott selbst, der Schöpfer, der
den Menschen in dieses Amt berufen hat. Er lässt den Menschen aber nicht aus
seinem Sinn, aus seinen Augen. Er ist ihm stets gegenwärtig. Und jener ist ihm
ständig für sein Tun verantwortlich, ob er dazu bereit ist oder nicht. Sein Verhalten

zur Geschöpflichkeit ist also ein Auftrag, über dessen Ausführung der Mensch
Gott rechenschaftspflichtig ist.

2.

Nun muss man sich bei solchen Aussagen auch gegenwärtig halten, was nicht
ausgesprochen wird. Hier steht eben nichts davon, wie der Mensch sich zum
Menschen verhalten soll. Das Thema ist hier nicht: Mensch - Mitmenschlichkeit,
sondern Mensch - Kreatur. Der Auftrag wird hier jedenfalls nicht gemessen an den



198 G. Wallis, Ps. 8 und die ethische Fragestellung der Naturwissenschaft

Auswirkungen auf den Menschen, den Mitmenschen. Vielleicht wendet sich die
Aufgabe der gesamten geschöpflichen Umwelt des Menschen zu. Aus diesem
Grunde ist wohl dieser Psalm auch in keiner Abhandlung über die alttestament-
liche Ethik herangezogen worden. Es liegt uns auch fern, von einem Ethos gegenüber

der geschöpflichen Natur oder der natürlichen Schöpfung nachzusinnen.
Unsere sittlichen Normen bewegen sich im geschichtlich-sozialen Raum. Hier ist
der Bereich des Handelns. Moral will davor bewahren, die Würde des Menschen
anzutasten. So geht es um die Ethik der Ehe, des Berufs, die Ethik der Familie,
der Gesellschaft, des Volkes, Ethik von politischen Belangen u. a. m.: dies sowohl
im Hinblick auf eine individuelle als auch eine kollektive Ethik. Tier- und
Landschaftsschutz sind nicht Themen einer christlichen Ethik, wenn der menschliche
Lebensraum grundsätzlich unberührt bleibt.

Dabei ist zunächst einzuschränken: die Natur, der gegenüber der Mensch von
Gott beauftragt ist, stellt sich dem alttestamentlichen Frommen lediglich als
belebte Natur, beseelte Kreatur dar (Ps. 8,8), der Gott (näfäsch chaija) lebendiges
Wesen eingegeben hat. Bezeichnenderweise lässt die priesterliche Schöpfungserzählung

auch diesen Tieren einen Schöpfungssegen zuteil werden (Gen. 1, 22),
der im Bund zwischen Gott und den Geschöpfen bekräftigt wird (Gen. 9, 10).
Dazu zählen jedoch nicht die Pflanzen, die Erde selbst und die Gestirne. Dennoch
misst das Alte Testament auch diesen Lebensäusserungen bei, insofern als die Himmel

des Ewigen Ehre rühmen, die Berge frohlocken und hüpfen wie Lämmer,
Jahwe loben. Himmel und Erde werden als Zeugen gegen Israel angerufen usw.
(Jes. 1, 2; 55, 12; Ps. 19, 1; 50, 6; 65,13f.; 96, llf.; 98,8; 148, 3-5. 7-10). Partner
des verantwortlichen Handelns sind sie für den Menschen jedoch nicht. Bei der
Namengebung der Tiere hat der Mensch sich selbst dafür entschieden, nur einen
Menschen, nämlich seine Frau, als sein Gegenüber anzuerkennen (Gen. 2, 20. 23).
Dennoch findet sich im Alten Testament auch die Ahnung von der aktiven, nicht
mystisch verstandenen Beziehung des Menschen zur Natur.

Nun ist es gerade die Erfahrung der jüngeren wissenschaftlichen Forschung,
dass die Grenzen zwischen der belebten und der nicht belebten Natur hinfällig
geworden sind, die Grenzen zwischen der Zoologie, Biologie, Chemie, Physik,
Medizin, Mathematik, Logik bis hin zur Erkenntnistheorie und Soziologie. Sollte
dies nicht für uns bedeuten, dass wir der Welt gegenüber sowohl in philosophischer
Betrachtung als auch in naturwissenschaftlicher Forschung Gottes Auftrag und
Verpflichtung haben, ganz unabhängig von deren Bezug auf die Menschlichkeit?
Zwar werden wir diese nicht ausschliessen können und dürfen, gehört doch auch
diese zur Natur. Aber jegliche Form der wissenschaftlichen Betätigung, die von
der Beobachtung und Erforschung der Welt ausgeht und sich handelnd ihr wieder
zuwendet, hat ihr eigenes Ethos. Diese Feststellung überrascht, weil die Natur
sozusagen einer prästabilierten Harmonie unterworfen schien, in die man nicht
aktiv eingreifen konnte. Man vermochte zwar die natürliche Ordnung für sich
auszunutzen, aber in sie eingreifen konnte man nicht. Die Gesellschaftskritik hat
sich im wesentlichen auch mit dem historisch-soziologischen Bezug auf den
Menschen befasst, die Natur jedoch nie in ihre Erwägungen einbezogen. Mit dem



G. Wallis, Ps. 8 und die ethische Fragestellung der Naturwissenschaft 199

Moment jedoch, in dem der Mensch sie in einer bisher kaum vorstellbaren Dimension

zu verändern sich anschickt und sich der Gestirne zu bemächtigen beginnt,
wird ihm sein Verhalten zur Natur, zur Welt zum ethischen Problem. Sobald
gerade die Naturwissenschaft nicht nur eine heuristische Aufgabe hat, sondern die
Kenntnisse, die sie aus der Welt gewonnen hat, auf diese wieder anwendet, geraten
wir auf ein prinzipiell neues Gebiet der Ethik der Wissenschaft. Ich glaube, dass

uns dieses Problem der Wissenschaft und ihrer Ethik ganz neu zu beschäftigen
hat.

Es dürfte nun nicht mehr genügen, bei den Fragen der Ethik das Ergehen des

(Mitmenschen allein im Auge zu haben. Die gänzlich veränderte Problemlage
hat uns in die obwaltende Verlegenheit gebracht, aus der herauszukommen wir uns
bemühen sollten. Die Konzentration der Ethik auf den Menschen ist
geistesgeschichtlich begründet. Die Bibel hat die Gottesoffenbarung in den Dimensionen
der Geschichte erlebt; Israels Rettung aus Ägypten, Gottes strafendes und rettendes

Handeln in einer ebenso erhebenden wie erschütternden Geschichte. Das
Weihnachtsevangelium bemüht sich um den Geschichtsbezug der Geburt Jesu.

Infolgedessen wurde des Menschen Handeln und Fehlhandeln in der Geschichte
als dessen Raum angesehen. Fehlhandlungen vor Königen, Regierenden und Volk
hatten geschichtliche Katastrophen zur Folge. Auf der Weltkirchenkonferenz in
Uppsala im Jahre 1968 haben in der Sektion Gottesdienst besonders die orthodoxen

Christen mit Beharrlichkeit darauf hingewiesen, dass man die Räume der
Natur im gottesdienstlichen Vorgang nicht ausschliessen dürfe. Die westlichen
Kirchen haben geargwöhnt, dass sich hier ein Rückzug aus den politischen Räumen

in ein weniger spannungsgeladenes Gebiet anbahne. Gerade unsere Beschäftigung

zeigt, dass wir uns heute im Bereich der Natur gar nicht mehr in so
spannungsfreiem Raum bewegen, der frei ist vor Entscheidungen. Andererseits haben
wir gerade die Räume der Natur anderen überlassen. Die Natur ist für uns
bislang mehr der Bereich der Meditation, der Bewunderung und der Dichtung.
Theologische Beschäftigung mit der Natur hingegen gerät zu schnell in die verdächtige
Nähe der natürlichen Offenbarung. Freilich ist die Welt Schöpfung und als solche
Werk Gottes. Damit hat sie einen Platz im theologischen System. Aber in der
Ethik, in der christlichen Unterweisung hat sie ihren festen Ort bisher noch nicht
gefunden. Unterricht bezieht sich auf Zurüstung für das Handeln im geschichtlichen

Raum. Gerade bei der Befürchtung einer Manipulierbarkeit der Natur und
auch des Menschen ertönt der Schrei nach den Geistern, die hier eine Grenze zu
ziehen vermögen, um des Menschen willen. Leider sind wir auf solche Fragen
bislang gar nicht vorbereitet. Freilich hat die Natur mit ihrer erkennbaren Ordnung
vielfach das Vorbild einer geordneten Lebensführung ergeben und ist in der
Pädagogik arg strapaziert worden. Aber ein christlich-ethisches Verhalten gegenüber
der kreatürlichen Welt ist daraus nicht hergeleitet worden. Hier stehen wir noch
an einem Anfang.



200 G. Wallis, Ps. 8 und die ethische Fragestellung der Naturwissenschaft

3.

Nun hat der Dichter des Psalms die Erfahrung machen müssen, dass sein Erleben

von Grösse und Begrenztheit des Menschen in seinem Gegenüber zu Gott von
seinen Zeitgenossen weithin in Frage gestellt wurde. Ja, es ist darüber zu
ernstlichen, bedrohlichen Auseinandersetzungen gekommen, die mit Macht, mit nackter
Gewalt ausgefochten wurden. Der Beter ist offenbar diesen Gewaltigen, die ihm
in zynischer Niedertracht begegnen, unterlegen geblieben. In dieser Situation tröstet

sich der Sänger der Güte und Erhabenheit des Schöpfungswerkes «Mensch»,
das ihm besonders im Kinde deutlich vor Augen tritt, sowie des göttlichen Auftrages

zum Walten in der Natur. Es gibt nun aber zu allen Zeiten Zweifler an dieser
dem Menschen von Gott angewiesenen Stellung innerhalb der Schöpfung. Ps. 14,1
redet von den Toren, die in ihrem Herzen sagen: Es gibt keinen Gott.

In diesem Falle muss der Mensch folgerichtig einen göttlichen Auftrag leugnen,
sich zu einer Autonomie versteigen und die zu widerlegen versuchen, die im
wissenschaftlichen Fragen und Forschen einen göttlichen Auftrag an den Menschen
sehen. Dieser macht aber gerade frei von menschlichen Bindungen und Vorurteilen

und bindet gleichzeitig an den Willen des Auftraggebers. Dass solch Forschen
nicht ohne ethische Verpflichtungen unternommen werden kann, dürfte heute
nicht mehr zu bezweifeln sein. Es fragt sich jedoch, inwieweit uns Verpflichtungen
gegenüber unserem eigenen Gewissen, der Gesellschaft, dem Staat, in dem wir
leben, allein einen wirklichen Halt zu bieten vermögen. Die Richtlinien des

menschlichen Entscheidens und Handelns wären dann vom Menschen selbst
bestimmt und müssten wegen seiner Begrenztheit relativ sein. Absoluten Anhalt
gewinnt Entscheidung erst, wenn der Richtpunkt ausserhalb unserer menschlichen
Existenz liegt. Der Mensch hat sich die Fähigkeit zur wissenschaftlichen Arbeit
nicht selbst und eigenmächtig angeeignet, sie ist ihm verliehen. Sein Arbeiten aber

wird ihm zur selbstzerstörerischen Hybris, wenn er der Verantwortlichkeit seines

Auftraggebers ausweicht.
Nun ist allerdings zu fragen, wie wir die Belastung durch die bewussten oder

unbewussten Leugner zu ertragen vermögen. Sollen wir gegen sie aufbegehren und
unter Anwendung letzter Kraft die anderen mundtot machen, um die Grenzlinie
zu ziehen und zu bewachen? Ganz abgesehen davon, dass dies kaum noch gelingen
würde, darf sich ein Fall Galilei nicht wiederholen. Sollen wir demgegenüber
resignieren, den Umstand beklagen und uns in die Kreise der Gleichgesinnten zurückziehen,

um in konventikelhafter Selbstgenügsamkeit, d. h. Selbstgerechtigkeit zu
überdauern, wenn dies überhaupt noch gegeben sein sollte?

Der Hebräerbrief deutet im 2. Kapitel Vv. 5-7 die Aussage des 8. Psalms über
den Menschen auf Jesus, der eine kurze Zeit unter die Engel erniedrigt wurde
und dem doch alles unter die Füsse gelegt worden ist. Dass ihm alles unter die
Füsse gelegt worden ist, sieht der Hebräerbrief in dem Auferstandenen als bewiesen

an. Können wir die Textbehandlung des Hebräerbriefes heute in dieser Weise
nicht mehr nachvollziehen, so darf doch wohl die Aussage gelten, dass im Leben
Christi das Bild vom Menschen zur Vollendung geführt worden ist. Angesichts der



G. Wallis, Ps. 8 und die ethische Fragestellung der Naturwissenschaft 201

Auferstehung dürfen wir getrost bezeugen, dass der Mensch nach göttlichem Willen

König der Geschöpfe ist und bleibt, aber in diesem Amte Gott verantwortlich
ist.

Diese Einstellung wird uns davor bewahren, dass wir infolge der modernen
Wissenschaft in Weltpanik verfallen oder über andere zu Gericht sitzen. Das ist
dann kein Versuch, sich in Unabwendbares zu fügen, voll Murrens oder Gleichmut
mit der Zeit zu gehen, oder Angst zu haben, hoffnungslos hinter der Entwicklung
zurückzubleiben. Für die christliche Ethik ist die Welt eben Welt auf Hoffnung
und der Erwartung ihrer Vollendung. Mit dieser Welt teilen wir Raum und Zeit
und sie mit uns. Ja nach Rom. 8, 19-21 hängt die Zukunft der Schöpfung an uns
Menschen: Aber das sehnsüchtige Harren der Schöpfung wartet auf die Offenbarung

der Söhne Gottes, denn der Nichtigkeit wurde die Schöpfung nicht nach
ihrem Willen unterworfen, sondern um dessen willen, der sie unterwarf auf
Hoffnung, deshalb weil auch die Schöpfung befreit werden wird von der Knechtschaft
des Verderbens zur Freiheit der Herrlichkeit der Söhne Gottes.

Nach dem Ende des Berichtes der grossen Flut soll nicht noch einmal alles
zugrunde gerichtet werden um der Schuld der Menschen willen (Gen. 8, 21). So leidet
also die Schöpfung an der Irrtumsfähigkeit des Menschen. Sie wird mit diesem
zusammen nach Paulus aber auch von dem Verderben befreit. Im Glauben an den
Auferstandenen sind wir von Sünde befreit, wir harren aber der Vollendung des

göttlichen Offenbarungswerkes, wo wir sehen werden, was wir wirklich sein sollen.
In dieser Haltung - nicht rückwärtsschauend nach den vermeintlich ruhigeren
Zeiten der Vergangenheit und gebannt vorwärtsblickend auf das, was zu kommen
droht - dürfen wir zuversichtlich hoffend schaffen und in jedem Bezug
wissenschaftlich forschen. Wir haben uns aber unsere Verantwortlichkeit stets gegenwärtig

zu halten und davon zu reden. Der Mensch ist in seinem Forschen nicht
autonom. Wer dies annimmt, verfällt einem fundamentalen Irrtum. Ja die Fähigkeit

zur Forschung allein ist schon ein Stück des Wunders der Schöpfung. Der
Mensch hat Auftrag und Freiheit zu handeln, auch an der Schöpfung, Auftrag in
Verantwortung vor dem Schöpfer, der ihm und der Welt die Existenz verliehen
hat und verleiht. Dies wäre bei der Begründung einer Ethik der modernen
Wissenschaft jedenfalls zu bedenken.

Gerhard Wallis, Halle (Saale)


	Psalm 8 und die ethische Fragestellung der modernen Naturwissenschaft

