Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 34 (1978)

Heft: 4

Artikel: Psalm 8 und die ethische Fragestellung der modernen
Naturwissenschaft

Autor: Walllis, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-879029

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-879029
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 34 Heft 4 Juli/August 1978

Psalm 8 und die ethische Fragestellung
der modernen Naturwissenschaft

Die Gedanken, die hier zur Kenntnis gebracht werden sollen, gehen zuriick auf eine Bibel-
arbeit im Rahmen einer Tagung der Evangelischen Forschungsakademie in Berlin-Weissensee
im Jahre 1969. Sie sollen nunmehr dem Kollegen D. Heinz Wagner gewidmet werden, mit dem
den Autor fast zwei Jahrzehnte gemeinsamer Arbeit an der Martin-Luther-Universitit Halle-
Wittenberg verbinden. Da die Uberlegungen iiber den Psalm 8 einem Vertreter der praktisch-
theologischen Disziplin zugedacht werden, soll die urspriingliche Form des miindlichen Vor-
trages beibehalten und auf die nachtrigliche Hinzufiigung eines an sich erforderlichen Fuss-
notenapparats verzichtet werden.

Eine christliche Ethik orientiert sich an drei Richtpunkten: Gott, Mensch und
Welt. Gott ist der Schopfer des Menschen und der Welt und damit beider Herr.
Darum stehen sie auch beide, allerdings in unterschiedlicher Weise, Gott als Ge-
schopfe gegeniiber, der Mensch als Gottes verantwortlicher Diener und die Welt
als seine Heimstatt, der Bereich, in dem er lebt und an dem er wirkt. Allerdings
spielt in unserer christlichen Ethik die Welt nur insofern eine Rolle, als sie den
Einzelnen und die Gemeinschaft in ihrer Mitmenschlichkeit etwas angeht. Der
Mensch ist also gegeniiber der Welt nur insofern und insoweit verpflichtet, als sein
Handeln sich unmittelbar oder mittelbar auf Menschen oder ihr Ergehen erstreckt.
D. h. die Ethik verbindet den Menschen innerhalb der gesamten Schopfung primir,
wo nicht gar ausschliesslich, dem Menschen und hoéchstens um seinetwillen der
iibrigen Kreatur,

Dies bedeutet allerdings eine Einschréankung der Ethik. Es erhebt sich die Frage,
ob diese biblisch-theologisch vertretbar ist. Bei der Beantwortung dieser Frage
mochte ich von den Aussagen des 8. Psalms ausgehen. Dieser Psalm ist von der
gelehrten Auslegung als ein Hymnus, ein Lobgesang bezeichnet und den Liedern
zugerechnet worden, die Gottes Macht und Herrlichkeit an seinem Werke rithmen
mochten.

Dies ist aus dem Anfang und dem Schluss des Psalms (v. 2. 10) sehr deutlich zu
erkennen. Der Text von v. 2 ist zwar nicht vollig klar iiberliefert und hat zu etli-
chen Versuchen der Textverbesserung Anlass gegeben. Ohne den Anspruch zu er-



194 G. Wallis, Ps. 8 und die ethische Fragestellung der Naturwissenschaft

heben, der Weisheit letzten Schluss darbieten zu konnen, mdchte ich tibersetzen:

v.2 Jahwe, unser Herr,
wie gewaltig ist dein Name
auf der ganzen Erde,
der du deine Herrlichkeit
iiber den Himmel ausgebreitet hast.

Der letzte Vers des Psalms beschliesst das Lied mit dem nochmaligen Ausruf:

v.10 Jahwe, unser Herr,
wie gewaltig ist dein Name
auf der ganzen Erde.

Der Name ist nach altorientalischem und alttestamentlichem Verstindnis nicht
von Wesen und Werk einer Person zu trennen. Gottes Name lautet Jahwe: der
unwandelbar Seiende gegeniiber der Verginglichkeit alles Geschopflichen, der
Schopfer gegeniiber der Schopfung. So klingt im Namen dieses Gottes sein Schop-
fungswerk wider. Dieses ist nach der Meinung des Alten Testaments wie auch des
alten Vorderen Orients eingefasst in seine beiden Teile: Himmel und Erde. Der
priesterliche Schopfungsbericht beginnt mit den Worten: Im Anfang schuf Gott
Himmel und Erde (Gen. 1, 1), und schliesst mit der Feststellung: Dies ist die Ent-
stehungsgeschichte von Himmel und Erde bei ihrer Erschaffung (Gen. 2, 4a; vgl.
auch 2, 1). Der Bericht von der Erschaffung des Menschen schliesst daran an mit
den Worten: An dem Tage, als Jahwe, der Gott, die Erde und den Himmel her-
stellte . . . (Gen. 2, 4b).

Der Psalmist wird der Gesamtheit dieser Welt ganz besonders beim Erleben des
abendlichen Sternhimmels gewahr:

v.4 Wenn ich deinen Himmel sehe,
den Mond und die Sterne — —-!

Etliche Ausleger haben allerdings in diesen Zeilen die Nennung der Sonne ver-
misst und diesem Mangel durch eine Textdnderung abzuhelfen versucht. Dennoch
ist der Text wohl so hinzunehmen, wie er auf uns gekommen ist. Die Sonne ist
schon hinter dem Horizont verschwunden und hat den wolkenfreien, tiefblauen
Sternhimmel freigegeben, wie man ihn im Vorderen Orient erleben kann. Ob ir-
gend ein besonderes feierliches Begéngnis zu diesem Stimmungsbild Anlass gege-
ben hat, mag dahingestellt bleiben. Moglicherweise fiihrt dieser Psalm in ein
nichtliches Kultbegidngnis ein, wie es offenbar in Jes. 30, 29 und Ps. 134, 1 er-
wihnt wird. Vielleicht wurde der Psalm auch bei der Darstellung der Erstgeburt
im Tempel vorgetragen (Num. 18, 15-19).

Der Dichter dieses Psalms hat den Sternhimmel auf jeden Fall ganz anders ge-
sehen, anders sehen miissen als wir heutigen. Trotzdem bleibt der «gestirnte Him-
mel iiber uns», obwohl wir theoretisch viel mehr und grundsétzlich vollig anderes
iiber ihn aussagen konnen, auch uns ein Erlebnis. Mich erinnern die Worte dieses
Psalms stets an J. W. von Goethes Gedicht «Der Tiirmer»:



G. Wallis, Ps. 8 und die ethische Fragestellung der Naturwissenschaft 195

Zum Sehen geboren, / zum Schauen bestellt,

dem Turme geschworen, / gefillt mir die Welt.

Ich blick in die Ferne, / ich seh in der Nih

den Mond und die Sterne, / den Wald und das Reh.

Innerhalb dieser geschopflichen Welt von Himmel und Erde lebt der Mensch als
Gottes Geschopf. Hier existiert er in seiner Ambivalenz: in seiner Kleinheit und
Erhabenbheit, in seiner Grosse und Begrenztheit.

Klein ist der Mensch und doch gross:

v.3a Aus dem Munde der Kinder und Siduglinge
hast du dir Macht bereitet . . .

Die Aussage dieses Verses ist hidufig als merkwiirdig empfunden worden, so
dass sich auch an ihm die exegetische Kunst versucht hat, bis hin zu dem Unter-
fangen, ihn tilgen zu wollen. Dennoch ist dieser Vers durch die Uberlieferung so
eindeutig gesichert, dass wir gendtigt sind, ihn zu bedenken. Es geht um den Men-
schen in seiner Kleinheit, seiner Unvollkommenheit und kindlichen Ohnmacht.
Aber gerade um dieser unbefangenen Machtlosigkeit willen wird das Kind, der
Sdugling in seinem unverbildeten Sinn, seinem noch vernunftlosen Wort oder
unartikulierten Schreien, zum Lobsénger des mit menschlichen Augen unschauba-
ren und von Menschengedanken unergriindlichen Gottes. Wie dies geschehen kann,
warum dies geschieht, dass Gott sich gerade aus dem Stammeln und Plappern eine
Macht geschaffen hat, wird uns erst durch den Kontext erkldrt. Es geht nicht um
innerweltliche Herrschermacht und politische Gewalt, denen wir Menschen Be-
deutung beizumessen pflegen, sondern um:

v.3b die Macht angesichts deiner Feinde,
um verstummen zu lassen den Feind und den Racher.

Der Dichter des Psalms ist ein frommer Mann. Listerreden, die gegen Gott
gefiihrt werden, kranken ihn personlich tief. Was die Spotter ihm selbst antun,
trifft auch Gott. Offenbar hat der Beter unter den Gottesleugnern und -feinden
schon sehr viel zu leiden gehabt. Er trdagt dies als Schmach, die mit menschlichen
Worten, mit logischen Argumenten doch nicht zu tilgen ist. Mit rationalen Bewei-
sen vermag er seinen Glauben nicht zu untermauern, seine Widersacher ad ab-
surdum zu fiihren. Daher trostet er sich an den ohnmichtigen Kindern, deren unge-
stalteter Ausdruck von Freude und Schmerz die unverdorbene Schopfung am ehe-
sten widerspiegelt und den Spotter zum Schweigen bringen kann, der da behaup-
tet, es gibe gar keinen Gott (Ps. 14, 1). So erscheint gerade der Mensch in seiner
Kleinheit doch als ein erhabener Lobsidnger der gottlichen Herrlichkeit.

Demgegeniiber zeigen v. 5f. den Erwachsenen in seiner Grosse und doch Ange-
fochtenheit: Was ist der Mensch . . . und was der Menschgeborene?

Angesichts der Allgewalt der Schopfung muss er sich seiner Schwiche und Be-
grenztheit bewusst werden. Was bedeutet er iiberhaupt im Gesamtbild der Schop-
fung? Gerade mit der Reife des menschlichen Verstandes wird ihm sein Image



196 G. Wallis, Ps. 8 und die ethische Fragestellung der Naturwissenschaft

zweifelhaft. Das geistig noch unausgebildete Kind nimmt alles unreflektiert hin.
Erst der Miindiggewordene erkennt die Probleme, macht sich Skrupel, ermisst
Gabe und Aufgabe und fragt:

v.5 Was ist der Mensch, dass du deine Gedanken,
und der Menschgeborene, dass du dein Augenmerk auf ihn richtest?

Beide hebrdischen Worte, «gedenken» und «aufmerken», gleichen sich in ihrem
Sinn insofern, als sie nicht nur einen kognitiven Vorgang kennzeichnen, sondern
beide schliessen ein entsprechendes Verhalten ein. So gedenkt Gott seines Bundes
mit Israel und handelt danach. Gott gedenkt aber auch des menschlichen Fehl-
handelns und verhilt sich dementsprechend, sei es strafend, sei es begnadigend.
Das Augenmerk auf jemanden richten, meint ebenso nicht allein das Hinsehen.
Gott kann einen Menschen gnédig ansehen, nach ihm schauen. Wir wiirden dann
sagen: er sucht, besucht jemanden, um ihn zu stdrken, ihm zu helfen; oder aber er
hat mit ihm etwas Grosses vor. Er kann aber auch priifend, musternd nach einem
Menschen sehen, und dies bedeutet, er zieht zur Rechenschaft. Gott hat sich des
Menschen in Giite angenommen und sich ihm mit Ernst zugewandt. In seinem An-
sehen steht der Mensch mit all seinem Vermdgen und Kdnnen, im Reichtum seiner
Fzhigkeiten, bevorzugt aber doch angefochten in allen Moglichkeiten des Irrtums
und menschlichen Versagens. Gott hat ihn grossartig ausgeriistet und fordert von
ihm deshalb die dementsprechende Rechenschaft. Eben angesichts dieser Begeg-
nung mit Gott fragt der Beter: Was ist der Mensch, was der Menschgeborene? Er
verspiirt seine Ambivalenz in der Konfrontation mit Gott. Hohe Wiirden, grosse
Biirden! Vielleicht seufzt er geradezu darunter, in der Schopfung solch einen
hohen Rang bekleiden zu miissen, mit soviel Macht und Verantwortung zugleich
vor Gott ausgeriistet zu sein.

v.6 Du hast ihn ein wenig geringer gemacht als gottliches Wesen,
mit Glanz und Herrlichkeit hast du ihn gekront.

Diese Worte sind aus den altorientalischen und alttestamentlichen Vorstellun-
gen heraus zu verstehen. Der Mensch ist fast gottgleich, nicht Gott, aber doch
gottdhnlich, Gottes Abbild und auf diese Weise allen Geschopfen iiberlegen. Die
gleiche Vorstellung vertritt auch der priesterliche Schopfungsbericht: Lasset uns
einen Menschen machen, nach unserem Bilde, uns dhnlich (Gen. 1, 26a). Es ist
hier nicht unsere Aufgabe, der Imago Dei-Lehre nachzugehen. Der Alte Orient
behielt das Pradikat der Gottabbildlichkeit urspriinglich nur dem Konig vor. War
dieser auch nicht gottlich, so doch Gottes Abbild. Darauf beruht seine Majestit,
sein Recht, andere zu unterwerfen und als seine Untertanen zu behandeln. Darum
allein wurde er von dem Volk als Herrscher respektiert und verehrt. Das Alte
Testament hat diese Wiirde mit der Qualitdt des Menschen als Gottes Gegeniiber
verbunden und dementsprechend auf die gesamte Menschheit iibertragen. Der
priesterliche Schopfungsbericht driickt dies so aus: Er (der Mensch) soll herrschen
iiber die Fische des Wassers und iiber die Vogel des Himmels, und iiber die Sduge-
tiere und iiber die ganze Erde und alle Kriechtiere unter der Erde. Und im Schop-



G. Wallis, Ps. 8 und die ethische Fragestellung der Naturwissenschaft 197

fungssegen klingt dies so: Seid fruchtbar und werdet zahlreich und fiillt die Erde
und macht untertan und beherrscht die Fische des Meeres und die Vogel des Him-
mels, und alles Getier, das auf der Erde kriecht (Gen. 1, 26. 28).

Diese konigliche Stellung nimmt nach dem Psalm innerhalb der Schépfung der
Mensch ein. Er ist der Konig und Herrscher der Geschopfe. Seine Gewalt iiber die
Tierwelt besteht nicht darin, dass er sie samt und sonders toten konnte und diirfte,
um von ihnen zu leben. Nach der Meinung des Alten Testaments darf ohnehin
nicht jedes Tier geschlachtet und genossen werden. Dem Autor war sicher auch
bewusst, dass der Mensch nicht alle Tiere zu beherrschen, zu béndigen und zu
domestizieren vermag, ja, dass er vor etlichen in Furcht und Schrecken liegt. Den-
noch nimmt der Mensch unter den Geschopfen die Wiirde und Stellung des Ko6-
nigs ein. Im Bericht von der Erschaffung des Menschen findet dies darin seinen
Ausdruck, dass der Mensch den Tieren den Namen geben soll (Gen. 2, 19-20).
Auch das ist ein Herrscherakt. Grosskonige und Eroberer pflegten Untertanen,
Unterworfenen neue Namen zu geben. Auf diese Weise machten sie diese Namens-
trager zu ihren «Kreaturen». Bemerkenswerterweise ldasst aber der Mensch in die-
sem «zweiten Schopfungsbericht» erkennen, dass er in den Tieren keine ebenbiirti-
gen Partner zu finden vermag; sie alle stehen unter ihm. Ps 8,7 miinzt den Gedanken
auf folgende Weise aus:

v.7  Du hast ihn zum Herrscher iiber deiner Hinde Werk gesetzt.
Alles hast du unter seine Fiisse gelegt,
Kleinvieh und Grossvieh insgesamt,
und auch die Tiere des freien Feldes,
die Vogel unter dem Himmel und die Fische des Meeres,
die in den Meeren ihre Bahn ziehen.

Soweit die Aussagen dieses Psalms und der Schopfungserzdhlungen. Der
Mensch ist iiber die gesamte belebte Welt der Geschopfe gesetzt, er herrscht iiber
sie als ihr Konig, er gibt ihnen die Namen. Er selbst ist nur ein wenig niedriger als
gottliche Wesen, die Gott dienstbaren Geister; mit Macht und Hoheit ausgestattet,
waltet er iiber dem Werk der Hande Gottes. Alles ist ihm unterworfen. Dies eignet
dem Menschen jedoch nicht kraft seiner eigenen Person oder Vollkommenbheit.
Das handelnde Subjekt aller zitierten Aussagen ist Gott selbst, der Schopfer, der
den Menschen in dieses Amt berufen hat. Er ldsst den Menschen aber nicht aus
seinem Sinn, aus seinen Augen. Er ist ihm stets gegenwirtig. Und jener ist ihm
standig fiir sein Tun verantwortlich, ob er dazu bereit ist oder nicht. Sein Verhal-
ten zur Geschopflichkeit ist also ein Auftrag, iiber dessen Ausfiihrung der Mensch
Gott rechenschaftspflichtig ist.

2

Nun muss man sich bei solchen Aussagen auch gegenwirtig halten, was nicht
ausgesprochen wird. Hier steht eben nichts davon, wie der Mensch sich zum Men-
schen verhalten soll. Das Thema ist hier nicht: Mensch — Mitmenschlichkeit, son-
dern Mensch — Kreatur. Der Auftrag wird hier jedenfalls nicht gemessen an den



198  G.Wallis, Ps.8 und die ethische Fragestellung der Naturwissenschaft

Auswirkungen auf den Menschen, den Mitmenschen. Vielleicht wendet sich die
Aufgabe der gesamten geschipflichen Umwelt des Menschen zu. Aus diesem
Grunde ist wohl dieser Psalm auch in keiner Abhandlung iiber die alttestament-
liche Ethik herangezogen worden. Es liegt uns auch fern, von einem Ethos gegen-
iiber der geschopflichen Natur oder der natiirlichen Schépfung nachzusinnen.
Unsere sittlichen Normen bewegen sich im geschichtlich-sozialen Raum. Hier ist
der Bereich des Handelns. Moral will davor bewahren, die Wiirde des Menschen
anzutasten. So geht es um die Ethik der Ehe, des Berufs, die Ethik der Familie,
der Gesellschaft, des Volkes, Ethik von politischen Belangen u. a. m.: dies sowohl
im Hinblick auf eine individuelle als auch eine kollektive Ethik. Tier- und Land-
schaftsschutz sind nicht Themen einer christlichen Ethik, wenn der menschliche
Lebensraum grundsitzlich unberiihrt bleibt.

Dabei ist zuniichst einzuschrinken: die Natur, der gegeniiber der Mensch von
Gott beauftragt ist, stellt sich dem alttestamentlichen Frommen lediglich als
belebte Natur, beseelte Kreatur dar (Ps. 8,8), der Gott (néfasch chaija) lebendiges
Wesen eingegeben hat. Bezeichnenderweise ldsst die priesterliche Schopfungser-
zihlung auch diesen Tieren einen Schopfungssegen zuteil werden (Gen. 1, 22),
der im Bund zwischen Gott und den Geschopfen bekriftigt wird (Gen. 9, 10).
Dazu zihlen jedoch nicht die Pflanzen, die Erde selbst und die Gestirne. Dennoch
misst das Alte Testament auch diesen Lebensdusserungen bei, insofern als die Him-
mel des Ewigen Ehre riihmen, die Berge frohlocken und hiipfen wie Limmer,
Jahwe loben. Himmel und Erde werden als Zeugen gegen Israel angerufen usw.
(Jes. 1, 2; 55,12; Ps. 19, 1; 50, 6; 65, 13f.; 96, 11f.; 98,8; 148, 3—5. 7-10). Partner
des verantwortlichen Handelns sind sie fiir den Menschen jedoch nicht. Bei der
Namengebung der Tiere hat der Mensch sich selbst dafiir entschieden, nur einen
Menschen, namlich seine Frau, als sein Gegeniiber anzuerkennen (Gen. 2, 20. 23).
Dennoch findet sich im Alten Testament auch die Ahnung von der aktiven, nicht
mystisch verstandenen Beziehung des Menschen zur Natur.

Nun ist es gerade die Erfahrung der jiingeren wissenschaftlichen Forschung,
dass die Grenzen zwischen der belebten und der nicht belebten Natur hinfillig
geworden sind, die Grenzen zwischen der Zoologie, Biologie, Chemie, Physik,
Medizin, Mathematik, Logik bis hin zur Erkenntnistheorie und Soziologie. Sollte
dies nicht fiir uns bedeuten, dass wir der Welt gegeniiber sowohl in philosophischer
Betrachtung als auch in naturwissenschaftlicher Forschung Gottes Auftrag und
Verpflichtung haben, ganz unabhéngig von deren Bezug auf die Menschlichkeit?
Zwar werden wir diese nicht ausschliessen konnen und diirfen, gehort doch auch
diese zur Natur. Aber jegliche Form der wissenschaftlichen Betédtigung, die von
der Beobachtung und Erforschung der Welt ausgeht und sich handelnd ihr wieder
zuwendet, hat ihr eigenes Ethos. Diese Feststellung iiberrascht, weil die Natur
sozusagen einer prastabilierten Harmonie unterworfen schien, in die man nicht
aktiv eingreifen konnte. Man vermochte zwar die natiirliche Ordnung fiir sich
auszunutzen, aber in sie eingreifen konnte man nicht. Die Gesellschaftskritik hat
sich im wesentlichen auch mit dem historisch-soziologischen Bezug auf den Men-
schen befasst, die Natur jedoch nie in ihre Erwégungen einbezogen. Mit dem



G. Wallis, Ps. 8 und die ethische Fragestellung der Naturwissenschaft 199

Moment jedoch, in dem der Mensch sie in einer bisher kaum vorstellbaren Dimen-
sion zu verandern sich anschickt und sich der Gestirne zu beméchtigen beginnt,
wird ihm sein Verhalten zur Natur, zur Welt zum ethischen Problem. Sobald ge-
rade die Naturwissenschaft nicht nur eine heuristische Aufgabe hat, sondern die
Kenntnisse, die sie aus der Welt gewonnen hat, auf diese wieder anwendet, geraten
wir auf ein prinzipiell neues Gebiet der Ethik der Wissenschaft. Ich glaube, dass
uns dieses Problem der Wissenschaft und ihrer Ethik ganz neu zu beschiftigen
hat.

Es diirfte nun nicht mehr geniigen, bei den Fragen der Ethik das Ergehen des
(Mit)menschen allein im Auge zu haben. Die ginzlich verdnderte Problemlage
hat uns in die obwaltende Verlegenheit gebracht, aus der herauszukommen wir uns
bemiihen sollten. Die Konzentration der Ethik auf den Menschen ist geistesge-
schichtlich begriindet. Die Bibel hat die Gottesoffenbarung in den Dimensionen
der Geschichte erlebt; Israels Rettung aus Agypten, Gottes strafendes und retten-
des Handeln in einer ebenso erhebenden wie erschiitternden Geschichte. Das
Weihnachtsevangelium bemiiht sich um den Geschichtsbezug der Geburt Jesu.
Infolgedessen wurde des Menschen Handeln und Fehlhandeln in der Geschichte
als dessen Raum angesehen. Fehlhandlungen vor Konigen, Regierenden und Volk
hatten geschichtliche Katastrophen zur Folge. Auf der Weltkirchenkonferenz in
Uppsala im Jahre 1968 haben in der Sektion Gottesdienst besonders die ortho-
doxen Christen mit Beharrlichkeit darauf hingewiesen, dass man die Riume der
Natur im gottesdienstlichen Vorgang nicht ausschliessen diirfe. Die westlichen
Kirchen haben geargwohnt, dass sich hier ein Riickzug aus den politischen Riu-
men in ein weniger spannungsgeladenes Gebiet anbahne. Gerade unsere Beschifti-
gung zeigt, dass wir uns heute im Bereich der Natur gar nicht mehr in so span-
nungsfreiem Raum bewegen, der frei ist vor Entscheidungen. Andererseits haben
wir gerade die Rdume der Natur anderen iiberlassen. Die Natur ist fiir uns bis-
lang mehr der Bereich der Meditation, der Bewunderung und der Dichtung. Theo-
logische Beschiftigung mit der Natur hingegen gerit zu schnell in die verdichtige
Nahe der natiirlichen Offenbarung. Freilich ist die Welt Schopfung und als solche
Werk Gottes. Damit hat sie einen Platz im theologischen System. Aber in der
Ethik, in der christlichen Unterweisung hat sie ihren festen Ort bisher noch nicht
gefunden. Unterricht bezieht sich auf Zuriistung fiir das Handeln im geschicht-
lichen Raum. Gerade bei der Befiirchtung einer Manipulierbarkeit der Natur und
auch des Menschen ertont der Schrei nach den Geistern, die hier eine Grenze zu
ziehen vermogen, um des Menschen willen. Leider sind wir auf solche Fragen bis-
lang gar nicht vorbereitet. Freilich hat die Natur mit ihrer erkennbaren Ordnung
vielfach das Vorbild einer geordneten Lebensfiihrung ergeben und ist in der Pad-
agogik arg strapaziert worden. Aber ein christlich-ethisches Verhalten gegeniiber
der kreatiirlichen Welt ist daraus nicht hergeleitet worden. Hier stehen wir noch
an einem Anfang.



200 G.Wallis, Ps.8 und die ethische Fragestellung der Naturwissenschaft

8

Nun hat der Dichter des Psalms die Erfahrung machen miissen, dass sein Erle-
ben von Grosse und Begrenztheit des Menschen in seinem Gegeniiber zu Gott von
seinen Zeitgenossen weithin in Frage gestellt wurde. Ja, es ist dariiber zu ernst-
lichen, bedrohlichen Auseinandersetzungen gekommen, die mit Macht, mit nackter
Gewalt ausgefochten wurden. Der Beter ist offenbar diesen Gewaltigen, die ihm
in zynischer Niedertracht begegnen, unterlegen geblieben. In dieser Situation tro-
stet sich der Sanger der Giite und Erhabenheit des Schopfungswerkes «Mensch»,
das ihm besonders im Kinde deutlich vor Augen tritt, sowie des gottlichen Auftra-
ges zum Walten in der Natur. Es gibt nun aber zu allen Zeiten Zweifler an dieser
dem Menschen von Gott angewiesenen Stellung innerhalb der Schopfung. Ps. 14, 1
redet von den Toren, die in ihrem Herzen sagen: Es gibt keinen Gott.

In diesem Falle muss der Mensch folgerichtig einen gottlichen Auftrag leugnen,
sich zu einer Autonomie versteigen und die zu widerlegen versuchen, die im wis-
senschaftlichen Fragen und Forschen einen gottlichen Auftrag an den Menschen
sehen. Dieser macht aber gerade frei von menschlichen Bindungen und Vorurtei-
len und bindet gleichzeitig an den Willen des Auftraggebers. Dass solch Forschen
nicht ohne ethische Verpflichtungen unternommen werden kann, diirfte heute
nicht mehr zu bezweifeln sein. Es fragt sich jedoch, inwieweit uns Verpflichtungen
gegeniiber unserem eigenen Gewissen, der Gesellschaft, dem Staat, in dem wir
leben, allein einen wirklichen Halt zu bieten vermogen. Die Richtlinien des
menschlichen Entscheidens und Handelns wiren dann vom Menschen selbst be-
stimmt und miissten wegen seiner Begrenztheit relativ sein. Absoluten Anhalt ge-
winnt Entscheidung erst, wenn der Richtpunkt ausserhalb unserer menschlichen
Existenz liegt. Der Mensch hat sich die Fahigkeit zur wissenschaftlichen Arbeit
nicht selbst und eigenméchtig angeeignet, sie ist ihm verliehen. Sein Arbeiten aber
wird ihm zur selbstzerstorerischen Hybris, wenn er der Verantwortlichkeit seines
Auftraggebers ausweicht.

Nun ist allerdings zu fragen, wie wir die Belastung durch die bewussten oder
unbewussten Leugner zu ertragen vermogen. Sollen wir gegen sie aufbegehren und
unter Anwendung letzter Kraft die anderen mundtot machen, um die Grenzlinie
zu ziehen und zu bewachen? Ganz abgesehen davon, dass dies kaum noch gelingen
wiirde, darf sich ein Fall Galilei nicht wiederholen. Sollen wir demgegeniiber resig-
nieren, den Umstand beklagen und uns in die Kreise der Gleichgesinnten zuriick-
ziehen, um in konventikelhafter Selbstgeniigsamkeit, d. h. Selbstgerechtigkeit zu
iiberdauern, wenn dies iiberhaupt noch gegeben sein sollte?

Der Hebréerbrief deutet im 2. Kapitel Vv. 5-7 die Aussage des 8. Psalms iiber
den Menschen auf Jesus, der eine kurze Zeit unter die Engel erniedrigt wurde
und dem doch alles unter die Fiisse gelegt worden ist. Dass ihm alles unter die
Fiisse gelegt worden ist, sicht der Hebréderbrief in dem Auferstandenen als bewie-
sen an. Konnen wir die Textbehandlung des Hebrierbriefes heute in dieser Weise
nicht mehr nachvollziehen, so darf doch wohl die Aussage gelten, dass im Leben
Christi das Bild vom Menschen zur Vollendung gefiihrt worden ist. Angesichts der



G.Wallis, Ps. 8 und die ethische Fragestellung der Naturwissenschaft 201

Auferstehung diirfen wir getrost bezeugen, dass der Mensch nach gottlichem Wil-
len Konig der Geschopfe ist und bleibt, aber in diesem Amte Gott verantwortlich
ist.

Diese Einstellung wird uns davor bewahren, dass wir infolge der modernen
Wissenschaft in Weltpanik verfallen oder iiber andere zu Gericht sitzen. Das ist
dann kein Versuch, sich in Unabwendbares zu fiigen, voll Murrens oder Gleichmut
mit der Zeit zu gehen, oder Angst zu haben, hoffnungslos hinter der Entwicklung
zuriickzubleiben. Fiir die christliche Ethik ist die Welt eben Welt auf Hoffnung
und der Erwartung ihrer Vollendung. Mit dieser Welt teilen wir Raum und Zeit
und sie mit uns. Ja nach Rom. 8, 19-21 héngt die Zukunft der Schopfung an uns
Menschen: Aber das sehnsiichtige Harren der Schopfung wartet auf die Offenba-
rung der Sohne Gottes, denn der Nichtigkeit wurde die Schopfung nicht nach
ihrem Willen unterworfen, sondern um dessen willen, der sie unterwarf auf Hoff-
nung, deshalb weil auch die Schopfung befreit werden wird von der Knechtschaft
des Verderbens zur Freiheit der Herrlichkeit der Sohne Gottes.

Nach dem Ende des Berichtes der grossen Flut soll nicht noch einmal alles zu-
grunde gerichtet werden um der Schuld der Menschen willen (Gen. 8, 21). So leidet
also die Schopfung an der Irrtumsfihigkeit des Menschen. Sie wird mit diesem
zusammen nach Paulus aber auch von dem Verderben befreit. Im Glauben an den
Auferstandenen sind wir von Siinde befreit, wir harren aber der Vollendung des
gottlichen Offenbarungswerkes, wo wir sehen werden, was wir wirklich sein sollen.
In dieser Haltung — nicht riickwirtsschauend nach den vermeintlich ruhigeren
Zeiten der Vergangenheit und gebannt vorwirtsblickend auf das, was zu kommen
droht — diirfen wir zuversichtlich hoffend schaffen und in jedem Bezug wissen-
schaftlich forschen. Wir haben uns aber unsere Verantwortlichkeit stets gegen-
wartig zu halten und davon zu reden. Der Mensch ist in seinem Forschen nicht
autonom. Wer dies annimmt, verfillt einem fundamentalen Irrtum. Ja die Fzhig-
keit zur Forschung allein ist schon ein Stiick des Wunders der Schopfung. Der
Mensch hat Auftrag und Freiheit zu handeln, auch an der Schopfung, Auftrag in
Verantwortung vor dem Schopfer, der ihm und der Welt die Existenz verlichen
hat und verleiht. Dies wire bei der Begriindung einer Ethik der modernen Wis-
senschaft jedenfalls zu bedenken.

Gerhard Wallis, Halle (Saale)



	Psalm 8 und die ethische Fragestellung der modernen Naturwissenschaft

