Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 34 (1978)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Gerhard Krause, Gerhard Miiller u.a. (Hrsg.), Theologische Realenzyklopddie, 1. Berlin—

New York, Walter de Gruyter, 1977. 803 S.

Nach 10 Jahren vorbereitender Arbeit liegt nun der 1. Band der neuen Realenzyklopidie
«TRE» vor. Im protestantischen Raum ist ein solches Riesenunternehmen seit der «Real-
encyklopédie fiir protestantische Theologie und Kirche», die in 3 Auflagen erschien (3. Aufl.
1896-1909), nicht mehr in Angriff genommen worden. Man muss den Mut der Herausgeber
bewundern. In 25 Binden, die in den nichsten 20 Jahren erscheinen sollen, wollen sie eine
Bilanz heutiger theologischer Forschung vorlegen, die bewusst international und Skumenisch
ausgerichtet ist.

Schon die Auswahl der Stichworte ist keine leichte Aufgabe. Wie soll man gruppieren,
wo die Schwerpunkte setzen? Nach dem ersten Band zu urteilen (aber es ist hier vielleicht der
Zufall mit im Spiel?) wird viel Wert auf die Erfassung geschichtlicher Zusammenhinge in
geographischen Riumen gelegt (Abendland, Agypten, Afrika, Athiopien), ferner auf ekkle-
siologisch-liturgische Fragen (Abendmahl und -feier, kirchliche Abgaben, Ablass, Agapen,
Agende). Das ist durchaus zu begriissen. Aber die Herausgeber sollten die Ziigel wohl noch
straffer fithren: z. B. in der ausgewogeneren Verteilung der zur Verfiigung stehenden Druck-
seiten und in der Ausarbeitung von Richtlinien fiir die Abfassung der Bibliographien, die
jedem Artikel beigegeben sind.

Im folgenden mochte ich den umfangreichsten Beitragskomplex iiber «Abendmahl und
Abendmahlsfeier» herausgreifen; er fiillt mehr als ein Drittel des 1. Bandes.

Ake V. Strom eroffnet den Reigen mit einem Kkurzen Aufsatz iiber das sakrale Mahl in
den Religionen der Welt; es folgt Gerhard Delling, der sich prizise, aber leider auch reichlich
kurz zum urchristlichen Mahlverstindnis dussert. Georg Kretschmar skizziert mit gewohnter
Meisterschaft in zwei Beitrigen das Bild von Abendmahl und Abendmahlsfeier in der Alten
Kirche. Man weiss nicht, was man mehr bewundern soll: die Fiille von interessanten Einzel-
beobachtungen oder die systematische Kraft, womit die grossen Linien der Entwicklung aus-
gezogen werden. Es ist uns hier eine Monographie geschenkt, die — wie die Geschichte des
Taufgottesdienstes in der Alten Kirche aus der Feder des gleichen Autors — wohl bald klas-
sische Bedeutung erlangen wird.

Die Fortsetzung, das Mittelalter und die Reformationszeit (rom.-kath. Kirche) betreffend,
ist von Erwin Iserloh geschrieben, das Zeitalter der protestantischen Reformation von Joachim
Staedtke; des letzteren Beitrag beschriankt sich auf die innerprotestantischen Lehrdifferenzen,
die sehr klar herausgearbeitet sind. Die romisch-katholische und protestantische Kontroverse
iiber das Abendmahlsverstindnis wird dadurch aber nur in der romisch-katholischen Antwort
auf die Reformation sichtbar; das ist ein bedauerlicher Mangel. Relativ kurz wird die immer-
hin reichhaltige und fiir das Verstindnis der Neuzeit wichtige Periode von 1577 bis zum Be-
ginn des 20. Jahrhunderts von Albrecht Peters geschildert. Dagegen ist iiber das Abendmahls-
gesprach in der dkumenischen Theologie der Gegenwart von Ulrich Kiihn sehr ausfiihrlich
Bericht erstattet; der Schwerpunkt liegt dabei eindeutig auf der deutschsprachigen systemati-
schen Diskussion, was ein schiefes oder jedenfalls einseitiges Bild der Lage zu geben riskiert.

Zwischen die Stichworter «Abendmahl» und «Abendmahlsfeier» ist Gustav Wingrens Bei-
trag zum «Abendmahl als Tischgemeinschaft nach ethischen Gesichtspunkten» eingeschoben,
offenbar weil er in keine der vorgesehenen Rubriken hineinpasste; Wingren vertritt allerdings
ein wichtiges Anliegen: die Integration von Abendmahl und Tischgemeinschaft (vgl. auch
A. Hamman, Vie liturgique et vie sociale, 1968).

Das Stichwort «Abendmahlsfeier» ist chronologisch aufgeteilt in vier Beitrige: der erste,
welcher der Alten Kirche gewidmet ist, wurde, wie schon gesagt, von Georg Kretschmar ver-
fasst; der zweite, das Mittelalter betreffend, stammt von Hans Bernhard Meyer; der dritte
und vierte, die Zeitspanne vom 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart umfassend, ist von Alfred
Niebergall geschrieben (der auch im selben Band das Thema «Agende» behandelt).

Aufs Ganze gesehen rechtfertigt sich die Aufteilung des Materials auf die zwei Stichworte



178 Rezensionen

«Abendmahl» und «Abendmahlsfeier», da sich die Sachgebiete durchaus trennen lassen und
dadurch iibersichtlicher dargestellt werden konnen (besonders wenn, wie im Fall der Beitrige
von G. Kretschmar, derselbe Autor fiir die Bearbeitung der ndmlichen kirchengeschichtlichen
Periode zeichnet); aber es ist ebenso deutlich, dass sich damit Uberschneidungen ergeben,
oder — noch hiufiger — die sich entsprechenden Abschnitte der beiden Stichworte nebenein-
andergestellt werden miissen, da sie sich ergéinzen.

Der herausgegriffene Beitragskomplex scheint mir die Schwierigkeiten und gleichzeitig die
Fruchtbarkeit des ganzen Unternehmens der Realenzyklopidie zu illustrieren. Die Aufteilung
eines Stichwortes, das einem zentralen kirchengeschichtlichen und theologischen Thema ge-
widmet ist, auf viele verschiedene Sachbearbeiter bringt notwendigerweise Spannungen metho-
discher und theologischer Art mit sich, die manchmal einen unbefriedigenden Eindruck hinter-
lassen; andererseits wirken gerade diese Unausgeglichenheiten auch wieder anregend.

Zum Abschluss sei noch gebiihrend auf das vor dem ersten Band verdffentlichte «Ab-
kiirzungsverzeichnis, zusammengestellt von Siegfried Schwertner» (ein Band von 398 S.) hin-
gewiesen; es verdient, in Zukunft als Standardwerk fiir die dusserst wiinschenswerte Verein-
heitlichung der Abkiirzungen in der wissenschaftlichen Literatur beniitzt zu werden.

Willy Rordorf, Neuchatel

Konrad Rupprecht, Der Tempel von Jerusalem. Griindung Salomos oder jebusitisches Erbe?
= Zeitschr. f. d. alttest. Wiss., Beih. 144. Berlin, de Gruyter, 1976 (Titelblatt 1977). X + 109 S.
DM 48.—.

Die fiir den Druck «im ganzen geéndert(e) und an manchen Stellen ... ausgebaut(e)» Hei-
delberger Dissertation bei R. Rendtorff aus dem Jahre 1974 (Korreferent CIl. Westermann)
stand urspriinglich unter dem neutraleren Thema «Untersuchungen zur Geschichte der Tem-
pelbaufrage von David bis Salomo» (alle Zitate S. VII). Die Grundthese blieb jedoch die
gleiche und wird durch den neuformulierten Untertitel programmatisch schon angedeutet und
konsequent von Anfang bis zum Ende durchgehalten: Schon David kannte und benutzte einen
Tempel, nimlich den vorhandenen jebusitischen, den Salomo durch all seine Baumassnahmen
nur erweiterte und ausbaute, nicht aber neu konzipierte.

Die scharfsinnig vorgetragene Argumentation muss begreiflicherweise zu mancherlei Hy-
pothesen literarkritischer und iiberlieferungsgeschichtlicher Art Zuflucht nehmen, um das ge-
wiinschte Resultat zu erreichen, das den Aussagen sowohl des deuteronomistischen wie des
chronistischen Geschichtswerks widerspricht. Das ist auch dem Verfasser bewusst, wenn er
z. B. in der Zusammenfassung am Schluss seiner Untersuchung Formulierungen gebrauchen
muss wie «IISam 24 gab die Moglichkeit, eine derartige Hypothese aufzustellen» (S. 100),
«ist die Moglichkeit nicht auszuschliessen, dass...», «die Historizitit dieses Zeltes mit hoher
Wahrscheinlichkeit nicht gegeben» (S. 101), «aufgrund der Ergebnisse der hier durchgefiihrten
Untersuchungen ist es nun durchaus denkbar, dass...» (S.102), «<wenn diese Uberlegungen
einigermassen zutreffen, dann . ..» (S. 103) usw.

Argumente fiir diese Hypothese werden gewonnen einerseits durch eine Analyse von
2. Sam. 24, hinter dessen Aussagen «eine alte, jebusitische und das heisst: vorisraelitische Kult-
griindungslegende» (S. 5) gesucht wird (S. 5-17), und andererseits durch den intensiv gefithrten
Nachweis, dass die Tempelbauberichte in 1. Kon. 5, 15-9, 19 keine Angaben iiber die grund-
legenden Arbeiten bei der Auffithrung des Tempels enthielten, sondern samtlich so verstanden
werden koénnen, dass Salomo einen bereits bestehenden Tempel ausbaut (S. 18-40). Schliesslich
wird in einem dritten Beweisgang die Historizitat von Zelt und Lade bzw. «Ladezelt» zur Zeit
Davids in Frage gestellt, um Platz zu schaffen fiir die Annahme, dass David schon in seiner
Regierungszeit einen Jahwe-Tempel kannte (S. 41-99).

Die Arbeit darf als ein Hinweis auf die engen Verbindungen zwischen jebusitischem Erbe
und israelitischer Ubernahme verstanden werden. Dass hier enge Zusammenhiinge bestehen,
ist immer deutlicher geworden. Ob sie aber in der hier vorgetragenen weitreichenden Form
gesehen werden miissen, die so einschneidend dem einhelligen alttestamentlichen Zeugnis
widerspricht, ist fraglich. Der einzige Hinweis auf einen Tempel zur Zeit Davids, den Rup-
precht héufig zitiert (9mal, s. Register S. 108) und damit iiberbetont, aber bezeichnenderweise



Rezensionen 179

nie hinterfragt, findet sich in 2. Sam. 12, 20 in einem Zusammenhang, der noch niher literar-
kritisch und iiberlieferungsgeschichtlich behandelt werden miisste.
Georg Sauer, Wien

Ralph P. Martin, New Testament Foundation. A Guide for Christian Students, 1. The Four

Gospels. Exeter, Paternoster Press, 1975. 325 S. £ 4.80.

R. P. Martin, frither an der Universitit Manchester (England), ist seit einigen Jahren Pro-
fessor fiir N.T. am Fuller Theological Seminary in Pasadena (Kalifornien). Das vorliegende
Handbuch ist als Ergebnis seiner Lehrtitigkeit aufzufassen und soll den Theologiestudenten
als Einfiihrung dienen. In Vorbereitung ist ein zweiter Band, der den Rest der neutestament-
lichen Literatur behandeln und Fragen der Kanonisierung, der Autoritit und Wahrheit der
Schriften erértern wird.

Die ersten zwei Abschnitte befassen sich mit den historisch-kulturellen Hintergriinden der
Evangelien. Der dritte Abschnitt legt eine hermeneutische Basis, von der weitergearbeitet
werden kann. Die Intention der Autoren und der Texte soll zur Sprache kommen. Der vierte
Abschnitt untersucht die einzelnen Evangelien. Martin sieht bei Matthdus eine «pastoral-seel-
sorgerliche» Tendenz, bei Markus eine «polemische» und bei Lukas eine «apologetische». Alle
drei Evangelisten gliedern das historische Material im Blick auf ihr theologisches Ziel der
Verkiindigung ein. Im Joh. wird Jesus als der Christus und Sohn Gottes, von dem der Heilige
Geist Zeugnis ablegt, vergegenwirtigt (contemporized).

Der letzte Abschnitt gibt den Studenten die Moglichkeit, das Gelernte im Umgang mit be-
stimmten Texten zu iiben (Matth. 11, 25-30; Mark. 12, 1-12; Joh. 13, 1-20). Nochmals werden
die christologische FEinheit hervorgehoben und das kerygmatische Motiv der Evangelien zu-
sammengefasst.

Ein kurzes Literaturverzeichnis ermutigt zum weiteren Studium, und hilfreiche Diagramme,
Zeichnungen, Karten, Sach- und Autorenregister machen den Band zu einem niitzlichen Lehr-
buch fiir amerikanische Hochschulen. Auch europidische Theologen wiirden von der Lektiire
manchen wertvollen Anstoss fiir den Praxisbezug der oft «verwissenschaftlichen» Theologie
empfangen. Durchweg spiirt man das personliche Anliegen des mit der wissenschaftlichen Theo-
logie wohlvertrauten Verfassers, nimlich seinen Studenten einen Ubergang von Theorie zur
Praxis, zum Kerygma selbst, zu bieten. Als Voraussetzung dafiir ist nach Martin eine ob-
jektive Haltung gegeniiber dem Bibeltext. Diesen soll man lesen und horen, in sich eindringen
lassen. Und das entscheidende Geschehen, das Jesus von Nazareth und Jerusalem mit dem
lebendigen Wort der Verkiindigung und der Erfahrung des Glaubens verkniipft, ist die Auf-
erstehung. Denn die Evangelien gehen von Ostern aus. Zu diesem christologischen Kern muss
sich jeder begeben, der in seiner Auslegung und Verkiindigung der Intention der Evangelien
gerecht werden will.

Manfred Kwiran, Wiirzburg

Tord Fornberg, An Early Church in a Pluralistic Society. A Study of 2 Peter. = Coniectanea Biblica,

N.T. Ser., 9. Lund, CWK Gleerup, 1977. VIII+175 S.

With the publication of this doctoral dissertation from Uppsala University one is given something
old and something new. Whereas the reader is told once again that the Second Epistle of Peter is a
post-apostolic pseudepigraph designed to counter doubts about the parousia, a rather novel theme is
introduced into the history of 2 Peter studies with the suggestion that the document may be used to
illustrate the development of one branch of the Church during the years A.D. 70-180, a period of
which we have only a vague knowledge. The book takes up this latter point and carries it through six
chapters of development. After disclaiming in chapter one the terms «Hellenistic» or « Frithkatholi-
zismus» as appropriate epithets for the nature and provenance of the epistle, the author proceeds to
examine the use made of the Peter and Paul traditions, the material common with Jude, the eschatol-
ogy and the ethics of the epistle, comprising chapters two through five respectively. The final chapter
explores the environment of the writing by inferring from the text possible clues which might shed
light upon the multi-faceted setting within which the letter was composed. Fornberg discerns in
2 Peter a complete absence of Jewish apocalyptic material (p. 137), and isolates expressions with



180 Rezensionen

«few or indeed no parallels in the Jewish or Christian literature of the time» (p. 113). He concludes
that the Christians who received this letter (perhaps dwelling in the interior of Asia Minor) were
situated in an «advanced pluralism» (p. 146) whose faith was on the wane due to increasing doubts
about primitive eschatology, created by the face to face confrontation with an «utterly Hellenized
society» (p. 147), thus, in his view, making 2 Peter one of the most important documents for our
knowledge of that process begun by the apostle Paul, of translating the Christian message from its
early Jewish origins to a more and more Hellenistic environment (p. 148). This pluralistic and syn-
cretistic society of late antiquity is the concrete historical setting within which the argument and
terminology of the letter must be understood.

The book makes some important observations otherwise frequently ignored or missed entirely
by commentators. The examination of the third chapter of 2 Peter (specifically 3: 5-13) is shown to
deal substantially with the question of the destruction of the world, wherein the Day of Judgement,
rather than Christ’s parousia, is the subject of the section (p. 73). This could, in principle, challenge
some of the most cherished assumptions about early Christian eschatology, namely those which
determine the role in which this epistle is generally cast in more recent reconstructions of the history
and formation of the New Testament writings. Moreover, the eschatology and christology of the
epistle are dealt with in more detail and somewhat more carefully than one is apt to find in the general
run of commentaries and articles on 2 Peter (pp. 142-146).

However, some questions remain regarding methodology. The epistle is described as reflecting
a church whose Jewish influence is extremely slight and therefore probably of strong (and late)
Hellenistic provenance, a view which is argued with an intense concentration upon Greek literature
and philosophy, but with only scant attention paid to the Qumran literature, a rich field of study
which has been applied to 2 Peter by other recent scholars in both England and Europe. Moreover,
one is left with a question which the book helps to raise but does not pursue, that is, whether or not
the third chapter might be dealing with God and his judgement predominantly, and thus calling into
question the entire traditional interpretation of this epistle within the framework of the supposed
crisis created by the delay of the parousia, a theory which is axiomatic for this examination of 2 Peter.

The major doubt, however, which refuses to be dispelled by this study, is the extent to which a
notoriously ambiguous document, in both text and setting, may be used to shed light upon the hundred
or so years immediately following the fall of Jerusalem in A.D. 70, a period equally notorious for
its paucity of historical information. The reader must decide whether 2 Peter is tolerant of this role.

Nevertheless, the volume remains an interesting study, and I am in complete accord with Forn-
berg’s complaint that too little work has been done on this area of the New Testament in recent
decades and his conclusion that 2 Peter is «worthy of much greater attention on the part of exegetes
than it is wont to receive» (p. 148).

John Snyder, Basel

Klaus Berger, Die Auferstehung des Propheten und die Erhéhung des Menschensohns. Traditions-
geschichtliche Untersuchungen zur Deutung des Geschickes Jesu in friihchristlichen Texten. = Stud.
zur Umwelt des N.T., 13. Gottingen, Vandenhoeck, 1976, 650 S. DM 98.—.

Eine objektive Wiirdigung der endlich im Druck erschienenen Untersuchung des Heidelberger
Neutestamentlers fallt schwer, nachdem Einzelergebnisse lingst von dritter Seite publiziert und dis-
kutiert worden sind. Rudolf Pesch hat in Theologische Quartalschrift 1973 seine umstrittene Tiibinger
Gastvorlesung vom 27. 6. 1972, in der er den Osterglauben der Jiinger auf den historischen Jesus
zuriickfithrte, auf Erkenntnisse der vorliegenden Arbeit Bergers gegriindet; mit Pesch und dadurch
mit Berger setzen sich im selben Heft der Theologischen Quartalschrift Walter Kasper, Karl Hermann
Schelkle, Peter Stuhlmacher und Martin Hengel auseinander?. Spéter traten auch Hans Kiing (1974),
Anton Vogtle (1974/75) und Hans-Werner Bartsch (1975) in die Diskussion mit Pesch und Berger
ein. Bereits 1970 hatte ein Entwurf der Abhandlung Bergers zu den Leistungen der von Ulrich

1 R. Pesch, Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu. Ein Vorschlag zur Diskussion:
Theol. Quart. 153 (1973), S. 201-228; Beitrige von W. Kasper, K. H. Schelkle, P. Stuhlmacher,
M. Hengel, R. Pesch ebd., S. 229-283.



Rezensionen 181

Wilckens betreuten Hamburger Habilitation des Verfassers gehort2. Thre endgiiltige Gestalt erhielt
die Monographie in den Jahren 1971-1974.

Von den 650 Seiten des umfangreichen, aus Kostengriinden leider nur in Schreibmaschinensatz
gedruckten Werkes umfasst der eigentliche Text die Seiten 9-235. Bewusst gestrafft, gliedert er sich
in die beiden Hauptteile «Zur Deutung des Geschickes Jesu in den frithchristlichen Schriften»
(S. 9-149) und «Die Auferstehungsvisionen» (S. 151-235). Die Seiten 237-636 enthalten die ins-
gesamt 1225 Anmerkungen; ein Register der neutestamentlichen Stellen fiillt die Seiten 637-650.

In seinem Teil I hilt Berger Ausschau nach neutestamentlichen Belegen, die mit einer Aufer-
stehung prophetischer Martyrer rechnen; derartige Stellen wiirden es gestatten, dem historischen
Jesus - ein prophetisches Selbstverstindnis vorausgesetzt — die Erwartung der eigenen Wiederkunft
zuzutrauen. Als solche Parallelen zur Osterthematik nennt und untersucht Berger Mark. 6, 14-16
und Apk. 11, 3-13. Im ersten Falle rechnet Herodes mit der Auferweckung des von ihm ermordeten
Taufers, im zweiten werden die beiden Zeugen, zufolge Berger Henoch und Elia, getttet, auferweckt
und entriickt. Berger deutet Apk. 11, 3-13 als Weiterfithrung von Dan. 7, 18-27, die beiden Zeugen
als die «Heiligen» von Dan. 7, 18.21f.; jiidische und altkirchliche Apokalypsen belegen die Rolle
Henochs und Elias in einer von Apk. 11 unabhingigen eschatologischen Mirtyrertradition auf der
Basis von Dan. 7. Ein eigener Abschnitt (§ 14, S. 109-124: «Zur Auferstehung von Martyrern»)
stellt die traditionsgeschichtlichen Voraussetzungen und Elemente der Rede vom sterbenden, auf-
erweckten und erhohten Propheten zusammen (Die «erste Auferstehung»; Martyrer gehen direkt
nach ihrem Tod in das Paradies ein und erwarten dann keine weitere Auferstehung; Auferstehung,
Leben vor Gott und Widersacher; Die vergebliche Suche nach dem Leichnam; Das Sitzen zur Rechten
Gottes). Im «Horizont der vorgegebenen Traditionen» von der Auferstehung des Propheten und
seinem Eingehen in den Himmel konstituierte sich auch die urchristliche «Erfahrung» der Auf-
erstehung Jesu (S. 147).

Teil IT behandelt die neutestamentlichen Auferstehungsvisionen (u. a. Luk. 24, 13-32; Joh. 21,
1-23; Apg. 9, 3-9; 1. Kor. 15, 3-11) unter formanalytischen und traditionsgeschichtlichen Aspekten;
zum Vergleich werden alttestamentliche, altjiidische und altkirchliche Parallelen herangezogen. Die
Bezeugung der Auferweckung einerseits und die legitimierende Erscheinung des Auferstandenen
andererseits waren «zwei urspriinglich streng voneinander getrennte Themenkreise; sie wachsen
erst in den nachmarkinischen Evangelien und in der Redaktion dlteren Materials in 1. Kor. 15
zusammen» (S. 228). Die Osterbotschaft ist «,,das‘ Bekenntnis zur Legitimitdt Jesu und zur Macht
Gottes, der ihn sandte»; «wenn Jesus der Sohn Gottes ist, ist er auch auferstanden» (S. 233), denn
zumindest fiir die Evangelien gilt, «dass sich der Glaube der Jiinger an die Auferstehung schon an
ihrem Verhiltnis zum irdischen Jesus und seinem Anspruch gewissermassen im voraus entschieden
hatte» (S. 234).

Die Untersuchung Bergers, fliissig geschrieben, geschickt disponiert und in ihrem Textteil weit-
gehend entlastet von ermiidenden Details, ist trotz ihres Umfangs gut lesbar. Die Fiille des ver-
arbeiteten Materials ist erstaunlich, besonders was die Sichtung und Auswertung altjiidischer und
altkirchlicher, z. T. kaum bekannter Apokalypsenliteratur betrifft. Hierzu wire die imponierende
Liste auf den Seiten XI-XXIII in Bergers gleichzeitig erschienener Publikation «Die griechische
Daniel-Diegese» zu vergleichen (u.S. 182 f.).

Mit Recht ist Berger bemiiht — darin vergleichbar dem Erfurter Neutestamentler Heinz Schiir-
mann —, den uns ldngst allzu selbstverstandlich gewordenen Graben zwischen dem historischen Jesus
und dem erhohten Christus der nachdsterlichen Gemeinde zu tiberbriicken. Dass das apokalyptisch
geprigte Judentum Kategorien auch fiir den Osterglauben der ersten Christen bereitstellte, wird man
Berger getrost glauben diirfen. Nicht das geringste Verdienst des Autors liegt in der Aufarbeitung der
altkirchlichen Apokalypsen zum Thema «Auferstehung» bzw. «Auferweckung». So stellt sich das
vorliegende Buch als ein seridser Beitrag zur neutestamentlichen Exegese dar, fern aller sensations-
listernen Effekthascherei (vgl. dazu den letzten Abschnitt des Vorworts, S. 6 unten).

Gerade deshalb soll nicht verschwiegen werden, dass nach Auffassung des Rezensenten nicht alle
Folgerungen Bergers als schliissig gelten konnen. Weder Mark. 6, 14-16 noch Apk. 11, 3-13 stiitzen

2 U. Wilckens, Auferstehung (1970; 21975), S. 8f., 137-143.



182 Rezensionen

die — an sich durchaus diskutable — Hypothese, das antike Judentum habe mit Auferstehung und
Erscheinung des ermordeten Propheten gerechnet.

Zumindest das Urteil des abergliubischen Herodes (Mark. 6, 14.16) klingt nach polemischer
Legende der (jiidischen? tauferischen? christlichen?) Tradition. Wenn Berger als ausserneutestament-
lichen Beleg fiir das schlechte Gewissen des Herodes nach der Hinrichtung des Tdufers Jos. Ant. 18,
5, 2 (warum nicht zitiert nach Niese: 18, 116?) anfiihrt (S. 254, Anm. 55), so zeugt das von nur
fliichtiger Josephuslektiire: Nicht Herodes, sondern «einige der Juden» beurteilen die militarische
Katastrophe als Gottes Strafe fiir die Ermordung Johannes des Taufers.

Im Falle von Apk. 11 ist m. E. die Gleichsetzung der beiden Zeugen mit Henoch und Elia nicht
textgemdss, sondern aus der — z.T. erheblich — jiingeren christlichen Apokalyptik eingetragen.
Zwar weist das die Feinde verzehrende Feuer (Apk. 11, 5) auf Elia (2. Ko6n. 1, 9-14), ebenso wie die
Macht, das Fallen des Regens zu verhindern (Apk. 11, 6a nach 1. Kén. 17, 1), die Verwandlung des
Wassers in Blut jedoch und die summarische Nennung «jeglicher Plage» (Apk. 11, 6b) nicht auf
Henoch, sondern auf Mose (Ex. 7-12, bes. Ex. 7, 17-21). Stiinde Berger mit seiner Skepsis gegen
zeitgeschichtliche Beziige (vgl. S. 10, Ziffer 6) nicht im Banne des Lohmeyerschen Apokalypse-
Kommentars, hitte er sich der Frage stellen miissen, ob nicht der christliche Apokalyptiker die
beiden eschatologischen Redivivus-Gestalten des Judentums mit zwei konkreten Blutzeugen der
christlichen Gemeinde gleichgesetzt und ihr Geschick demjenigen Jesu nachgebildet habe (zur
Trias Jesus-Mose-Elia vgl. Mark. 9, 4f. parr.). Wenn man, wie R. H. Charles und andere Kommen-
tatoren®, Apk. 11, 8c fiir eine redaktionelle Glosse hilt, waren mit den beiden getéteten und wieder-
belebten Zeugen urspriinglich vielleicht sogar Johannes der Taufer = Elias redivivus und Jesus = Moses
redivivus gemeint. In jedem Falle konnen Auferweckung und Himmelfahrt der beiden Zeugen von
Apk. 11 Spiegelungen des christlichen Osterglaubens sein, zumal sich in Dan. 7, 18-27 zwar die
dreieinhalb Zeiten (Dan. 7, 25; vgl. Apk. 11, 11), aber keine Spuren einer Wiederbelebung und
Erhohung der bedringten «Heiligen» finden.

Natiirlich soll nicht in Abrede gestellt werden, dass Bergers Buch sich durch eine Fille guter
Beobachtungen und kluger Kombinationen auszeichnet; das gilt etwa von den Ausfithrungen tiber
das Ineinander jiidischer Elia-, Menschensohn- und Messiasspekulationen (S. 119). Dass es im apo-
kalyptischen Judentum die Vorstellung gegeben habe, das gewaltsame Geschick des Propheten erfiille
sich in seiner Auferweckung vom Tode und der Aufnahme in den Himmel, ist gut denkbar; dann liegt
hier vielleicht die entscheidende Wurzel der Osterbotschaft. Nur miisste es dafiir eindeutigere vor-
christliche Belege geben. Noch vermag die Traditionsgeschichte das Ritsel des Osterglaubens nicht
zu losen — aber das behauptet der Verfasser auch nicht.

Otto Bocher, Saarbriicken

Klaus Berger, Die griechische Daniel-Diegese, eine altkirchliche Apokalypse. = Studia Post-Biblica,

27. Leiden, E. J. Brill, 1976. XXIII, 163 S. Gld. 80.—.

Im Zusammenhang seiner Studien iiber die christliche Nachgeschichte von Dan. 7, in die zufolge
Berger auch Apk. 11, 3-13 hineingehort (Klaus Berger, Die Auferstehung des Propheten, s. 0.), sah
sich der Verfasser gendtigt, das literarische Erbe der christlichen Apokalyptik zu sichten und auszu-
werten. Dabei stiess er auf eine Daniel-Apokalypse, die um 800 n. Chr. im westbyzantinischen Reich,
vermutlich in Sizilien, verfasst worden sein diirfte (S. 36-38). Von den drei spidtmittelalterlichen
Manuskripten der Schrift, die sich in Montpellier, in der Oxforder Bodleiana und in Venedig be-
finden (M, B, V), was bisher nur die im 15. Jahrhundert entstandene Handschrift B bekannt (ed.
W. Istrijn, Moskau 1897).

Berger hat in dem vorliegenden Buch, nach sorgfiltiger Priiffung des Wertes der Handschriften
(S. 10f.), aus M und B den urspriinglichen Text rekonstruiert und im griechischen Wortlaut mitge-
teilt (S. 12-18); dazu bietet er einen kritischen Apparat mit den Varianten (S. 19-23) und den —
starker abweichenden — Text der Handschrift V (S. 24-26).

Einer Ubersetzung der 14 Kapitel ins Deutsche ist jeweils eine ausfiihrliche Kommentierung
angeschlossen (S. 43-150); zu traditionsgeschichtlichen und archidologischen Fragen sind sieben

3 R. H. Charles, Commentary (1920), S. 287.



Rezensionen 183

Exkurse eingeschaltet, von denen besonders Exkurs III (« Zur Tradition irdisch-messianischer Heils-
erwartungen in der Alten Kirche») und Exkurs V («Der Antichrist nach Daniel-Diegese, die Aber-
kiosinschrift und der Ursprung des Fischsymbols im frithen Christentum») ein allgemeineres Interesse
beanspruchen diirfen.

An den Anfang seines Buchs hat Berger ein «Alphabetisches Verzeichnis der weniger bekannten
im folgenden zitierten zumeist pseudepigraphen Schriften apokalyptischen oder visiondren Inhalts»
von 188 Nummern gestellt (S. XI-XXIII). In den Text eingeschaltet sind drei Falttafeln, welche die
Inhalte der altkirchlichen, irdisch-messianischen Heilserwartung (nach S. 82), die Aussagen zur
Physiognomie des Antichrists (nach S. 116) und die Einzeltraditionen iiber die Gegner des Anti-
christs (nach S. 148) tabellarisch zusammenstellen. Ein griechisches Verzeichnis der Worter (S.151-159)
und Eigennamen (S. 160) sowie ein Register der Bibelstellen (S. 161-163) beschliessen den Band.

Die Auswertung der editorischen und kommentierenden Arbeit an der Daniel-Diegese findet
sich zwischen Text- und Ubersetzungsteil, auf den Seiten 27-42 («Zur literarischen, historischen und
theologischen Eigenart der Danieldiegese»). Im Unterschied zur dlteren Deutung der vier danielischen
Reiche (Dan. 7) auf Babylonier, Perser, Griechen und Rémer identifiziert der Verfasser der Daniel-
Diegese das dritte Reich mit den Byzantinern, auf deren Herrschaft diejenige der « Romer» folgt.
Die Byzantiner stehen im Mittelpunkt sowohl des historischen Teils (Kap. 1-9) als auch des escha-
tologischen Schlussabschnitts der Daniel-Diegese (Kap. 10-14). Als den « Ubergang der Herrschaft
von Byzanz auf Rom» interpretiert der Apokalyptiker die Kronung Karls des Grossen (S. 36).

Die von Berger edierte und kommentierte Daniel-Diegese steht in der Schultradition einer
apokalyptischen Danielexegese, die iiber friihchristliche Apokalypsen bis ins antike Judentum
zuriickreicht. Die Antichristspekulationen des eschatologischen Schlussteils sind vor allem bedeutsam
wegen einer sonst unbekannten Legende iiber den Antichrist, der als Fisch gefangen und von einer
Jungfrau verzehrt werden muss, um zur Menschwerdung gelangen zu kénnen (vgl. Exkurs V). Die
Art und Weise, wie im «historischen» Teil der Schrift altjiidischer Traditionsstoff zeitgeschichtlich
entschliisselt wird, charakterisiert die apokalyptische Exegese aller Zeiten, wie sie nicht zuletzt in der
Auslegungsgeschichte der Johannesoffenbarung begegnet.

Otto Bécher, Saarbriicken

George Richard Potter, Zwingli. Cambridge, University Press, 1976. XIX + 432 S. £ 18.50.

Der emeritierte Professor fiir mittelalterliche Geschichte an der Universitat Sheffield legt
ein wertvolles, der grossen Tradition der englischen Biographik und seines Gegenstandes
wiirdiges Buch vor. Aufbauend auf umfassenden Quellen- und Literaturstudien entwirft er
ein faszinierendes Bild Zwinglis und seiner Zeit. Potter kann anschaulich und exakt beschrei-
ben und geschickt erzidhlen, er weiss behutsam und kritisch zu interpretieren, zu reflektieren
und manchmal auch verschmitzt zu licheln. Seine Darstellung erinnert mich an einige Ge-
milde des Berner Malers, Schriftstellers, Politikers und Reformators Niklaus Manuel (vgl.
S. 248, 364 ff.), der seine Gestalten vor einem minutids ausgefiihrten, weil fiir die zentrale
Szene bedeutungsvollen Hintergrund agieren ldsst. Ahnlich stellt Potter Zwingli in seine Zeit
hinein. Er ldsst ihn keinen Raum betreten, ohne dem Leser die Gelegenheit zu geben, sich
darin umzusehen. Beobachten zu kdnnen, wie Zwingli im Kulturraum des spétmittelalterlichen
Europa und der damaligen Eidgenossenschaft auftritt, sich dann von dieser Umgebung, ohne
die er nicht zu verstehen ist, immer deutlicher abhebt, ja, wie er prigend auf sie einwirkt, so
priagend, dass diese Umgebung ohne ihn nun ihrerseits nicht mehr zu verstehen ist — dies
beobachten zu konnen, gehort zum Eindriicklichen an dieser Biographie, deren Autor mit dem
lokalhistorischen Detail ebenso vertraut ist wie mit den weltgeschichtlichen Zusammenhiingen
und dogmengeschichtlichen Hintergriinden.

Die Frage, ob und, wenn ja, inwiefern Zwingli von Luther abhingig war, ist fiir das Bild
des Ziircher Reformators von zentraler Bedeutung. Potter baut hier auf Zwinglis Selbstzeug-
nissen auf, die dessen von Erasmus beeinflussten, von Luther aber unabhingigen Werdegang
betonen und, soweit feststellbar, mit den biographischen Fakten iibereinstimmen. Es scheint
mir richtig zu sein, Zwinglis eigene Sicht der Dinge nicht durch Mutmassungen (wie etwa:
Zwingli miisse doch auch Griinde der Taktik und des Prestiges gehabt haben, die ihn auf
seiner Unabhiingigkeit beharren liessen) zu verdecken. Ja, es bleibt zu fragen, ob nicht das



184 Rezensionen

wichtigste Motiv von Zwinglis eigenartiger Beharrlichkeit in dieser Sache mit seiner Glaubens-
erfahrung in direktem Zusammenhang steht und theologisch gefasst werden miisste, nimlich
so: Zwingli kam von der grundlegenden Erfahrung her (und hat dann auch von da aus argu-
mentiert), dass die Reformation weder Luthers noch sein, Zwinglis, sondern — durch ihrer
beider unabhingige Entwicklung gerade offenkundig belegt — Gottes Werk war. In diesem
Licht sieht jedenfalls Zwingli sein Verhaltnis zu Luther, wenn er in der Auslegung der 18.
Schlussrede den betreffenden Exkurs mit dem Hinweis darauf beschliesst, «wie einhellig der
Geist Gottes sye, dass wir (sc. Luther und Zwingli), so wyt von einandren, doch so einhellik-
lich die Leer Christi leerend on allen Anschlag, wie wol ich im nit zuzezellen bin; dann ieder
thiit, so vil inn Gott wyt» (S. 111). Es ging Zwingli, wenn er auf seiner Unabhingigkeit von
Luther bestand, nicht um seine eigene Ehre, sondern um Gottes Souverdnitit und damit um
eine reformatorische Grunderkenntnis.

Die Sorgfalt, mit der Potter je an ihrem Ort den Inhalt von Zwinglis wichtigsten Schriften
referiert, hat ihre Kehrseite: Ohne zahlreiche, vom Verfasser S. 166 und S. 197 selbst festge-
stellte Wiederholungen geht das nicht ab, und es geschieht auf Kosten einer analytischen
Durchdringung und systematischen Zusammenfassung von Zwinglis Theologie. Das genetische
Kompositionsverfahren, bei dem sich diese Schwierigkeiten ergeben, ist im Fall einer Zwingli-
Biographie zwar ohne Zweifel das richtige, konnte aber durch ein komplementires Hervor-
heben der wichtigsten Entwicklungslinien vielleicht noch verfeinert werden. Es mag freilich
auch sein, dass der Verfasser, der sich im Vorwort ausdriicklich als Nichttheologe vorstellt,
sich in diesem Punkt selber Beschrankungen auferlegt hat.

Einige Druckfehler in deutschsprachigen Zitaten vermogen den guten Eindruck, den dieses
auch #usserlich ansprechend gestaltete, mit drei Karten und einem Register versehene Buch
hinterlédsst, nicht zu schmilern. Die Perspektive und die Resultate von Kurt Miders Studien
zur «Via Media in der Schweizerischen Reformation» (1970) konnten in das Manuskript offen-
bar nicht mehr eingearbeitet werden.

Rudolf Dellsperger, Toffen, Kt. Bern

Helmut Meyer, Der Zweite Kappelerkrieg. Die Krise der Schweizerischen Reformation. Ziirich,

H. Rohr, 1976. 479 S. Fr. 52.—.

Der Verfasser des vorliegenden Buches hat vor zehn Jahren als Schiiler Leonhard von
Muralts an der Universitiat Ziirich promoviert, und zwar mit einer Dissertation iiber das Thema
«Die Vorgeschichte des Zweiten Kappeler Krieges». Diese Arbeit ist nunmehr zu einer um-
fassenden Darstellung des eidgendssischen Religionskrieges von 1531 ausgeweitet worden. Sie
besteht aus den drei Hauptteilen, «Der Weg in den Krieg», «Krieg und Friedensschluss» und
«Kriegsfolgen». Was wir vor uns haben, ist eine minuziose, aber durchwegs iibersichtlich ge-
staltete und klar formulierte Nacherzdhlung der Ereignisabliufe mit verschiedenen problem-
bezogenen Exkursen, die sich vornehmlich mit der ziircherischen Verfassungssituation und
Innenpolitik, mit dem Verhiltnis Ziirichs zu den Biindnispartnern des Christlichen Burgrechts
und mit den Beziehungen zu den ausldndischen Michten befassen. In bewusster Nachfolge
seines verstorbenen Lehrers bekennt sich Helmut Meyer als Forscher und Geschichtsschreiber
zur <histoire événementielle» mit dem Schwerpunkt auf den politischen Fragen und Entwick-
lungen. Seine Darstellung ist denn auch streng chronologisch aufgebaut und verzichtet weit-
gehend auf analytische Zielsetzung. Man mag dies bedauern, aber man wird dem Werk seine
bedeutenden Verdienste und Qualitdten dennoch nicht absprechen konnen.

Meyer liefert die erste monographische Studie zum Zweiten Kappeler Krieg. Das fiir die
Geschichte der Schweiz im konfessionellen Zeitalter grundlegende Ereignis ist bisher noch nie
so konzentriert und akribisch beschrieben worden. Die Darstellung basiert auf einem ausser-
ordentlich breiten Quellenfundament und vermag zahlreiche Einzelfakten neu zu beleuchten
oder gar erstmals ans Licht zu ziehen.

Im ersten Hauptteil wird zunichst die politische Situation charakterisiert, die sich in Ziirich
und in der gesamten Eidgenossenschaft durch die reformatorische Aktivitit Zwinglis ergeben
hatte. Sehr anschaulich kommt das Ineinandergreifen der politischen und religiésen Intentionen
zum Ausdruck, und die inneren Divergenzen unter den reformierten Orten werden in ihrer fiir



Rezensionen 185

den Ausgang des Konflikts verhingnisvollen Bedeutung keineswegs bagatellisiert. Im Kapitel
iiber die ziircherische Innenpolitik wird natiirlicherweise die Frage nach der Einfluss- und
Verantwortungsverteilung gestellt. Was Meyer hier iiber Kompetenzen und Funktionen der
Heimlichen Rite und der aussenpolitischen Verordneten darlegt, diirfte die seit einiger Zeit
gefiihrte wissenschaftliche Diskussion entscheidend kliren und moglicherweise abschliessen.
In verhaltnismaéssiger Kiirze werden auch die innere Lage und der Rechtsstandpunkt der Fiinf
Orte diskutiert, und man gewinnt einen interessanten Einblick in die allgemeine Volksstim-
mung, die hier eindeutiger durch Kriegsentschlossenheit bestimmt war als in Ziirich oder gar
in Bern.

Der zweite Hauptteil schildert in sehr eingehender, praktisch von Tag zu Tag fortschrei-
tender Darstellung den Ablauf der militdrischen und politischen Ereignisse vom 9. Oktober
bis zum 16. November 1531, d. h. vom Ausbruch der Feindseligkeiten bis zum Abschluss des
Zweiten Kappeler Landfriedens. Im dritten Hauptteil wird zunichst die Durchfiihrung der
Friedensbestimmungen in den Gemeinen Herrschaften und Zugewandten Orten untersucht.
In den beiden letzten Kapiteln erdrtert der Verfasser die inneren Spannungen, die in Ziirich
nach der militdrischen Niederlage vorherrschten, und die problematisch gewordenen Bezichun-
gen zu den anderen reformierten Orten. Teilweise auf einen in der Bullinger-Festschrift von
1975 publizierten Aufsatz zuriickgreifend,! beschreibt Meyer die Unruhen auf der Ziircher
Landschaft und die politischen Forderungen, die von hier aus an die stidtische Obrigkeit ge-
richtet wurden. Fiir ein besseres Verstindnis der ziircherischen und eidgenossischen Geschichte
nach dem Wendepunkt von 1531 sind diese Abschnitte ebenso ergiebig wie anregend. Sie
zeigen einmal mehr, dass hier immer noch erhebliche Forschungsliicken bestehen.

Man attestiert der Untersuchung gerne, dass sie mit grosser Sorgfalt und iiberlegener
methodischer Disziplin durchgefithrt worden ist. Die profunde Quellenkenntnis des Verfassers
beeindruckt ebensosehr wie seine bis auf die letzten Seiten sichtbar vorwaltende Darstellungs-
kraft.

Hans R. Guggisberg, Basel

Victor Conzemius, Philipp Anton von Segesser, 1817-1888. Demokrat zwischen den Fronten.

Ziirich, Benziger, 1977. 249 S. Fr. 28.80.

Eine Stimme aus dem Lager der Besiegten ist die vorliegende Biographie iiber den Rechts-
historiker, politischen Publizisten und Luzerner Nationalrat Segesser. Der Sonderbundskrieg
mit seinen verfassungs- und kirchenrechtlichen Entscheidungen hat seine politische Reifung
gefordert und vertieft. Er war glaubiger Katholik, Gegner der neuen zentralistischen Staats-
form und Befiirworter der kantonalen Souverinititen. Anhinger der historischen Rechtsschule
Savignys, hat er von Ranke sein Geschichtsbild erhalten. Eine Freundschaft mit dem Kon-
vertiten Jarcke, der mit Gorres die Pol. hist. Blitter fiir das katholische Deutschland heraus-
gab, hat ihn stark beeinflusst. In seiner milden, aber iiberzeugungsfesten Frommigkeit war
etwas von der Skumenischen Weite Sailers. Obwohl er fiir die Rechte der katholischen Minder-
heit eintrat, war er kein konfessioneller Eiferer. Die Stirke seines Auftretens lag nicht in der
praktischen Politik, sondern eigentlich im geistigen Urteil, in der kritischen Stellungnahme zu
Zeitfragen. Sein kirchenpolitisches Denken war liberal auf einem konservativen Untergrund,
in dem Glaube und Recht verwurzelt waren.

Eine akademische Anerkennung fand er durch die Verleihung des Ehrendoktortitels der
Universitiat Basel.

Durch verstindnisvolle Auswertung der umfangreichen Literatur Segessers ist es dem Ver-
fasser gelungen, ein Charakterbild zu schaffen, das kein Heldenportrit darstellt, sondern einen
Menschen, dessen Grdsse und Grenze darin bestand, dass er zwischen den Fronten seinen
singuliren Weg nahm und darin, hundert Jahre spiter, Aufmerksamkeit verdient. Die Schrift

1 H. Meyer, Stadt und Landschaft Ziirich nach dem Zweiten Kappeler Krieg: Heinrich
Bullinger, 1504-1575. Gesammelte Aufsidtze zum 400. Todestag, hrsg. von U. Gibler und
E. Herkenrath, 1 (1975), S. 251-267.



186 Rezensionen

ist leicht lesbar, ohne in einen Alltagston zu verfallen. Ein gut ausgew#hlter Anmerkungsteil
unterstiitzt die Lektiire. Das konfessionelle Credo ist spiirbar, ohne den Leser bestimmen zu
wollen.

Karl Kupisch, Berlin

Hermann Fischer, Gespaltener christlicher Glaube. Eine psychoanalytische Religionskritik. Hamburg,

Reich, 1974. 140 S. DM 12.—.

Wuchsen vor einem halben Jahrhundert die Fragezeichen, in denen sich ein junger christlicher
Theologe verfing, auf dem Boden der Religionsgeschichte, so sind es heute die Psychoanalyse und
andere psychologische Methoden, die ihn fesseln, wihrend sie andere heilen sollen. Hier wird uns
ein Buch vorgelegt, dessen Verfasser nach bestandenem Volksschullehrerexamen evangelische
Theologie studierte. Er ist seit 17 Jahren Gemeindepastor. «Von 1959 bis 1965 psychoanalytische
Ausbildung in ..., die eine Verunsicherung seiner theologischen Positionen zur Folge hatte. Vom
psychologischen Standort her war eine kritische Durchleuchtung biblischer und theologischer Aussa-
gen nicht zu umgehen.» Das Ringen des Verfassers und jene in der Kurz-Vita betonte Verunsicherung
ist eine menschliche Briicke, die uns zur Offenheit fithren muss. Wiére es nicht logischer und psycholo-
gischer gewesen, wenn H. Fischer nicht das, was ihn verunsichert hat, zur Bibelkritik benutzt hétte,
sondern die Bibel zur Psychologiekritik um der Psychologen und der Psychologie willen? Und wo
bleiben die Grenzfragen der naturwissenschaftlichen Medizin, deren Beantwortung die Psychologie
braucht? Vollmedizinische Kenntnisse und Praxis lassen nicht auf den Gedanken kommen, dass es
eine «Psychologieblindheit der Theologie auch in unseren Tagen» gibt. Und gibe es sie, konnte man
sie nicht, wie der Verfasser unter Berufung auf Emanuel Hirsch vorschldgt, dadurch heilen, dass man
«in einem neuen theologischen Ansatz»... zu zeigen versucht, «dass eine literar-kritische Analyse...
mit einer psychoanalytischen Kritik der Evangelien in wesentlichen Punkten iibereinstimmt.»

In 5 Teilen mit zahlreichen Kapiteln legt so der Autor seine Deutung vor: 1. Die psychoanalytische
Religionskritik; II. Die Deutung der Person Jesu; III. Paulus — Versuch einer Charakterdeutung;
IV. Martin Luther; V. Berechtigung und Grenzen der Kritik Freuds. Teil V ist nicht in Kapitel
unterteilt. Bei der Lektiire ldsst sich der Gedanke nicht verdringen: Wie verunsichernd konnten
diese Ausfiihrungen wirken? III, 5 trigt die Uberschrift «Der Kampf gegen die Krankheit»; sie
bezieht sich auf Paulus und beginnt: « Die Hypothese, Paulus habe unter dem Schicksal der Homo-
sexualitdt gelitten, ermdglicht es, sein Verhdltnis zum mosaischen Gesetz besser zu verstehen.» Die
Lage in einem autoritdren Staat dient dem Autor dazu, «die Lage eines mit seinem Triebleben
zerfallenen Menschen» (scil. des Paulus) zu verstehen. Wiahrend moderne Naturwissenschaftler die
Realitdt der Erscheinung Christi vor Paulus auf seinem Weg nach Damaskus anerkennen, verlegt
die Psychoanalyse diesen Vorgang in den Menschen. So lesen wir auf S. 59: «Paulus ist gleichsam
in der Lage eines Feldherrn, dessen Truppen zum Gegner iiberlaufen. In dieser Lage gibt es fiir ihn
nur eine Moglichkeit, der Revolte zu begegnen, nimlich sie als Revolution anzuerkennen und sich
auch bewusst auf die Seite des bisherigen Gegners zu stellen... Ein religios verkappter Sadismus hat
sich in einen Masochismus verwandelt, der als eine leidende Frommigkeit in Erscheinung tritt.»
— Aber weder auf Paulus noch auf Luther kann sich eine Wollust an der Schwiche, ganz gleich, in
welche Richtung sie zieht, berufen. Es sichert den Weg, hier bei Adolf Schlatter im Lehrbuch seiner
Christlichen Ethik nachzuschlagen. Fischers knapper sieben Seiten umfassender Schlussteil iiber
«Berechtigung und Grenzen der Kritik Freuds» geniigen dagegen fiir einen heutigen Theologen und
Seelsorger nicht, auch wenn sie manches Richtige enthalten. Was aber iiber Paulus und Luther
gesagt wird, sind nicht vertretbare Ferndiagnosen.

Hans Gédan, Lemgo

Giancarlo Milanesi, Religionssoziologie. Wandlungsprozesse im religiosen Verhalten. = Reli-

gionspadagogik. Theorie und Praxis, 31. Ziirich, Benziger, 1976. 202 S. Fr. 24.80.

Das Besondere an diesem Uberblick iiber die Hauptprobleme der Religionssoziologie ist
die Sicht des Verfassers, der Dozent an der Salesiana ist: als Italiener und Katholik beleuchtet
er Sachverhalte, die nordwirts der Alpen und in den USA wenig beachtet werden. So habe ich
z. B. Neues gelernt iiber die komplexen Beziehungen zwischen Religion und Kultur in den drei
typischen Situationen: religiose Kultur als integrierter Bestandteil der Gesamtkultur, religidse



Rezensionen 187

Kultur als Subkultur und religiose Kultur als Kontrastkultur zur vorherrschenden Kultur.
Auch das Kapitel iiber religiose Sozialisation berichtet iiber Themen, die dem protestantischen
Leser nicht sonderlich bekannt sind, so iiber die Problematik des schulischen Religionsunter-
richts in Italien (Zweifel an der Moglichkeit, Jugendliche durch Religionsunterricht zu evange-
lisieren) und iiber Mdglichkeiten von konfessionellen Schulen. Milanesi beschiftigt sich ferner
ausfiihrlich mit der Bedeutung der Religion als Faktor der sozialen Integration und geht dabei
auf die funktionalen Religionstheorien (Durkheim und Marx) ein. Mit der Auffassung von
Max Weber setzt er sich differenziert auseinander im Zusammenhang mit der Frage, inwiefern
Religion ein Faktor sozialer Erneuerung und sozialen Wandels ist. Dieses Thema interessiert
den Verfasser besonders: die Wandlungen der Religion in der Industriegesellschaft, der Pro-
zess der Sikularisierung mit seinen verschiedenen Erklarungs- und Deutungsversuchen. Dabei
stellt er vorsichtig einige Erwidgungen iiber die Zukunft der Religion in der heutigen Welt an
und kommt zum Schluss: «Ein definitives und totales Verschwinden jeder Form von Religiosi-
tit in der industriellen Gesellschaft wird es nicht geben. Man soll deshalb genauer vom Wan-
del der heutigen Religiositit sprechen. Sie wird ihre institutionellen Formen reduzieren, aber
in latenten und manifesten, individuellen und kollektiven Formen bestehen bleiben.»
Der Leser, der sich neu in das Fachgebiet einarbeitet, wird den Anhang schitzen, in dem
Milanesi die grundlegenden Begriffe der Soziologie kurz erklirt.
Walter Neidhart, Basel

Hermann Noack, Aligemeine Einfithrung in die Philosophie. Probleme ihrer gegenwdirtigen

Selbstauslegung. 2. Aufl. Darmstadt, Wissensch. Buchges., 1976. 141 S. DM 23.—-.

Der Verfasser, emeritierter Ordinarius fiir Philosophie an der Universitait Hamburg, setzt
ein mit einem historischen Uberblick iiber die Geschichte der Philosophie von ihren Anfidngen
im Griechentum bis zu ihrem «Ende» im 19. Jahrhundert. Dieser Einsatz ist typisch fiir ihn,
bekennt er sich doch dazu, dass allein die Sichtung der philosophiegeschichtlichen Entwiirfe
verbiirgt, dass auch neuere Entwiirfe nicht hinter dem Vermichtnis zuriickbleiben, von dem
sie schliesslich doch zehren. Als gemeinsames Thema der Philosophie ergibt sich, dass es in
ihr um die Frage geht, was der Mensch in der Welt sei und worin Sinn und Ziel seines Da-
seins bestehen.

Im 2. Teil geht es um das Verhiltnis von fachwissenschaftlicher Forschung und philo-
sophischer Reflexion. Die Gegenstinde der Wissenschaft sind heutiger Philosophie entzogen.
Weder gibt es mehr eine von der Philosophie zu ersinnende, allgemeinverbindliche Methode
noch ein enzyklopadisches Gesamtwissen, wie es Hegel noch anstrebte. Ebenso fragwiirdig
bleibt Philosophie als Weltanschauungslehre. Bleibt also nur noch Historiographie der Phi-
losophie als deren einziger Gegenstand iibrig? Oder ist Philosophie durch Wissenschaft iiber-
holt? Noack meint, beides sei nicht der Fall, denn es kommt der Philosophie nicht auf sub-
stantielle Sachkenntnis in Einzelwissenschaften an, sondern darauf, zu wissen, wie und mit
welchen Methoden Sachkenntnis iiberhaupt gewonnen werden kann und auf welchen ent-
scheidenden Aussagen das Hauptgewicht fiir die systematische Reflexion liegt.

Dass es in der gegenwirtigen Philosophie eine Fiille verschiedener Ansidtze und Methoden
gibt, ist fiir Noack kein Grund zur Verlegenheit, sondern ein Erweis fiir die innere Vielfalt
der Probleme. Kann Philosophie je strenge Wissenschaft werden? Husserl hatte das noch an-
genommen, war aber schon von Heidegger eines Besseren belehrt worden, indem dieser die
Geschichtlichkeit des verstehenden und handelnden In-der-Welt-Seins des Menschen ins Spiel
brachte. Heidegger ist aber auch nicht der Weisheit letzter Schluss, denn das ehrfiirchtig be-
griffslose passive Lauschen auf das Sein macht in der Theorie der Frankfurter Schule der
kritischen Hinterfragung Platz.

Schliesst sich nun Noack der radikalen Ansicht vom «Ende der Metaphysik» als Ende der
Philosophie an? Soviel Selbstverleugnung ist von einem Vertreter dieses Faches kaum zu er-
warten. Im Grunde hingt sein Herz an der Geschichte seiner Disziplin, wie die Stirke des
Buches wohl in der geschichtlichen Darstellung liegt, der gegeniiber die modernen Partien
m. E. etwas zu kurz kommen. Der Verfasser hat aber auch innere Griinde fiir seine Einstel-
lung anzugeben: Geschichte hat mit der Geschichtlichkeit des Denkens zu tun, und diese wie-



188 Rezensionen

derum mit der Zeitlichkeit unseres Daseins. Daher gelten die Studienempfehlungen des Ver-
fassers auch wesentlich der Vertiefung in historische Texte der Philosophie. Mogen diese
Empfehlungen bei dem Leserkreis, fiir den das Buch bestimmt ist, ein Echo finden! Der sprach-
liche Stil des Buches ist jedenfalls geeignet, dieses schwierige Gebiet dem aufmerksamen Le-
ser nahezubringen.

Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

Zeitschriftenschau

Schweiz. The Ecumenical Review 30,2 (1978): L. White, The Future of Compassion (99-
109); Ph. J. Rosato, Called by God in the Holy Spirit. Pneumatological Insights into Ecumen-
ism (110-26); K. D. Suter, The Christian and Militarism (127-38); W. Huber, Militarism. Some
Theological Perspectives (155-65). Internat. Kirchliche Zeitschrift 68,1 (1978): J. Kalogirou,
Marienlehre und -verehrung in der orthodoxen Kirche (2-28); W. Kiippers, Orthodox-altkatho-
lischer Dialog (29-47). Judaica 34,1 (1978): S. Hessing, Eine Neubetrachtung von Maimonides
(18-26); G. Greenberg, Franz Rosenzweigs zwiespaltige Gottessicht, I (27-34). Kirchenblatt
fiir die reformierte Schweiz 134, 5-6 (1978): M. Geiger, Kirche und Krieg, III-IV (66-69;
82-84). 9: L. Vischer, Taufe, Abendmahl und Amt. Wo stehen wir auf dem Wege zum &ku-
menischen Konsensus? (130-34). Reformatio 27,3 (1978): W. Kigi, Das Recht auf Leben vor
alten und neuen Herausforderungen (140-51). 4: G.W. Locher, Gottes Abwesenheiten (197-
204); H. Geisser, Zum Problem des Pluralismus in und fiir Staat und Kirche (229-38). Revue de
théologie et de philosophie 110,1 (1978): D. Zaslawsky (11-28); G. Boss, «I promise». Les
fonctions du langage chez Hume et Austin (29-48); J. Zumstein, L’interprétation du N.T.
(49-63). Zeitschrift fiir Mission 4,1 (1978): J. Roloff, Stationen urchristlicher Missionserfah-
rung (3-8); S. Ruiz, An der Seite der Armen Jahwes fiir das Recht der Indianer (9-18); F. Mel-
zer, Dem Zen-Buddhismus begegnen (19-27); P.Jenkins, Die Zukunft der Kirchengeschichte
in Ghana (28-40).

Deutschland. Biblische Zeitschrift 22,1 (1978): R. Mosis, Ex. 19, 5b. 6a (1-25); P. Auffret,
Essai sur la structure littéraire du Ps. 1 (26-45); K. Koch, Esras erste Vision. Weltzeiten und
Weg des Hochsten (46-75); G. Dautzenberg, Die Zeit des Evangeliums, II (76-91); H.-U. Willi,
Das Privilegium Paulinum, 1. Kor. 7, 15 f. Rechtshistorische Anmerkungen (100-08); J. B. Bauer,
Aut maleficus, 1.Petr.4,15 (109-14); M. Mees, Die Hohepriester-Theologie des Hebr. im
Vergleich mit dem 1. Clem. (115-24). Deutsches Pfarrerblatt 78,1 (1978): S. Dreher, Pfarrer,
Person und Beruf. Zur Wechselbeziehung zwischen personlichen und beruflichen Problemen
(131-35). K. Dirschauer, Die Religion der Menschenrechte (195-200; 234-38). 9: E. Grisser,
Die falsche Anthropozentrik. Plidoyer fiir eine Theologie der Schopfung (263-66). Evange-
lische Theologie 38,2 (1978): Christian Moller, Die Predigt als horende Rede in der Spannung
von biblischer Tradition und Erfahrung des Glaubens (94-113); H. Schroer, Das Problem der
Vermittlung von Tradition und religiéser Erfahrung im Erzdhlvorgang (113-25); J. Scharfen-
berg, Die biblische Tradition im seelsorgerlichen Gespriach (126-36); H.-G. Drescher, Die
Vermittlung religioser Tradition im Religionsunterricht (136-46). Kerygma und Dogma 24,1
(1978): F. Beisser, Tod und Siinde (1-17); H. Lowe, Uber Pluralismus und Pluralitit in der
Kirche (18-31); W. Nierth, «Die Zukunft der Versohnung» (32-42); M. Plathow, Successio
Apostolica (53-76). 2: W. Krusche, Gemeinschaft. Thesen (78-85); W. Joest, Karl Barth und
das lutherische Verstindnis von Gesetz und Evangelium (86-103); W. Pannenberg, Die Auf-
erstehung Jesu und die Zukunft des Menschen (104-17); R. Slenczka, Schopfung und Wunder.
Zur Frage nach Wirklichkeit und Wahrheit des Heils (118-30); T.Holzdeppe Jgrgensen,
«Konfessionelle Identitit» und «Kirchengemeinschaft» (131-52); G. Gassmann, Das theolo-
gische Gesprich in «Faith and Order» (143-61). Theologische Beitrige 9,2 (1978): P. Stuhl-
macher, Hauptprobleme und Chancen kirchlicher Schriftauslegung (53-69). Theologische Li-



	Rezensionen

