Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 34 (1978)

Heft: 3

Artikel: Mystique chrétienne et mystiques non-chrétiennes
Autor: Keller, Carl-A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-879028

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-879028
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mystique chrétienne et mystiques non-chrétiennes

Les définitions du terme «mystique» sont aussi nombreuses que celles proposées
pour le terme «religion» et aucune n’a I’heur de rallier tous les suffrages. Il est
vrai que les termes de «mystique» et de «religion» ont ce caractere fuyant, in-
saissable, controversé, que possédent pratiquement toutes les notions vraiment
fondamentales de notre réalité humaine («esprit», «bien», «beauté», «Dieus, etc.);
il n’y a donc pas lieu de s’étonner, d’autant plus que I’absence d’une définition
universellement admise justifie la tentative de chacun d’en offrir une nouvelle et
ainsi de relancer ou de poursuivre le débat.

Voici donc la définition que je propose pour les besoins de mon exposé, défini-
tion provisoire qui nous servira d’hypothése de travail: par «expérience mystique»
j’entends une mutation radicale de la conscience qui consiste a passer de la con-
science normale a un autre niveau de conscience, la conscience «mystiques.

La conscience normale est étroitement liée a la perception sensorielle que le
sujet met en ceuvre pour se situer, en tant que sujet pensant, face a un monde
phénoménal qui lui est extérieur. Cette conscience normale est fuyante, déter-
minée par le temps et par I’espace, marquée par des fluctuations, limitée par des
frustrations de toutes sortes, dominée par des souvenirs et des désirs.

Lors de I’expérience «mystique», cette conscience normale est abolie, élargie,
radicalement transformée, de telle maniere que le sujet se situe au-dela du monde
phénoménal. Il se rapproche d’une réalité ultime, s’identifie a un Absolu, et per-
coit le monde phénoménal au moyen d’une perception suprasensorielle qui met a
jour sa nature profonde. La conscience normale parait transcendée en conscience
autre qui, elle, se réalise au-dela des catégories du temps et de 1’espace. Elle est
illimitée, affranchie de toutes les frustrations et de toutes les insuffisances de la
conscience normale.

Il est vrai que les «mystiques» des différentes civilisations ne parlent guére de
«mutation de conscience». S’ils désirent définir le fondement et le terme ultimes
de leur recherche, ils ont recours aux expressions les plus diverses. Les chrétiens
parleront de «theologia», de «thedria» qui méne a «hendsis», de "'union du nods
humain et du nofis divin, de erémia pneumatiké psychés logikés!, de sdbbata
sabbaton?, ou encore (Eckhart) du «biirglin in der séle», «fiinklin in der séle»,
«hiitte des gaistes» etc. Les hindous évoqueront sat-cit-dnanda ou Shiva-bhoga, la
«jouissance de Shiva»; les bouddhistes satori/nirvina/terre du Bouddha (buddha-
ksetra); les musulmans fani’ et baqd’, ’extinction des attributs humains au profit

1 «Le silence spirituel de 1’dme intelligente»: Maxime le Confesseur, Peri theologias I, 39.
2 «Le sabbat des sabbat» (Ex. 31, 15; 35, 2 etc.); Maxime le Confesseur, ib.



164 C.-A. Keller, Mystique chrétienne et mystiques non-chrétiennes

des attributs divins. On pourrait citer bien des expressions encore, mais il semble
qu’en dépit des contextes extrémement divers dans lesquels elles ont ¢té élaborées,
et sans préjudice du sens exact de chacune d’elles, elles essayent toutes de cerner
un niveau de conscience nouveau, fait de liberté et de clarté. Tous ces termes, dont
le sens est nuancé, spécifique, irréductible a tout autre langage, et qui pourraient
en partie désigner des degrés divers de la mutation (notre tdche consistera entr’au-
tres a étre attentif a la variété des langages mystiques et a interpréter leur diver-
sité), semblent bien dénoter le passage a une autre forme de conscience, plus pure,
plus englobante.

Pareille rupture de niveau est souvent vécue comme une expérience spontanée,
qui surprend le sujet a I'improviste et de maniere inexplicable (des moments «d’ex-
tase» comparables a ce qu'on peut ressentir a ’occasion d’un concert ou face a
un tableau). C’est avant tout une expérience que des hommes de toutes les civilisa-
tions cherchent, volontairement, a vivre ou a revivre, car c’est une expérience
exaltante et libératrice. C’est cette recherche d’un autre niveau de conscience,
recherche méthodique, raisonnée, riche d’une expérience séculaire, que nous ap-
pelons la «mystique». Selon qu’elle se pratique dans un milieu chrétien, musulman,
bouddhiste ou hindou nous parlons de mystique chrétienne, musulmane, bouddhiste
ou hindoue.

Notre propos consiste donc en une réflexion sur les rapports entre la recherche
méthodique d’un autre niveau de conscience pratigée en milieu chrétien par des
chrétiens et cette méme recherche pratiquée en milieu non-chrétien par des non-
chrétiens.

Une premicre question se pose immédiatement: est-il permis de mettre en
parallele la recherche des chrétiens et celle des non-chrétiens? S’agit-il dans les
deux cas d’une recherche analogue ou méme identique? En d’autres termes: est-il
permis de réduire la recherche et ’expérience spécifiques du chrétien, du musul-
man, du bouddhiste et de T'’hindou a ce dénominateur commun de «rupture de
niveau de conscience»? Le mystique chrétien ne cherche-t-il pas a connaitre le
Christ, Dieu, la Trinité, le mystique musulman a étre habillé des attributs d’Allah,
le bouddhiste a connaitre Nirvina, la Terre pure, le buddha-kSetra, I’hindou a
réaliser I’Absolu normalement obscurci par la nescience ou a étre associé a la
Vérité de son Dieu? La recherche mystique ne revét-elle pas dans chaque cas un
caractere spécifique, unique, irréductible a I’expérience et a la recherche d’autrui?

Cette objection parait fondée, d’autant plus que notre tentative de réduire les
diverses formes d’expérience et de recherche mystique a un dénominateur com-
mun (la mutation du niveau de conscience) semble préjuger de la réponse a la
question posée par le titre: comment concevoir la relation entre la mystique chré-
tienne et les mystiques non-chrétiennes?

S’il existe une définition passe-partout de I’expérience mystique comme «muta-
tion de niveau de conscience», cette définition parait supposer ou impliquer que
’expérience est effectivement partout la méme, que les différences ne sont qu’ap-



C.-A. Keller, Mystique chrétienne et mystiques non-chrétiennes 165

parentes et qu’elles se réduisent & des variations de langage. Le fait d’employer le
méme terme «mystique» pour parler de I'expérience faite par les adeptes des reli-
gions les plus diverses semble d’emblée poser I'unité de 1’expérience en dépit de la
diversité des religions.

Si nous voulons répondre a cette objection (et c’est effectivement la tache que
nous nous imposons), il est nécessaire tout d’abord de cerner de plus pres I'expé-
rience mystique, en nous appuyant sur la définition donnée comme hypothese de
travail.

Il est évident — et c’est par 12 que nous commencerons — que pareille recherche
et pareille expérience sont nécessairement toujours le fait d’individus. La mutation
du niveau de conscience est forcément une expérience individuelle. Nous con-
naissons, certes, des phénoménes d’extase collective, trés souvent observée lors
du phénomene de possession par exemple, ou I’«esprit» saisit plusieurs personnes a
la fois (cf. I’extase collective de type «pentecotiste»). Ce phénoméne permet d’en-
visager la possibilité d’une expérience mystique de groupe. Mais le qualificatif
«collectif» ne désigne ici quune expérience faite simultanément par plusieurs in-
dividus réunis en assemblée rituelle. La conscience individuelle de chaque membre
individuel de I’assemblée subit cette rupture de niveau, cet élargissement, cette
abolition méme, cette prise en charge par une conscience autre, plus vaste. L’ex-
périence mystique ou extatique ne saurait étre qu’individuelle, la conscience nor-
male étant toujours et par définition la conscience d’un homme individuel, d’un
moi associé a un corps et un psychisme individuels. S’il y a mutation de consci-
ence, C’est toujours une conscience individuelle qui la subit.

L’expérience mystique étant une expérience individuelle, il s’ensuit que seul
I'individu qui I’a vécue peut en parler. Nous nous trouvons ici en face du probléme
clé de toute réflexion sur la mystique: Quelle est la signification d’un texte mys-
tique? Et, tout d’abord, comment se fait-il que nous possédions des textes «mys-
tiques», c’est-a-dire des textes qui expliquent les démarches a faire pour obtenir
la rupture de niveau de conscience ainsi que des textes qui décrivent cette ex-
périence? Il ne va pas de soi en effet que le mystique parle de son expérience: les
mystiques les plus authentiques sont probablement ceux dont on ne sait rien parce
qu’ils n’ont jamais fait état de leurs expériences. Quelles sont alors la nature et la
fonction des textes mystiques? Malheureusement, force nous est de constater que
ce probleme fondamental, s’il affleure occasionnellement dans les recherches des
spécialistes de la mystique, n’a jamais encore été traité a fond. Toutefois, toute
appréciation du phénomeéne mystique est fonction d’une évaluation correcte de la
littérature mystique.

;.8

La recherche devrait porter tout d’abord sur les genres littéraires dans lesquels
se présente la littérature mystique (aphorismes, sermons, poémes ou toute autres
formes de créations poétiques, prires, commentaires, réflexions philosophiques,
réponses a des questions, etc.), sur la sociologie de la littérature mystique, et peut-



166 C.-A. Keller, Mystique chrétienne et mystiques non-chrétiennes

étre aussi sur la psychologie de la création littéraire. Il y a 1a un immense champ
de recherches qui n’a jamais encore été labouré. Pourquoi tel mystique décrit-il
I’expérience qu’il vient de faire? Souvent il lui en cofite: le Bouddha, apreés son
«Eveil», c’est-a-dire apres qu’il et réalis¢é le nouveau niveau de conscience, a
hésité a «mettre en mouvement la roue du dharma», c’est-a-dire a parler de son
expérience. Ce n’est qu’apres I'intervention d’un dieu qui lui a montré I'urgence de
la prédication qu’il s’est décidé a enseigner le dharma. On peut aussi se demander
si tel écrit d’allure mystique n’est pas simplement un traité spéculatif qui ne sup-
pose nullement que I’expérience mystique a été réalisée par I’auteur. Cette possi-
bilité est d’ailleurs la raison pour laquelle les traditions mystiques de pratiquement
toutes les religions précisent que seule une personne qui a connu l’expérience est
vraiment compétente pour l’enseigner. Bref, ’analyse du langage mystique est
encore une tache qui attend les chercheurs; elle est la condition indispensable pour
une appréciation valable de I’expérience mystique.?

Quoi qu’il en soit, une chose est certaine: le mystique qui veut exprimer son
expérience ou qui veut instruire un disciple le fera nécessairement dans un certain
langage qui sera le sien et celui de son entourage. Ce sera toujours une «parole»
individuelle prononcée dans une «langue» donnée, ce sera toujours un discours
individuel formulé au moyen d’un systéme linguistique précis, ce sera le message
d’un homme, codé dans un code particulier. Le mystique chrétien fera son dis-
cours dans la langue chrétienne, langue dans laquelle il aura acquis une certaine
compétence, plus ou moins étendue, teintée par I’éducation regue et par les études
faites, ou encore par les connaissances qu’il considére comme acquises par ses
auditeurs. Le langage de I’hindou sera toujours un langage hindou, celui du boud-
dhiste un langage bouddhiste, et ainsi de suite. Ce sera toujours aussi un langage
quasi dialectal puisqu’il sera déterminé par des particularités sociales, locales,
historiques. Il y a de nombreuses formes de langage chrétien, de nombreuses
variantes de langage hindou ou bouddhiste. Quelle que soit I’expérience mystique
en soi, elle s’exprime toujours dans un discours religieux spécifique, déterminé
non seulement par les intentions du mystique mais aussi par les coordonnées géo-
graphiques et historiques de la langue qu’il utilise. Il y a donc autant de variétés
de langages mystiques qu’il y a de mystiques (bien que, sans doute, le «dialecte»
d’un mystique chrétien soit plus pres de celui d’un autre chrétien que de celui d’un
hindou). En fin de compte, il est assez arbitraire d’envisager l’existence d’une
mystique chrétienne homogeéne qui s’opposerait a «la» mystique hindoue, musul-
mane ou bouddhiste. Disons plutot qu’il existe des hommes mystiques au sein de
chacune de ces religions.

Est-il possible de préciser la relation entre I’expérience mystique et le discours
mystique? Le discours mystique (chrétien, hindou ou autre) traduit-il correctement
I’expérience dont il essaye de rendre compte ou vers laquelle il est censé conduire
son auditoire? Dans I’espoir de trouver une amorce de réponse, jetons un regard —

3 C’est la conclusion a laquelle aboutit P. G. Moore dans son analyse critique des recher-
ches récentes sur le mysticisme: Recent Studies of Mysticism: Religion. Journal of Religion
and Religions 3 (1973), p. 146-156.



C.-A. Keller, Mystique chrétienne et mystiques non-chrétiennes 167

trop rapide — sur le contenu de la littérature mystique. On peut dire — en schéma-
tisant & peine — que ce contenu se groupe autour de quatre grands thémes:

1) Le premier theme est donné par les besoins de l'enseignement pratique, par
les instructions relatives a la technique de la recherche mystique, aux étapes de la
progression, aux degrés de ’ascension, etc. Il s’agit d’'une part d’analyses psycho-
logiques souvent extraordinairement pertinentes, et, d’autre part, d’instructions
relatives au mode de vie (éthique!), a la priere ou au détail des pratiques médita-
tives, aux différentes attitides devant la divinité, 2 des moyens précis d’amener
I’extase, etc. On peut admettre que ces analyses et ces instructions reflétent des
réalités vécues; elles reposent sur I’observation d’une part, sur des techniques mys-
tiques effectivement utilisées, de ’autre.

2) Ces analyses et ces instructions sont élaborées sur la base d’un systéme de
pensée précis, d’'une anthropologie, d’'une métaphysique, d’une théologie, c’est-a-
dire sur la base d’une certaine conception du monde, de la vie, de I'univers, et
d’une certaine maniere de percevoir la réalité humaine et extra-humaine. Le dis-
cours mystique comporte souvent des développements philosophiques amples et
étonnamment nuancés sur la structure de I’étre humain, sur sa nature au sein de
son entourage, sur Dieu et les réalités divines. Nous n’avons aucune raison de
mettre en doute 1’authenticité de ce discours. Il est I’expression plus ou moins
adéquate des convictions profondes du mystique, vérifiées dans une certaine me-
sure par son expérience.

3) La littérature mystique fait mention aussi de visions, d’expériences surna-
turelles (siddhi, iddhi). Sans entrer dans les détails d’un probléme délicat (qui est
posé par le fait méme de I’expérience visionnaire et qui implique une modification
importante de la conscience) constatons simplement que la littérature mystique
de toutes les religions a jugé nécessaire d’interpréter ces expériences, de leur don-
ner un sens conformément au systtme de pensée adopté par le mystique et son
entourage. Il existe des manuels du mystique visionnaire dans toutes les religions:
les couleurs, les formes percues sont expliquées, elles sont dotées d’une significa-
tion. On précise ce que le visionnaire peut percevoir et ce qu’il doit percevoir. Ce
fait, me semble-t-il, met en évidence une certaine ambiguité ou polysémie de 1’ex-
périence visionnaire. Dans la mesure ou le mystique est fermement enraciné dans
son systeme de pensée et de vie, ses visions s’y rapporteront directement; plus il
s’éleve au-dessus et au-dela de ce systeme, plus la polysémie de la perception
visionnaire s’accentue. A ce niveau, il est nécessaire d’admettre un certain dé-
calage entre I'expérience mystique elle-méme et son expression verbale. La con-
science du visionnaire se détache de la conscience normale et les correspondances
qui peuvent étre établies entre les deux sont souvent équivoques.

4) La littérature mystique de toutes les religions insiste enfin sur le fait que le
niveau des visions et des autres expériences surnaturelles ou extraordinaires doit
étre dépassé. C’est au moment ou l'on aborde I’évocation de I’expérience su-
préme qu’on peut observer un phénomeéne caractéristique qui se retrouve uni-
formément dans toutes les traditions mystiques: le phénomene du langage apo-
phatique et paradoxal.



168 C.-A. Keller, Mystique chrétienne et mystiques non-chrétiennes

Le langage apophatique est le langage spécifique de la mystique. Il sert a cir-
conscrire le terme ultime de la recherche, 1’aboutissement du processus de muta-
tion de la conscience. Ce langage est universel; on le rencontre chez les chrétiens
au moins depuis 1’Aréopagite, voire déja depuis Clément d’Alexandrie et Grégoire
de Nysse, sous la forme par exemple du symbole de la Grande Téncbre dans la-
quelle pénétre le mystique, symbole du Néant qui est Dieu lui-méme, symbole
repris par de nombreux mystiques chrétiens (en particulier par Jean de la Croix),
ou encore du «biirglin» ineffable d’Eckhart, déja mentionné, biirglin au fond de
I’étre humain, au-dela de tous les noms et de toutes les formes, ou Dieu lui-méme
est dépouillé de tous ses attributs. On rencontre ce langage aussi chez les hindous
qui parlent d’un brahman ou parabrahman indéfinissable auquel I'étre intime de
I’homme, également indéfinissable, est uni d’une maniére ou d’une autre. Les
hindous composent de longues litanies dans lesquelles ils accumulent les attributs
négatifs de la divinité, litanies a travers lesquelles le mystique réalise sa propre
identité. Les bouddhistes enfin aspirent, a travers divers grades d’«absorption» et
de «méditation», au nirvina que le Bouddha lui-méme refusait de définir en
gardant a ce sujet son célebre «noble silence».

Quant au paradoxe, il caractérise tout autant le discours de tous les mystiques:
d’un chrétien comme Eckhart qui demande qu’on abandonne Dieu pour Dieu
(«Got dir Got lassen»; cf. le zen: «il faut tuer le Bouddha»); d’un hindou qui se
dit «plus grand que la chose la plus grande, plus petit que la chose la plus petite»;
d’un bouddhiste qui déclare que dans ’expérience mystique la «Terre du Bouddha»
(buddhakSetra) se superpose a notre terre sans que I'une ni Pautre ne subissent
de modification; d’'un adepte du zen donnant des réponses insensées a des ques-
tions raisonnables; d’un soufi enfin, qui formule ses Sathiyyat, propos déconcer-
tants, révoltants pour le simple croyant, mais unique moyen de dire I'indicible, ou
d’un Niffari* dont les aphorismes culminent dans le paradoxe et qui, en fin de
compte, refuse tout langage. Quelques citations de Niffari illustreront bien ce que
nous venons de dire: «il m’établit dans sa splendeur (jalal) et j’y vis les attributs;
il m’établit dans sa beauté (jamal) et j’y vis les attributs; il m’établit dans la per-
fection et j’y vis la magnificence et la beauté»: lorsqu’on réalise la perfection,
toute tentative de décrire Dieu est dépassée, le paradoxe rejoint I’apophatisme;
«il faut connaitre Dieu par son attribut qui est sans équivalent dans le savoir
humain»; ou encore (Nwyia p. 367): «il me dit: si tu sors de la lettre, tu sortiras
des noms; si tu sors des noms, tu sortiras des choses nommées; si tu sors de celles-
ci, tu sortiras de tout ce qui est venu a I’apparaitre (zuhur = la manifestation), et
si tu sors de ce dernier, je parlerai et tu entendras, j’appellerai et tu répondras»:
la Parole de Dieu, parole claire et distincte, est silencieuse, le silence est la Parole
véritable.

Nous touchons ici 2 un théme fondamental du discours mystique: celui du
silence, seul langage adéquat de I'ultime. Niffari dit encore: «entre le discours et

4 Muhammad ibn ‘Abd al-Jabbar ibn al-Hasan al-Niffari, mystique musulman du Xe
siecle. A.J. Arberry, The Mawigqif and Mukhitabat of Niffari: Gibb Memorial Series, N. S.
9 (London 1935); P. Nwyia, Trois ceuvres inédites de mystiques musulmans (Beyrouth 1973).



C.-A. Keller, Mystique chrétienne et mystiques non-chrétiennes 169

le silence, il y a un barzakh (monde intermédiaire), barzakh ou se trouvent le
tombeau de la raison (‘aql) et les tombeaux des choses», et c’est dans le silence,
au-dela des choses et de la raison, que se situe le discours de Dieu. L’hindou fait
écho au musulman en invoquant le Maunaguru, le guru silencieux, qui est le Divin
lui-méme, dans sa manifestation libératrice (cf. la belle priere de Ramana-Ma-
harshi: «collatu colli ni coll-ara nil enru»: «sans dire un mot, tu m’as dit:
‘tiens-toi au-dela des mots’»; et le principe du «cumma iruttal», c’est-a-dire de
I’«étre au-dela des paroles et des choses»).

Les exemples et les citations pourraient étre multipliés a I'infini. L’apophatisme
aussi bien que le paradoxe (qui, nous ’avons vu, débouche souvent sur 1’apopha-
tisme) suggeérent qu’au sommet de sa quéte, le mystique fait une expérience qu’il
n’arrive pas a décrire avec des mots, ou il se heurte aux limites du langage, ou il
est réduit au silence. Certes, il s’efforcera d’en parler, mais ses moyens d’expres-
sion se réveleront lamentablement inadéquats.

Il n’est pas facile d’interpréter ce fait. Il pourrait en effet s’agir d’une sorte
d’arcane, d’un refus volontaire de divulguer la vérité. Une autre interprétation
parait cependant préférable. Il semble bien que la rupture au niveau du langage
renvoie a la rupture au niveau de la conscience dont nous avons parlé au début de
notre reposé. Le mystique fait — ou désire faire — une expérience qui implique une
mutation de la conscience normale. La conscience normale s’élabore, nous 1’avons
dit, en conjonction intime et constante avec la perception sensorielle enregistrée
et ordonnée par I’appareil intellectuel. Il s’ensuit que tout ce dont nous sommes
normalement conscients est susceptible d’étre dit (cf. Wittgenstein). Lorsqu’en
revanche on n’arrive pas a dire ce dont on est conscient, cela signifie que la cons-
cience se trouve en rupture avec la conscience normale. Dés lors, si le mystique
parle d’une réalité et d’une expérience ineffables, cette réalité et cette expérience
ne sont accessibles qu’a condition d’'un dépassement ou d’une transformation de
la conscience normale.

3.

Cet autre niveau de conscience — la véritable conscience mystique — n’est adé-
quatement codifiable ni dans la langue du mystique ni dans celle de son entourage.
On peut aller jusqu’a dire qu’il n’est pas codifiable du tout. A ce niveau supréme
de la mystique, nous ignorons la relation exacte entre I’expérience et son expres-
sion. C’est dire qu’il n’est pas possible de se prononcer sur la nature de I’expé-
rience ou d’en définir ’essence. Il nous est par conséquent interdit d’établir des
comparaisons entre I’expérience réalisée dans le cadre du christianisme et celle qui
est réalisée ailleurs.

Nous pouvons comparer ’expérience mystique des chrétiens et celle des non-
chrétiens a tous les niveaux inférieurs. Et nous constaterons que la psychologie et
la théologie des mystiques chrétiens sont déterminées par la tradition chrétienne,
que leurs techniques mystiques s’inscrivent dans les données de leur tradition, que
leurs visions sont conditionnées par la tradition religieuse chrétienne, comme



170 C.-A. Keller, Mystique chrétienne et mystiques non-chrétiennes

c’est le cas mutatis mutandis des mystiques de toutes les autres traditions reli-
gieuses. Mais si nous remontons jusqu’a I'expérience mystique derniére, jusqu’a
sont point culminant, si nous arrivons la ou le mystique fait I’expérience de la
Grande Ténebre, de Nirvana, de I’Eveil, notre curiosité est arrétée par une bar-
riere infranchissable, la barriere de I'inadaptation du langage a I’expérience mys-
tique.

Il faut se contenter de cette simple conclusion: a son terme, I’expérience mys-
tique vise partout et toujours une rupture de niveau de conscience et la réalisation
d’une conscience autre, conscience sur la nature de laquelle il n’est pas possible
de se prononcer.

Toutefois, cela ne saurait étre notre dernier mot. Si le phénoménologue de la
religion se heurte a une barriére infranchissable, le théologien, lui, a le droit de
faire un pas de plus. Au contraire du phénoménologue, le théologien assume un
point de vue précis: celui d’une réflexion chrétienne. Sa démarche risque, peut-
étre, de déflorer I'expérience ineffable du mystique, mais elle est néanmoins
légitime.

La voici, telle que je la vois, dans ses grandes lignes. La rupture du niveau de
conscience fait vivre au mystique I’au-delda du monde phénoménal. Comme la
conscience normale est liée aux phénomenes, la conscience mystique est liée, elle,
a ’au-dela des phénomenes.

Or, au-dela des phénomenes, la foi chrétienne ne pergoit que Dieu, le Dieu qui
se révélera en Jésus-Christ, mais dont I’essence «trine» et ineffable est au-dela de
toutes les conceptualisations. Le théologien est donc amené a admettre que la
mutation du niveau de conscience place le mystique chrétien devant le Dieu qui
s’est révélé en Jésus-Christ. J’ai dit: «place le mystique devant Dieu», ’expression
est bien slir inadéquate, peut-étre est-elle méme fausse. Nous n’en savons rien.
Mais la Grande Ténebre ou pénetre le mystique ne saurait étre que Dieu, Dieu
en Jésus-Christ, car au-dela des phénomenes il n’y a «rien», et ce «rien», comme
je viens de le dire, ne saurait étre que Dieu, Dieu transcendant et mystérieux dans
sa Sainteté et dans sa Gloire ineffables.

Mais cela signifie que le mystique non-chrétien, s’il réalise la grande mutation
de la conscience — s’il la réalise vraiment — se trouvera également «en face de
Dieu», de Dieu en Jésus-Christ, en présence de la Trinité que notre théologie,
dans son langage forcément inadéquat, essaie de cerner et de décrire, mais qui
dépasse ’entendement de notre conscience habituelle, de méme que sat-cit-Ananda
ou Nirvéna sont au-dela des possibilités de notre conscience habituelle.

Dieu, la Grande Ténebre, est au-dela des phénoménes. Mais il est aussi la cause
des phénomenes. Il soutient, il porte, il illumine les phénomenes. C’est dire que le
mystique fait une double expérience (dont il parle d’ailleurs assez souvent): d’une
part, sa conscience est radicalement transformée puisqu’elle n’est plus soumise a
la perception sensorielle; d’autre part, il percoit néanmoins les choses, il percoit
le monde tel qu’il est vraiment, puisqu’il le percoit «en Dieu». Il devient ainsi un
guide religieux digne de confiance, ou — pour employer un langage bouddhiste —
il est compétent pour «mettre en mouvement la roue du dharma». Mystique chré-



C.-A. Keller, Mystique chrétienne et mystiques non-chrétiennes 171

tienne et mystique non-chrétiennes: Il semble, d’aprés le point de vue théologique,
qu’elles aboutissent toutes a la méme réalité, la seule qui se situe au-dela des
phénomenes: Dieu.

Quelle sera alors notre attitude? Je dirai qu’elle sera double.

D’une part, nous approfondirons notre connaissance des mystiques non-chré-
tiennes et nous en encouragerons 1’étude. Cette étude se poursuivra certes selon
les exigences de la méthode historique dans le respect de ces méthodes. Il s’agira
d’éditer des textes, de les interpréter, de les traduire, de les situer dans leur con-
texte historique et littéraire. Mais a l'intérét philologique et historique s’ajoutera
un engagement plus personnel, plus «existentiel»: Nous prendrons conscience du
fait que ces textes contiennent les €léments d’un itinéraire vers Dieu et qu’ils
peuvent nous aider dans notre propre recherche.

D’autre part, nous nous pencherons avec un intérét tout nouveau sur notre
propre tradition mystique. Nous n’oublierons pas que le christianisme est, lui aussi,
dans son essence, un cheminement vers Dieu, donc une mystique, et que toutes les
traditions chrétiennes, qu’elles soient orthodoxes, catholique-romaine ou protes-
tantes, possedent leurs maitres qui peuvent nous montrer la Voie. Nul n’est besoin
de renier le christianisme et d’embrasser avec passion une pratique spirituelle
venue d’ailleurs. Une seule chose est nécessaire: redécouvrir la profondeur mys-
tique du christianisme, dans une véritable quéte du Dieu de I’Evangile, quéte qui
ne se laissera pas intimider par la frénésie activiste qui anime une certaine «théo-
logie» a la mode.

Carl-A. Keller, Lausanne



	Mystique chrétienne et mystiques non-chrétiennes

