
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 34 (1978)

Heft: 2

Artikel: Die Anfänge der Erweckungsbewegung in Neu-England und Jonathan
Edwards, 1734/1735

Autor: Gäbler, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-879025

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-879025
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Anfänge der Erweckungsbewegung in Neu-England
und Jonathan Edwards, 1734/1735

Habilitationsvorlesung an der Theologischen Fakultät in Zürichi

Ende Mai 1735 schrieb der knapp dreissigj ährige Pfarrer Jonathan Edwards
aus Northampton im heutigen amerikanischen Bundesstaat Massachusetts einen
weitausgreifenden Brief an den befreundeten Kollegen Benjamin Colman im
ungefähr 150 Kilometer entfernten Boston. Der Bostoner Pfarrer hatte seinen jungen
Amtsbruder um Aufklärung über die merkwürdigen Zustände in dessen Gemeinde
Northampton im Tal des Connecticut gebeten. Mit diesem Bericht vom 30. Mai
1735 gab sich indes Colman nicht zufrieden und bat nach einiger Zeit um eine
neue und noch ausführlichere Darstellung. Jonathan Edwards kam diesem Wunsch
nach und antwortete im November 1736 mit einer umfangreichen Schilderung,
die Colman in Boston drucken liess, nachdem er sie eigenhändig gekürzt hatte.
Etwas später erschien eine nahezu den ursprünglichen Text wiedergebende Ausgabe

in London. Sie trägt den Titel: «A Faithful Narrative of the Surprizing Work
of God in the Conversion of Many Hundred Souls in Northampton and the
Neighbouring Towns and Villages of New Hampshire in New England» (London 1737).2

Der besondere Reiz von Edwards' Büchlein liegt in dessen doppelter Bedeutung.

Obwohl kein anderer als der Verfasser selbst die Bekehrungen der Jahre
1734 und 1735 ausgelöst hatte, beschreibt die Faithful Narrative in beherrschtnüchterner

Sprache die Vorgänge in Northampton und stellt dadurch eine einzigartige

historische Quelle zur Erhellung dieser Erweckungen dar. Andererseits hatte

1 Die Anmerkungen unten beschränken sich auf den Nachweis der Belege. Uber die
jüngsten Tendenzen in der Puritanismusforschung berichten Ursula Brumm, Puritanismus
und Literatur in Amerika, Erträge der Forschung, 20 (1973); E. Oberholzer, Puritanism
Revisited: Perspectives on Early American History. Essays in Honor of Richard B. Morris,
ed. by A. T. Vaughan and G. A. Billias (1973), S. 193-221; R. S. Dunn, The Social History of
Early New England: American Quarterly 24 (1972), S. 661-679. - Zur Literatur über Edwards
siehe besonders die in A. 2 genannte Edition sowie die Bibliographie in der Anthologie
Jonathan Edwards. Representative Selections, with Introduction, Bibliography, and Notes
by C. H. Faust and Th. Johnson (rev. ed. 1962), S. CXIX-CXLII.

2 Eine kritische Edition des Büchleins in den verschiedenen Entwicklungsstadien zusammen

mit einer klärenden Einleitung besorgte in vorzüglicher Weise C. C. Goen, Jonathan
Edwards, The Great Awakening, The Works of Jonathan Edwards, 4 (1972). Die erste deutsche

Ausgabe erschien 1738 in Magdeburg: Glaubwürdige Nachricht/von dem herrlichen/Wercke
Gottes,/Welches sich/In Bekehrung vieler hundert/Seelen zu Northampton und an/andern
Orten in Neu-Engeland/geaeussert hat,/Wie solche/von einem daselbstigen Lehrer, vermittelst/
eines an Herrn D. Collmann in Boston erlassenen/Briefes, mitgetheilet, und von Herrn D.
Watts/und D. Guysen voriges Jahr zu London in/Englischer Sprache herausgegeben/worden,/
Nunmehro mit einer kurtzen Einlei-/tung in die Geschichte der Christlichen Ge-/meinden in
obgedachten Americanischen/Landen, und einigen Anmer-/ckungen versehen,/von/Johann Adam
Steinmetz. Siehe Th. H. Johnson, The Printed Writings of Jonathan Edwards 1703-1758. A
Bibliography (1940), Nr. 10.



96 U. Gäbler, Die Anfänge der Erweckungsbewegung in Neu-England

die Lektüre und Verarbeitung der Faithful Narrative bis in unser Jahrhundert
hinein ungezählte Bekehrungen zur Folge. Der Erweckung aufgeschlossene Kreise
können noch heute die darin beschriebenen Stufen des Bekehrungsprozesses als

beispielhaft empfehlen. Ein Gradmesser für die Beliebtheit mag auch darin
gesehen werden, dass das Büchlein bis in unser Jahrhundert hinein zu erbaulichen
Zwecken neu aufgelegt wurde.

1.

Edwards beginnt seinen Bericht3 mit Bemerkungen über den Grossvater, der
als sein Vorgänger in Northampton fast sechzig Jahre in der Gemeinde als Pfarrer
wirkte. Wegen des vorgerückten Alters konnte er sich nicht mehr in ausreichendem

Masse um die Jugend kümmern, so dass die heranwachsenden Menschen
der Gemeinde zu Müssiggang und Vergnügungssucht neigten.

Seit dem Amtsantritt im Jahre 1729 richtete Edwards sein besonderes Augenmerk

auf die Probleme der Jugendlichen, doch schien sich eine Besserung erst im
April 1734 anzubahnen. Ein Umschwung trat im Flerbst desselben Jahres ein,
als die Halbwüchsigen eigene religiöse Veranstaltungen wünschten. Gleichzeitig
trat im gesamten Gemeindeleben Northamptons ein entscheidender Wandel ein.
Eine Predigt über die Rechtfertigung aus Glauben allein bewirkte überraschenderweise,

dass sich alle Leute der Gemeinde vermehrt um religiöse Fragen kümmerten.

In kurzer Zeit wurde nahezu jeder von religiösem Eifer erfasst. Alte und
Junge, Arme und Reiche beschäftigten sich in ihrer gesamten Freizeit mit Themen
des Glaubens. Nur die unbedingt notwendige Zeit widmete man dem Broterwerb,
sonst standen die Dinge des Reiches Gottes im Mittelpunkt von Gesprächen und
Diskussionen. Viele bekehrten sich zu einem lebendigen Glauben. In plastischen
Wendungen beschreibt Edwards die religiöse Erregtheit in dem kleinen Städtchen:
«Im Frühjahr und Sommer 1735 schien die Stadt (Northampton) voll von der
Gegenwart Gottes zu sein, voll von Liebe und Freude wie nie zuvor, aber auch
voll von (geistlicher) Not.»4 An anderer Stelle sagt Edwards, dass Gott einen
«Schauer göttlicher Segnungen in dieser Gegend herniederregnen liess»5. Die
Aussergewöhnlichkeit der Ereignisse sieht der Verfasser in der grossen und schnellen
Ausdehnung der Bewegung; von deren Intensität zeuge beispielsweise die
Tatsache, dass Neger erfasst worden waren.6

Trotz aller individuellen Unterschiede sei doch bei allen Bekehrungen derselbe
Ablauf zu beobachten: Zuerst käme die Einsicht des Betroffenen in seinen
unwürdigen Zustand und hernach die Abwendung vom bisherigen sündigen Wandel
bzw. die Zuhilfenahme der «Mittel der Erlösung», wie sich Edwards ausdrückt:

3 Edwards, Awakening (A. 2), S. 114 ff.; 145 ff.
4 Ebd. S. 118: «In the spring and summer following, anno 1735, the town seemed to be

full of the presence of God, full of love and joy so as never before, and yet full of distress.»
3 Ebd. S. 152: «shower of divine blessing that God rained down here». - S. 155 begegnet

der Ausdruck «shower of divine blessing» noch einmal.
o Ebd. S. 122: «Several Negroes also appeared to have been born again», s. noch S. 159.



U. Gabler, Die Anfänge der Erweckungsbewegung in Neu-England 97

Bibellesen, Gebet, Meditation, Gottesdienste, private religiöse Treffen.7 Mit der
Erkenntnis der eigenen Sünde gehe die Einsicht in das gerechte Verdammungsurteil

Gottes einher. Erst jetzt begriffe der Mensch, wie die rettende Gnade Christi
den gottlosen Sünder annehme.

Diese Bekehrungen zu einem gottgefälligen Lebenswandel änderten das Gesicht
des Ortes. Nach Edwards' Aussage wurden Konsequenzen im sozialen, politischen
und wirtschaftlichen Bereich spürbar: Gegensätze innerhalb der Gemeinde nahmen
ab, die eheliche Treue gewann an Ansehen, Kinder hörten wieder mehr auf ihre
Eltern, statt zur Unterhaltung ins Gasthaus ging man nun zur geistlichen Erbauung

ins Pfarrhaus.8 Mit unübersehbaren Gefühlen des Stolzes zieht der Autor
eine Bilanz: «Gott hat uns zu einem neuen Volk gemacht. Gott hat es gefallen
am Werk zu sein, und wir sind offensichtlich von ihm gesegnet; in dieser Gegend
wohnt Gott und offenbart seine Herrlichkeit.»9

Edwards muss nun allerdings auch den Niedergang des Glaubenseifers
eingestehen. Monatelang sei die Religion das Hauptgesprächsthema in Northampton
geblieben, doch habe sich der Geist Gottes anscheinend langsam zurückgezogen.
Ein Selbstmord in religiösen Wahnvorstellungen gab allen ein furchtbares Zeichen
hiefür. Die Leute wandten sich wiederum anderen - weltlichen - Dingen zu. Die
Verhandlungen des Gouverneurs mit den Indianern etwa zogen nun die Aufmerksamkeit

auf sich.10

Wir wollen im folgenden versuchen, die Voraussetzungen, Wurzeln und Motive
der Erweckung zu erhellen sowie hernach Edwards' Anteil daran kurz würdigen.
Schliesslich wird noch in einem Ausblick auf die Bekehrungen der vierziger Jahre
des 18. Jahrhunderts sowie auf die Bedeutung der Erweckungsbewegung für die
amerikanische Kirchen- und Geistesgeschichte hinzuweisen sein.

2.

Die Voraussetzungen für die scheinbar überraschenden Erweckungen in
Northampton liegen einerseits in der etwa hundertjährigen puritanischen Geschichte
Neu-Englands und des Puritanismus, andererseits in den konkreten Verhältnissen
in Northampton begründet.

7 Ebd. S. 122 f.: «Persons are first awakened with a sense of their miserable condition by
nature, and the danger they are in of perishing eternally... These awakenings when they first
seized on persons have had two effects. First, they have been brought immediately to quit
their (S. 123) sinful practices, and the looser sort to dread their former vices and extravagances.
The other effect was, that it put them upon earnest application of themselves to the means
of salvation: reading, prayer, mediation, the ordinances of God's house, and private
conference»; s. noch S. 159 f.

s Ebd. S. 161.
» Ebd. S. 127: «God has evidently made us a new people... it has pleased God to work,

and we are evidently a people blessed of him; and in this corner of the world God dwells
and manifests his glory»; s. noch S. 210.

« Ebd. S. 109 f.; 205 ff.



98 U. Gäbler, Die Anfänge der Erweckungsbewegung in Neu-England

Dem aufmerksamen Zeitgenossen der dreissiger Jahre des 18. Jahrhunderts
konnte es nicht verborgen geblieben sein, dass die ursprüngliche Rigorosität
puritanischen Lebens und Denkens zunehmend erschlaffte. Das Ideal der Gemeinde
der Heiligen war in eine Krise geraten. Diese Krise zeigte sich in mehrfacher
Weise.

Zu den konstitutiven Zügen der Kolonisierung des nordamerikanischen Kontinents

gehört der wirtschaftliche und politische Gegensatz11 zwischen den alten
Hafenstädten und den relativ jüngeren /n/andsiedlungen. Dieser Gegensatz
verschärfte sich im Laufe des späten 17. und frühen 18. Jahrhunderts durch die
zunehmende wirtschaftliche Interdependenz. Massachusetts machte darin keine
Ausnahme. Die Leute am Connecticut, unmittelbar an der «frontier», der
Grenzscheide zwischen Wildnis und Zivilisation, litten an Minderwertigkeitsgefühlen
gegenüber den urbanisierten Bürgern an der Küste, etwa in Boston. Die Männer
an der Grenze fühlten sich zwar der Erhaltung des Hergekommenen in besonderem

Masse verpflichtet, aber verarbeiteten zugleich, unter Hinweis auf ihre
relativ autonome Stellung, die Tradition in eigenständiger Weise. Nach Edwards'
Urteil hatte die Entfernung von den Hafenstädten wohl eine geringere geistige
Beweglichkeit der Iniandbewohner zur Folge, war aber andererseits für die
besseren Sitten und die grössere Gottesfurcht im Inneren Amerikas verantwortlich.12
Die politischen Unterschiede lassen sich bis zu einem gewissen Grade mit den

Begriffen progressiv-konservativ fassen. Es ist keine Überraschung, dass diesem

politischen Gegensatz ein kirchlicher korrespondierte. Die Männer an der Grenze
galten als traditionsbewusster und kirchlichen Neuerungen weniger aufgeschlossen.
Allerdings setzte sich Northampton in kirchlicher Hinsicht wegen des langen und
profilierten Wirkens von Edwards' Grossvater Solomon Stoddard noch einmal in
Gegensatz zu seiner Umgebung, denn dem geistig hochstehenden Pfarrer war es

gelungen, in der Gemeinde besondere theologische Anschauungen durchzusetzen.
Man war in Northampton auf die religiöse Eigenart stolz und rühmte sich
besonderer geistlicher Gaben. Nach dem Wegzug von Northampton wird Jonathan
Edwards diese Eigenschaften allerdings als geistliche Überheblichkeit anprangern.13

Ausserdem gab es in Northampton soziale Spannungen14 zwischen den reichen
Grundbesitzern und der Majorität der Bevölkerung. Wenige einflussreiche
Familien versuchten in der bürgerlichen und kirchlichen Gemeinschaft die
Herrschaft an sich zu reissen. Diese auch in anderen kolonialen Siedlungen zu
beobachtende Entzweiung konnte durch die puritanische Gemeinde der Heiligen
nicht mehr ausgeglichen werden. Konsequenterweise rühmt Edwards als eine der

11 Siehe z. B. Darett B. Rutman, American Puritanism. Faith and Practice (1970), S. 85 f.;
Stephen Foster, Their Solitary Way. The Puritan Social Ethic in the First Century of Settlement

in New England (1971), S. 117-119.
12 Edwards, Awakening (A. 2), S. 144: «Our being so far within the land, at a distance

from seaports, and in a corner of the country, has doubtless been one reason why we have
not been so much corrupted with vice, as most other parts.»

is In einem Brief an Thomas Gillespie, 1. Juli 1751: Edwards, Awakening (A. 2), S. 562 f.
« Ebd. S. 563 f.



V. Gabler, Die Anfänge der Erweckungsbewegung in Neu-England 99

erfreulichen Folgen der Erweckung die Überwindung des Parteigeistes (party
spirit).15

Schliesslich waren auch die theologischen Grundlagen des Puritanismus
erschüttert.

Die Vorstellung vom Bunde Gottes mit den Menschen konnte in ihrer
ursprünglichen Form nicht mehr aufrechterhalten werden. Die theologischen Grundlagen

der Bundestheologie16 entsprachen der klassischen reformierten Dogmatik,
doch ging die Bedeutung des Bundes über die Rolle, die er im europäischen
Denken spielte, hinaus, weil sich der Bund im gesellschaftlichen Leben Neu-
Englands konkret verwirklichen sollte. Analog zum Bunde Gottes mit Israel
verstand man die gesamte kirchliche und politische Gemeinschaft als im Bunde mit
Gott. Entsprechend dem Vertragsverhältnis zwischen Gott und den Menschen
schränkte sich die puritanische Gesellschaft auch nach innen in ihrem Handlungsspielraum

durch Gesetze und Gebote ein. Als ärgste Häresie galten unbegrenzte
Freizügigkeit oder Vorrechte des Einzelnen. Der Bundesvertrag wurde in den
puritanischen Gemeinden Neu-Englands konkret gehandhabt. Wer in den «Bund»
eintreten wollte, musste sich bestimmten Verpflichtungen unterwerfen. Obwohl
erst aus späterer Zeit datierend, ist die «Bundeserneuerung» von 1742 in Edwards'
Gemeinde repräsentativ für einen Bundesschluss:17 An einem mit Fasten und
Beten begangenen Tag unterschrieben alle erwachsenen Mitglieder der Gemeinde
ein Dokument, in dem sie zuerst ihren sündigen Wandel widerriefen und
anschliessend ein anständiges und gottgefälliges Leben gelobten. Im einzelnen werden
die Pflichten gegenüber dem Nachbarn aufgeführt: Man wolle die Gebote von
Gerechtigkeit, Anstand und Aufrichtigkeit beachten; die anderen nicht übervorteilen;

die Interessen des Nächsten hochhalten; unrecht erworbenes Eigentum
zurückerstatten; keine Revanchegedanken hegen; den privaten Vorteil nicht suchen.

Mit der Bitte um Gottes Beistand zur Erfüllung dieser Vorhaben schliesst der
Text.

Neben solchen Verpflichtungen für die Zukunft mussten die Erwählten, die
«visible saints», gewissen Anforderungen genügen. Als wichtigste Voraussetzung
galt die Bekehrung, die bewusst erlebt worden sein musste. Erst dann konnte der
Erwählte zum Abendmahl zugelassen werden und erhielt die vollen kirchlichen
Rechte. Gemäss der biblischen Verheissung von Genesis 17 rechnete man damit,
dass auch die Kinder der «Heiligen» erwählt seien. Aus diesem Grunde wurde
die Kindertaufe nicht als Problem empfunden.

Die Erfahrungen in Neu-England widersprachen jedoch dem Gedanken von
der erwählten Nachkommenschaft. In der Mitte des 17. Jahrhunderts verringerten
sich die Mitgliedszahlen, und immer weniger Kinder traten in die Fussstapfen der
ersten Generation. Die Frage tauchte auf, ob nun der Nachwuchs dieser Kinder

is Ebd. S. 557, Brief an Thomas Prince, 12. Dezember 1743.
18 Siehe u. a. Perry Miller, Errand into the Wilderness (1956, Reprint 1964), S. 48-98,

«The Marrow of Puritan Divinity»; ders., The New England Mind. The Seventeenth Century
(1939, Reprint 1961), S. 365-462.

il Edwards an Thomas Prince, 12. Dezember 1743: Edwards, Awakening (A. 2), S. 550-554.



100 U. Gabler, Die Anfänge der Erweckungsbewegung in Neu-England

getauft werden sollte. Man versuchte, dem Dilemma im Jahre 1662 durch die
Lösung des sogenannten Half-Way Covenant zu entgehen.18 Die Kindertaufe
wurde gestattet, aber nur als Zeichen für den verheissenen, jedoch noch zu
verwirklichenden Eintritt in den Gnadenbund verstanden. Das Sakrament gab
konsequenterweise den Kindern nicht die volle Kirchenmitgliedschaft und auch nicht
das Recht, sich «Heilige» zu nennen. Aber man hielt sie für präsumtive Heilige
und erhoffte sich von ihnen die spätere Bezeugung des lebendigen Glaubens. Im
Laufe der Zeit vergrösserte sich jedoch diese Gruppe der «Halbheiligen» derartig,
dass um das Jahr 1700 die Majorität der Kirchenglieder aus solchen noch nicht
Erweckten bestand. Demnach war die Kirche dreifach aufgebaut: Der kleinen
Gruppe der Heiligen stand die grosse Zahl der Halbheiligen gegenüber, deren
einziges Verdienst es war, von einem Heiligen abzustammen. Darüber hinaus gab
es noch die unbekehrten Kinder Unbekehrter. Sie mussten allerdings für die
Kirche bezahlen und hatten die Gottesdienste zu besuchen. In der Regel bemühten
sich die Pfarrer darum, auch die Halbheiligen oder die Nichtmitglieder zum Eintritt

in den Bund zu bewegen.19 Man drang auf die Bezeugung des lebendigen
Glaubens, was zur Vollmitgliedschaft genügte. Die Ansprüche wurden allerdings
immer niedriger geschraubt, weil sich anscheinend niemand dazu drängte, zur
Gruppe der Heiligen zu gehören. Von der Forderung eines kleinen Zeichens der
Erwählung ging man allerdings nicht ab, der Betreffende musste wenigstens Sünde
und Schuld bekennen. Aus der Aufforderung zu einem solchen Bekenntnis
entwickelte sich ein eigener Predigtstil. Hier liegt eine Wurzel für das kollektive
emotionale Bekenntnis von Sünde und Schuld sowie die Bezeugung der rettenden
Gnade Jesu in gottesdienstlichen Veranstaltungen und damit der Ursprung für
Massenerweckungen, sogenannte revivals.

Auch die kleine Siedlung Northampton nahm unter der geistlichen Leitung
Solomon Stoddards den Half-Way Covenant an. Allerdings änderte Stoddard sehr
bald unter Ausnutzung der Gemeindeautonomie dessen Praxis, indem er nämlich
jedes Kind taufte und jeden Erwachsenen zum Abendmahl zuliess. Nach Stoddards

Auffassung hängt die Zulassung zum Abendmahl nicht von der Bekehrungserfahrung

ab. Das Sakrament sollte vielmehr als Mittel zur Bekehrung dienen (converting
ordinance).20 Damit war grundsätzlich der Puritanismus in Frage gestellt, weil

18 Siehe u. a. Edmund S. Morgan, Visible Saints. The History of a Puritan Idea (1963,
Reprint 1965), S. 113-138; Robert G. Pope, The Half-Way Covenant. Church Membership in
Puritan New England (1969).

19 In einer Botschaft von «Gouvernor and Council» von Massachusetts aus dem Jahre
1669 wurden die Ältesten und Pfarrer ausdrücklich dazu aufgefordert, sich um alle im Kirchspiel

Wohnenden zu kümmern. Diese Arbeit diene der Rettung der Seelen. Morgan (A. 18),
S. 140 f.

20 Zu Stoddard siehe Perry Miller, Solomon Stoddard, 1643-1729: Harv. Theol. Rev. 34

(1941), S. 277-320; Morgan (A. 18), S. 146-151; Pope (A. 18), S. 251-258. - E. Brooks Holifield,
The Intellectual Sources of Stoddardeanism: The New England Quarterly 45 (1972), S. 373-
392, weist darauf hin, dass Stoddard kein Neuerer war, indem die von ihm vertretenen
Auffassungen auf Thomas Erastus (1524-1583) zurückgehen und seit dem 16. Jahrhundert
sowohl auf dem Kontinent wie in England diskutiert wurden. Paul R. Lucas, «An Appeal



U. Gäbler, Die Anfänge der Erweckungsbewegung in Neu-England 101

Christengemeinde und Bürgergemeinde, wenn man diese so nennen darf, nicht
mehr institutionell unterschieden wurden. Wenige Jahrzehnte puritanischer
Geschichte hatten die Idee der Annäherung an eine Kirche sine macula et ruga als
Fiktion erwiesen. Solomon Stoddard, der Realist an der Grenze der Zivilisation,
schien das puritanische System von Grund auf zu wandeln. Das Eigentümliche
an Stoddards Position ist nun, dass er die Ansprüche an die Kirchenglieder nicht
hinunterschraubte. Er drängte nach wie vor auf «Bezeugungen» des Glaubens,
nur sollte dieser, weil nur Gott erkennbar, nicht zur Grundlage der Trennung
innerhalb der christlichen Gemeinde gemacht werden. Letztlich gründete
Stoddards Konzept in dem Auseinanderhalten von sichtbarer und unsichtbarer Kirche.
Mit dem Drängen auf die Bezeugung des Glaubens hatte Stoddard nach seines
Enkels Zeugnis fünfmal bemerkenswerten Erfolg. In sogenannten harvests, nämlich

kollektiven Bekenntnishandlungen, erlebte Stoddard die Vermehrung des

religiösen Eifers in seiner Gemeinde.21

Hält man sich die Sonderstellung Northamptons in der puritanischen Landschaft

von Massachusetts vor Augen, so scheinen weniger die Geschehnisse der
Jahre 1734/35 als das Erstaunen von Edwards über diese Ereignisse zu
überraschen, denn Edwards gesteht selbst wesentliche Ähnlichkeiten mit den Stoddard-
schen Erweckungen in Struktur und zugrundeliegenden Motiven zu und hält nur
in der Intensität Unterschiede fest.22 Trotz dieser Beurteilung von Edwards in
der Faithful Narrative muss eine entscheidende Differenz, die der Autor
anscheinend unterspielt, hervorgehoben werden.

In der Theorie hatte man immer daran festgehalten, dass sich Gott freiwillig
im Bundesschluss zu etwas verpflichte und die Erfüllung der Erfordernisse des

Bundes auf der Seite des Menschen nur durch den Beistand göttlicher Gnade
möglich sei. In der vulgären Auffassung hatte indes das Verständnis des Bundes
als eines Vertrages zwischen zwei gleichberechtigten Partnern an Raum gewonnen.
Sofern der Mensch nur seine irdischen Pflichten erfülle, sei Gott aufgrund des

Bundes verpflichtet, ewiges Heil zu gewähren.23 Eine Spielart dieser Auffassung
war die pelagianische Meinung, dass «es etwas Gutes im Menschen gäbe, an das

die göttliche Gnade anknüpfen könne».24 Solche Ideen gingen in Neu-England
unter der Bezeichnung «Arminianismus» umher, obwohl sie mit dem historischen
Jacobus Arminius (1560-1609) kaum etwas gemein hatten.

Nach Jonathan Edwards' eigener Meinung wurde die Erweckung im Herbst
1734 durch Predigten über die Rechtfertigung25 ausgelöst. Diese Reden waren be-
wusst in Auseinandersetzung mit arminianischen Lehren konzipiert und als Kor-

to the Learned». The Mind of Solomon Stoddard: The William and Mary Quarterly,
3rd Ser., 30, 2 (1973), S. 256-292, sieht in Stoddards Ekklesiologie eine Betonung der Lehre
anstatt der Kirchenzucht.

21 Edwards, Awakening (A. 2), S. 114, 146.
22 Ebd. S. 268.
23 Miller (A. 16), S. 62, 72.
si So Joseph Park, zitiert von C. C. Goen, Edwards, Awakening (A. 2), S. 6.
25 Ebd. S. 116, 148.



102 U. Gabler, Die Anfänge der Erweckungsbewegung in Neu-England

rektur herrschender dogmatischer Anschauungen gedacht. Auf einen «harvest»
zielte Edwards ganz und gar nicht. Zur grossen Überraschung des Pfarrers riefen
jedoch die Lehrvorträge bei vielen seiner Zuhörer geistliche Kämpfe und
Bekehrungen hervor. Diese Verblüffung dürfte am ehesten ihren Kern darin gehabt
haben, dass Edwards nicht mit einer so grossen Verbreitung arminianischer Ideen
gerechnet hatte. Erst die Reaktion der Gemeinde, die Edwards allerdings be-
grüsste und förderte, machte ihm klar, wie sehr sein Rückgriff auf die klassische
Rechtfertigungslehre einem Bedürfnis seiner Gemeinde in ihren Zweifeln an der
eigenen Heilsgewissheit entsprochen hatte.

Jonathan Edwards antwortete mit seiner Theorie und Praxis der Erweckung
auf die Suche der Menschen nach der ihnen gemässen Daseinsform. Wahrscheinlich

teilte Edwards im Grunde nichts anderes als seine eigenen Erfahrungen in
einer Krisenzeit mit, wobei es ihm allerdings gelang, diese in eine theologisch
stringente Form zu giessen. Er hatte es nicht nötig, durch Effekthascherei und
Gefühlsappelle die Emotionen seiner Zuhörer anzusprechen. Der Predigtstil
späterer Erweckungsprediger war ihm fremd.26

3.

Die Bedeutung von Edwards für die Revivaltradition liegt also einmal in det
Auslösung der Erweckungen der Jahre 1734/35 und zum anderen in der
Beschreibung dieser Ereignisse. Niemals zuvor waren mit solcher Akribie Glaubenskämpfe

und Bekehrungen dargestellt worden. Mindestens zwei Dutzend
Konversionen hat Edwards geschildert, in die Faithful Narrative selbst sind zwei
«Fallstudien»27 eingefügt.

Die mündliche und literarische Wirksamkeit des Erweckungstheologen bereitete

den Weg zur Grossen Erweckung {the Great Awakening) in den vierziger
Jahren des 18. Jahrhunderts. Wir wollen hier nicht auf die Einzelheiten dieser
historischen Entwicklung28 eingehen, sondern nur in wenigen Sätzen ein paar
Unterschiede zwischen der Bewegung in den vierziger Jahren und derjenigen von
1734/35 hervorheben.

Als wichtigste Differenz ist wohl die räumliche Ausdehnung anzusehen. Im
Jahre 1740 wurden alle nordamerikanischen Kolonien von einer einheitlichen

2« Siehe Miller (A. 16), S. 167-183, «The Rhetoric of Sensation».
27 Edwards, Awakening (A. 2), S. 191-205. Edwards berichtet von einer jungen Frau mit

Namen Abigail Hutchinson und einem vierjährigen Kind, Phebe Bartlet. Prof. Dr. Kurt
Spillmann, Zürich, wies mich freundlicherweise auf Cushing Strout, The New Heavens and New
Earth. Political Religion in America (1974) hin, wo der bemerkenswerte Anteil Jugendlicher
an der Erweckungsbewegung hervorgehoben wird, bes. S. 39-45, 345 f.

28 Einen Uberblick über die «Grosse Erweckung» in Neu-England geben Edwin Scott
Gaustad, The Great Awakening in New England (1957) sowie C. C. Goen, Revivalism and
Separatism in New England, 1740-1800. Strict Congregationalists and Separate Baptists in
the Great Awakening (19692). Zu Edwards Stellung siehe Miller (A. 16), S. 153-166: «Jonathan
Edwards and the Great Awakening», sowie Edwards, Awakening (A. 2), passim.



U. Gabler, Die Anfänge der Erweckungsbewegung in Neu-England 103

Strömung erfasst. Die Verbindung unter den Kolonien stellten Wanderprediger
(«itinerants») her. Einer von ihnen war der aus England eingereiste George White-
field (1714-1771), der im Herbst 1740 Gebiete in den heutigen Staaten Rhode
Island, Massachusetts, Connecticut und New York besuchte. In 45 Tagen predigte
er in 40 Städten fast hundertmal. Der Führer des Revival in New Jersey, Gilbert
Tennent (1703-1764), traf Whitefield und zog seinerseits nordwärts und gab der
Erweckung in den Middle Colonies und in New England ein gleichförmiges
Gepräge. Beachtenswerterweise erfasste die Bewegung alle konfessionellen
protestantischen Gruppen, wodurch erstmals in der Kirchengeschichte Nordamerikas
so etwas wie ein religiöses Einheitsgefühl erzeugt wurde.

Der sorgfältige Beobachter Jonathan Edwards bemerkte in seiner eigenen
Gemeinde, dass jetzt, verglichen mit den Erscheinungen von 1734/35, die
einzelnen Erweckten noch stärker aufgewühlt waren und sich die Begleiterscheinungen

des Glaubenskampfes deutlicher Ausdruck verschafften.29 Nicht selten
kam es zu Aufschreien, Ohnmachtsanfällen, Krämpfen und ähnlichem. Aufgrund
dieser Begleiterscheinungen erhob sich scharfe Kritik an dem Revival. Jonathan
Edwards ergriff die Gelegenheit und verteidigte die Erweckungen in vorsichtig
urteilender Weise, indem er zwischen echter Frömmigkeit, die in Christus ihre
Mitte habe, und Entartungserscheinungen zu unterscheiden versuchte. Zugleich
mit der Uberzeugung, dass zweifelsfrei Gott am Werke sei, verhehlte Edwards
jedoch nicht, dass der Bekehrungsvorgang die umsichtige Begleitung des erfahrenen

Seelsorgers verlange. Dessen hindernder Eingriff in den Durchbruchskampf
des sich Bekehrenden könne indes nur als Kampf gegen Gott, ja als unverzeihbare
Sünde wider den Heiligen Geist interpretiert werden.30 Durch diese Stellungnahmen

wurde Edwards zum ersten - und vielleicht bis heute grössten -
Theoretiker des Revivalism.

Wir wollen abschliessend versuchen, diese ersten Ausbrüche der Erweckungsbewegung

in ihrer Bedeutung für die amerikanische Kirchengeschichte zu
würdigen:

1. Die den Erweckungen zugrundeliegenden theologischen Einsichten zeigen
einerseits restaurative Züge, doch andererseits kündigen sich hier unter
Ausnutzung des Locke'schen Erfahrungsbegriffes31 theologisches Denken und Formen
des religiösen Lebens an, die den späteren Methodismus mitgeprägt haben.
Gesamthaft gesehen wird man dieses Revival oder Revivalism überhaupt als den
Versuch erklären können, zur Religion der Väter zurückführen zu wollen, ohne
in Spannung zur gegenwärtigen geistigen, wirtschaftlichen und politischen Situation

zu geraten.
2. Obwohl sich Edwards nach 1740 und besonders nach dem erzwungenen

Abgang aus Northampton im Jahre 1750 dagegen wehrte, dienten seine Beschrei-

29 Edwards, Awakening (A. 2), S. 555.
30 Siehe besonders Edwards' Schrift «The Distinguishing Marks of a Work of the Spirit

of God»: Edwards, Awakening (A. 2), S. 213-288.
si C. C. Goen in der Einleitung zu Edwards, Awakening, S. 27.



104 U. Gäbler, Die Anfänge der Erweckungsbewegung in Neu-England

bungen von Bekehrungen als wegweisende Schemata. Allerdings übernahmen die
Nachfolger nicht die grosszügige Freiheit von Edwards gegenüber der Vielfalt
von Erfahrungen und Geistwirkungen. Die Anhänger des Revivalism erstarrten
bald wieder in Formalismus. Auf jeden Fall wunderte sich nach Edwards niemand
mehr über Bekehrungen.

3. Das erwähnte Einheitsgefühl unter den Angehörigen der verschiedenen
konfessionellen Gruppen hatte einen besonderen Aspekt darin, dass die Mitglieder
der Church of England, also der anglikanischen Mutterkirche, praktisch nicht er-
fasst wurden. Es dürfte das erste Mal in der Geschichte der nordamerikanischen
Kolonien gewesen sein, dass man sich unter Ausschluss des europäischen Mutterlandes

zusammengehörig fühlte. Die politischen Implikationen eines solchen
Fühlens sind nicht zu übersehen, denn es unterstützte den Gedanken der
Unabhängigkeit Nordamerikas.

4. Neben der politischen Unabhängigkeit verstärkte die Erweckungsbewegung
das religiöse Selbstbewusstsein der Kolonisten. Edwards war der Uberzeugung,
Gott habe sich in besonderer Weise in der Neuen Welt offenbart und das Tausendjährige

Reich würde wahrscheinlich in Amerika anbrechen.32 Seit dem 17.
Jahrhundert vertrat man die Auffassung von der religiösen Sendung Nordamerikas,
wie sie auch in Edwards' Schrift «Geschichte der Erlösung» greifbar ist.
Nordamerika wird in einer grossen heilsgeschichtlichen Schau ein Platz in der
Geschichte zugewiesen. Vom Osten her sei das Heil in die Welt gekommen, nahm
westwärts schreitend seinen Weg durch Europa und vollende sich nun in Amerika,
dem Paradies in der Wildnis, am Rande der Zivilisation. Amerika sei nun dazu

aufgerufen, der Welt, die das Reich Gottes noch nicht so rein verwirklicht habe,
ein Beispiel zu geben.33 Man mag sich fragen, ob unmittelbare und verschlungene
Konsequenzen dieses Denkens in mehr oder weniger säkularisierter Form der
Macht und Ohnmacht amerikanischer Politik heute zugrunde liegen.

Ulrich Gäbler, Zürich

32 Ebd. S. 353-358.
sa Zu dieser Vorstellung von der religiösen Sendung Nordamerikas siehe C. C. Goen,

ebd. S. 71 f. mit weiteren Literaturhinweisen.


	Die Anfänge der Erweckungsbewegung in Neu-England und Jonathan Edwards, 1734/1735

