Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 34 (1978)

Heft: 2

Artikel: Die Anfange der Erweckungsbewegung in Neu-England und Jonathan
Edwards, 1734/1735

Autor: Gabler, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-879025

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-879025
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Anfinge der Erweckungsbewegung in Neu-England
und Jonathan Edwards, 1734/1735

Habilitationsvorlesung an der Theologischen Fakultiit in Ziiricht

Ende Mai 1735 schrieb der knapp dreissigjéhrige Pfarrer Jonathan Edwards
aus Northampton im heutigen amerikanischen Bundesstaat Massachusetts einen
weitausgreifenden Brief an den befreundeten Kollegen Benjamin Colman im un-
gefahr 150 Kilometer entfernten Boston. Der Bostoner Pfarrer hatte seinen jungen
Amtsbruder um Aufklarung iiber die merkwiirdigen Zustande in dessen Gemeinde
Northampton im Tal des Connecticut gebeten. Mit diesem Bericht vom 30. Mai
1735 gab sich indes Colman nicht zufrieden und bat nach einiger Zeit um eine
neue und noch ausfiihrlichere Darstellung. Jonathan Edwards kam diesem Wunsch
nach und antwortete im November 1736 mit einer umfangreichen Schilderung,
die Colman in Boston drucken liess, nachdem er sie eigenhdndig gekiirzt hatte.
Etwas spiter erschien eine nahezu den urspriinglichen Text wiedergebende Aus-
gabe in London. Sie trigt den Titel: «A Faithful Narrative of the Surprizing Work
of God in the Conversion of Many Hundred Souls in Northampton and the Neigh-
bouring Towns and Villages of New Hampshire in New England» (London 1737).2

Der besondere Reiz von Edwards’ Biichlein liegt in dessen doppelter Bedeu-
tung. Obwohl kein anderer als der Verfasser selbst die Bekehrungen der Jahre
1734 und 1735 ausgelost hatte, beschreibt die Faithful Narrative in beherrscht-
niichterner Sprache die Vorginge in Northampton und stellt dadurch eine einzig-
artige historische Quelle zur Erhellung dieser Erweckungen dar. Andererseits hatte

1 Die Anmerkungen unten beschrinken sich auf den Nachweis der Belege. Uber die
jiingsten Tendenzen in der Puritanismusforschung berichten Ursula Brumm, Puritanismus
und Literatur in Amerika, = Ertrige der Forschung, 20 (1973); E.Oberholzer, Puritanism
Revisited: Perspectives on Early American History. Essays in Honor of Richard B. Morris,
ed. by A.T.Vaughan and G. A. Billias (1973), S. 193-221; R. S. Dunn, The Social History of
Early New England: American Quarterly 24 (1972), S. 661-679. — Zur Literatur iiber Edwards
siche besonders die in A.2 genannte Edition sowie die Bibliographie in der Anthologie
Jonathan Edwards. Representative Selections, with Introduction, Bibliography, and Notes
by C. H. Faust and Th. Johnson (rev. ed. 1962), S. CXIX-CXLII.

2 Eine kritische Edition des Biichleins in den verschiedenen Entwicklungsstadien zusam-
men mit einer klirenden Einleitung besorgte in vorziiglicher Weise C.C. Goen, Jonathan
Edwards, The Great Awakening, = The Works of Jonathan Edwards, 4 (1972). Die erste deut-
sche Ausgabe erschien 1738 in Magdeburg: Glaubwiirdige Nachricht/von dem herrlichen/Wercke
Gottes,/Welches sich/In Bekehrung vieler hundert/Seelen zu Northampton und an/andern
Orten in Neu-Engeland/geaeussert hat,/Wie solche/von einem daselbstigen Lehrer, vermittelst/
eines an Herrn D. Collmann in Boston erlassenen/Briefes, mitgetheilet, und von Herrn D.
Watts/und D. Guysen voriges Jahr zu London in/Englischer Sprache herausgegeben/worden,/
Nunmehro mit einer kurtzen Einlei-/tung in die Geschichte der Christlichen Ge-/meinden in
obgedachten Americanischen/Landen, und einigen Anmer-/ckungen versehen,/von/Johann Adam
Steinmetz. Siehe Th. H. Johnson, The Printed Writings of Jonathan Edwards 1703-1758. A
Bibliography (1940), Nr. 10.



96 U.Gdbler, Die Anfinge der Erweckungsbewegung in Neu-England

die Lektiire und Verarbeitung der Faithful Narrative bis in unser Jahrhundert
hinein ungezidhlte Bekehrungen zur Folge. Der Erweckung aufgeschlossene Kreise
konnen noch heute die darin beschriebenen Stufen des Bekehrungsprozesses als
beispielhaft empfehlen. Ein Gradmesser fiir die Beliebtheit mag auch darin ge-
sehen werden, dass das Biichlein bis in unser Jahrhundert hinein zu erbaulichen
Zwecken neu aufgelegt wurde.

1.

Edwards beginnt seinen Bericht3 mit Bemerkungen iiber den Grossvater, der
als sein Vorginger in Northampton fast sechzig Jahre in der Gemeinde als Pfarrer
wirkte. Wegen des vorgeriickten Alters konnte er sich nicht mehr in ausreichen-
dem Masse um die Jugend kiimmern, so dass die heranwachsenden Menschen
der Gemeinde zu Miissiggang und Vergniigungssucht neigten.

Seit dem Amtsantritt im Jahre 1729 richtete Edwards sein besonderes Augen-
merk auf die Probleme der Jugendlichen, doch schien sich eine Besserung erst im
April 1734 anzubahnen. Ein Umschwung trat im Herbst desselben Jahres ein,
als die Halbwiichsigen eigene religiose Veranstaltungen wiinschten. Gleichzeitig
trat im gesamten Gemeindeleben Northamptons ein entscheidender Wandel ein.
Eine Predigt iiber die Rechtfertigung aus Glauben allein bewirkte iiberraschender-
weise, dass sich alle Leute der Gemeinde vermehrt um religiose Fragen kiimmer-
ten. In kurzer Zeit wurde nahezu jeder von religiosem Eifer erfasst. Alte und
Junge, Arme und Reiche beschiftigten sich in ihrer gesamten Freizeit mit Themen
des Glaubens. Nur die unbedingt notwendige Zeit widmete man dem Broterwerb,
sonst standen die Dinge des Reiches Gottes im Mittelpunkt von Gespriachen und
Diskussionen. Viele bekehrten sich zu einem lebendigen Glauben. In plastischen
Wendungen beschreibt Edwards die religiose Erregtheit in dem kleinen Stédtchen:
«Im Frithjahr und Sommer 1735 schien die Stadt (Northampton) voll von der
Gegenwart Gottes zu sein, voll von Liebe und Freude wie nie zuvor, aber auch
voll von (geistlicher) Not.»* An anderer Stelle sagt Edwards, dass Gott einen
«Schauer gottlicher Segnungen in dieser Gegend herniederregnen liess»3. Die Aus-
sergewOhnlichkeit der Ereignisse sieht der Verfasser in der grossen und schnellen
Ausdehnung der Bewegung; von deren Intensitit zeuge beispielsweise die Tat-
sache, dass Neger erfasst worden waren.¢

Trotz aller individuellen Unterschiede sei doch bei allen Bekehrungen derselbe
Ablauf zu beobachten: Zuerst kime die Einsicht des Betroffenen in seinen un-
wiirdigen Zustand und hernach die Abwendung vom bisherigen siindigen Wandel
bzw. die Zuhilfenahme der «Mittel der Erlosung», wie sich Edwards ausdriickt:

38 Edwards, Awakening (A. 2), S. 114 ff.; 145 ff.

4 Ebd. S.118: «In the spring and summer following, anno 1735, the town seemed to be
full of the presence of God, full of love and joy so as never before, and yet full of distress.»

5 Ebd. S.152: «shower of divine blessing that God rained down here». — S. 155 begegnet
der Ausdruck «shower of divine blessing» noch einmal.

6 Ebd. S.122: «Several Negroes also appeared to have been born again», s. noch S.159.



U.Gibler, Die Anfinge der Erweckungsbewegung in Neu-England 97

Bibellesen, Gebet, Meditation, Gottesdienste, private religiose Treffen.” Mit der
Erkenntnis der eigenen Siinde gehe die Einsicht in das gerechte Verdammungs-
urteil Gottes einher. Erst jetzt begriffe der Mensch, wie die rettende Gnade Christi
den gottlosen Siinder annehme.

Diese Bekehrungen zu einem gottgefilligen Lebenswandel dnderten das Gesicht
des Ortes. Nach Edwards’ Aussage wurden Konsequenzen im sozialen, politischen
und wirtschaftlichen Bereich spiirbar: Gegensitze innerhalb der Gemeinde nahmen
ab, die eheliche Treue gewann an Ansehen, Kinder horten wieder mehr auf ihre
Eltern, statt zur Unterhaltung ins Gasthaus ging man nun zur geistlichen Erbau-
ung ins Pfarrhaus.® Mit uniibersehbaren Gefiihlen des Stolzes zieht der Autor
eine Bilanz: «Gott hat uns zu einem neuen Volk gemacht ... Gott hat es gefallen
am Werk zu sein, und wir sind offensichtlich von ihm gesegnet; in dieser Gegend
wohnt Gott und offenbart seine Herrlichkeit.»?

Edwards muss nun allerdings auch den Niedergang des Glaubenseifers ein-
gestehen. Monatelang sei die Religion das Hauptgespriachsthema in Northampton
geblieben, doch habe sich der Geist Gottes anscheinend langsam zuriickgezogen.
Ein Selbstmord in religiosen Wahnvorstellungen gab allen ein furchtbares Zeichen
hiefiir. Die Leute wandten sich wiederum anderen — weltlichen — Dingen zu. Die
Verhandlungen des Gouverneurs mit den Indianern etwa zogen nun die Aufmerk-
samkeit auf sich.1?

Wir wollen im folgenden versuchen, die Voraussetzungen, Wurzeln und Motive
der Erweckung zu erhellen sowie hernach Edwards’ Anteil daran kurz wiirdigen.
Schliesslich wird noch in einem Ausblick auf die Bekehrungen der vierziger Jahre
des 18. Jahrhunderts sowie auf die Bedeutung der Erweckungsbewegung fiir die
amerikanische Kirchen- und Geistesgeschichte hinzuweisen sein.

2

Die Voraussetzungen fiir die scheinbar iiberraschenden Erweckungen in North-
ampton liegen einerseits in der etwa hundertjihrigen puritanischen Geschichte
Neu-Englands und des Puritanismus, andererseits in den konkreten Verhiltnissen
in Northampton begriindet.

7 Ebd. S.122f.: «Persons are first awakened with a sense of their miserable condition by
nature, and the danger they are in of perishing eternally ... These awakenings when they first
seized on persons have had two effects. First, they have been brought immediately to quit
their (S. 123) sinful practices, and the looser sort to dread their former vices and extravagances.
The other effect was, that it put them upon earnest application of themselves to the means
of salvation: reading, prayer, mediation, the ordinances of God’s house, and private con-
ference»; s. noch S. 159 f.

8 Ebd. S. 161.

9 Ebd. S.127: «God has evidently made us a new people... it has pleased God to work,
and we are evidently a people blessed of him; and in this corner of the world God dwells
and manifests his glory»; s. noch S. 210.

10 Ebd. S. 109 £.; 205 ff.



98 U.Gdbler, Die Anfinge der Erweckungsbewegung in Neu-England

Dem aufmerksamen Zeitgenossen der dreissiger Jahre des 18. Jahrhunderts
konnte es nicht verborgen geblieben sein, dass die urspriingliche Rigorositit puri-
tanischen Lebens und Denkens zunehmend erschlaffte. Das Ideal der Gemeinde
der Heiligen war in eine Krise geraten. Diese Krise zeigte sich in mehrfacher
Weise.

Zu den konstitutiven Ziigen der Kolonisierung des nordamerikanischen Konti-
nents gehort der wirtschaftliche und politische Gegensatz!! zwischen den alten
Hafenstiddten und den relativ jlingeren Inlandsiedlungen. Dieser Gegensatz ver-
schirfte sich im Laufe des spéaten 17. und frithen 18. Jahrhunderts durch die zu-
nehmende wirtschaftliche Interdependenz. Massachusetts machte darin keine Aus-
nahme. Die Leute am Connecticut, unmittelbar an der «frontier», der Grenz-
scheide zwischen Wildnis und Zivilisation, litten an Minderwertigkeitsgefiihlen
gegeniiber den urbanisierten Biirgern an der Kiiste, etwa in Boston. Die Ménner
an der Grenze fiihlten sich zwar der Erhaltung des Hergekommenen in beson-
derem Masse verpflichtet, aber verarbeiteten zugleich, unter Hinweis auf ihre
relativ autonome Stellung, die Tradition in eigenstidndiger Weise. Nach Edwards’
Urteil hatte die Entfernung von den Hafenstidten wohl eine geringere geistige
Beweglichkeit der Inlandbewohner zur Folge, war aber andererseits fiir die bes-
seren Sitten und die grossere Gottesfurcht im Inneren Amerikas verantwortlich.!2
Die politischen Unterschiede lassen sich bis zu einem gewissen Grade mit den
Begriffen progressiv—konservativ fassen. Es ist keine Uberraschung, dass diesem
politischen Gegensatz ein kirchlicher korrespondierte. Die Ménner an der Grenze
galten als traditionsbewusster und kirchlichen Neuerungen weniger aufgeschlossen.
Allerdings setzte sich Northampton in kirchlicher Hinsicht wegen des langen und
profilierten Wirkens von Edwards’ Grossvater Solomon Stoddard noch einmal in
Gegensatz zu seiner Umgebung, denn dem geistig hochstehenden Pfarrer war es
gelungen, in der Gemeinde besondere theologische Anschauungen durchzusetzen.
Man war in Northampton auf die religiose Eigenart stolz und riihmte sich be-
sonderer geistlicher Gaben. Nach dem Wegzug von Northampton wird Jonathan
Edwards diese Eigenschaften allerdings als geistliche Uberheblichkeit anprangern.?

Ausserdem gab es in Northampton soziale Spannungen** zwischen den reichen
Grundbesitzern und der Majoritdt der Bevolkerung. Wenige einflussreiche Fa-
milien versuchten in der biirgerlichen und kirchlichen Gemeinschait die Herr-
schaft an sich zu reissen. Diese auch in anderen kolonialen Siedlungen zu be-
obachtende Entzweiung konnte durch die puritanische Gemeinde der Heiligen
nicht mehr ausgeglichen werden. Konsequenterweise rithmt Edwards als eine der

11 Siehe z. B. Darett B. Rutman, American Puritanism. Faith and Practice (1970), S.85f.;
Stephen Foster, Their Solitary Way. The Puritan Social Ethic in the First Century of Settle-
ment in New England (1971), S. 117-119.

12 Edwards, Awakening (A.2), S.144: «Our being so far within the land, at a distance
from seaports, and in a corner of the country, has doubtless been one reason why we have
not been so much corrupted with vice, as most other parts.»

13 In einem Brief an Thomas Gillespie, 1. Juli 1751: Edwards, Awakening (A. 2), S. 562 f.

14 Ebd. S. 563 f.



U. Gabler, Die Anfinge der Erweckungsbewegung in Neu-England 99

erfreulichen Folgen der Erweckung die Uberwindung des Parteigeistes (party
spirit).15

Schliesslich waren auch die theologischen Grundlagen des Puritanismus er-
schiittert.

Die Vorstellung vom Bunde Gottes mit den Menschen konnte in ihrer ur-
spriinglichen Form nicht mehr aufrechterhalten werden. Die theologischen Grund-
lagen der Bundestheologie!® entsprachen der klassischen reformierten Dogmatik,
doch ging die Bedeutung des Bundes iiber die Rolle, die er im europiischen
Denken spielte, hinaus, weil sich der Bund im gesellschaftlichen Leben Neu-
Englands konkret verwirklichen sollte. Analog zum Bunde Gottes mit Israel ver-
stand man die gesamte kirchliche und politische Gemeinschaft als im Bunde mit
Gott. Entsprechend dem Vertragsverhiltnis zwischen Gott und den Menschen
schréinkte sich die puritanische Gesellschaft auch nach innen in ihrem Handlungs-
spielraum durch Gesetze und Gebote ein. Als drgste Haresie galten unbegrenzte
Freiziigigkeit oder Vorrechte des Einzelnen. Der Bundesvertrag wurde in den
puritanischen Gemeinden Neu-Englands konkret gehandhabt. Wer in den «Bund»
eintreten wollte, musste sich bestimmten Verpflichtungen unterwerfen. Obwohl
erst aus spaterer Zeit datierend, ist die «Bundeserneuerung» von 1742 in Edwards’
Gemeinde reprasentativ fiir einen Bundesschluss:'” An einem mit Fasten und
Beten begangenen Tag unterschrieben alle erwachsenen Mitglieder der Gemeinde
ein Dokument, in dem sie zuerst ihren siindigen Wandel widerriefen und an-
schliessend ein ansténdiges und gottgefilliges Leben gelobten. Im einzelnen werden
die Pflichten gegeniiber dem Nachbarn aufgefithrt: Man wolle die Gebote von
Gerechtigkeit, Anstand und Aufrichtigkeit beachten; die anderen nicht iibervor-
teilen; die Interessen des Nichsten hochhalten; unrecht erworbenes Eigentum zu-
riickerstatten; keine Revanchegedanken hegen; den privaten Vorteil nicht suchen.
Mit der Bitte um Gottes Beistand zur Erfiillung dieser Vorhaben schliesst der
Text.

Neben solchen Verpflichtungen fiir die Zukunft mussten die Erwihlten, die
«visible saints», gewissen Anforderungen geniigen. Als wichtigste Voraussetzung
galt die Bekehrung, die bewusst erlebt worden sein musste. Erst dann konnte der
Erwihlte zum Abendmahl zugelassen werden und erhielt die vollen kirchlichen
Rechte. Gemiss der biblischen Verheissung von Genesis 17 rechnete man damit,
dass auch die Kinder der «Heiligen» erwidhlt seien. Aus diesem Grunde wurde
die Kindertaufe nicht als Problem empfunden.

Die Erfahrungen in Neu-England widersprachen jedoch dem Gedanken von
der erwéhlten Nachkommenschaft. In der Mitte des 17. Jahrhunderts verringerten
sich die Mitgliedszahlen, und immer weniger Kinder traten in die Fussstapfen der
ersten Generation. Die Frage tauchte auf, ob nun der Nachwuchs dieser Kinder

15 Ebd. S. 557, Brief an Thomas Prince, 12. Dezember 1743.

16 Siehe u.a. Perry Miller, Errand into the Wilderness (1956, Reprint 1964), S.48-98,
«The Marrow of Puritan Divinity»; ders., The New England Mind. The Seventeenth Century
(1939, Reprint 1961), S. 365-462.

17 Edwards an Thomas Prince, 12. Dezember 1743: Edwards, Awakening (A. 2), S. 550-554.



100 U.Gibler, Die Anfinge der Erweckungsbewegung in Neu-England

getauft werden sollte. Man versuchte, dem Dilemma im Jahre 1662 durch die
Losung des sogenannten Half-Way Covenant zu entgehen.!’® Die Kindertaufe
wurde gestattet, aber nur als Zeichen fiir den verheissenen, jedoch noch zu ver-
wirklichenden Eintritt in den Gnadenbund verstanden. Das Sakrament gab kon-
sequenterweise den Kindern nicht die volle Kirchenmitgliedschaft und auch nicht
das Recht, sich «Heilige» zu nennen. Aber man hielt sie fiir prasumtive Heilige
und erhoffte sich von ihnen die spitere Bezeugung des lebendigen Glaubens. Im
Laufe der Zeit vergrosserte sich jedoch diese Gruppe der «Halbheiligen» derartig,
dass um das Jahr 1700 die Majoritdt der Kirchenglieder aus solchen noch nicht
Erweckten bestand. Demnach war die Kirche dreifach aufgebaut: Der kleinen
Gruppe der Heiligen stand die grosse Zahl der Halbheiligen gegeniiber, deren
einziges Verdienst es war, von einem Heiligen abzustammen. Dariiber hinaus gab
es noch die unbekehrten Kinder Unbekehrter. Sie mussten allerdings fiir die
Kirche bezahlen und hatten die Gottesdienste zu besuchen. In der Regel bemiihten
sich die Pfarrer darum, auch die Halbheiligen oder die Nichtmitglieder zum Ein-
tritt in den Bund zu bewegen.!* Man drang auf die Bezeugung des lebendigen
Glaubens, was zur Vollmitgliedschaft geniigte. Die Anspriiche wurden allerdings
immer niedriger geschraubt, weil sich anscheinend niemand dazu dringte, zur
Gruppe der Heiligen zu gehoren. Von der Forderung eines kleinen Zeichens der
Erwihlung ging man allerdings nicht ab, der Betreffende musste wenigstens Siinde
und Schuld bekennen. Aus der Aufforderung zu einem solchen Bekenntnis ent-
wickelte sich ein eigener Predigtstil. Hier liegt eine Wurzel fiir das kollektive
emotionale Bekenntnis von Siinde und Schuld sowie die Bezeugung der rettenden
Gnade Jesu in gottesdienstlichen Veranstaltungen und damit der Ursprung fiir
Massenerweckungen, sogenannte revivals.

Auch die kleine Siedlung Northampton nahm unter der geistlichen Leitung
Solomon Stoddards den Half-Way Covenant an. Allerdings @nderte Stoddard sehr
bald unter Ausnutzung der Gemeindeautonomie dessen Praxis, indem er ndmlich
jedes Kind taufte und jeden Erwachsenen zum Abendmahl zuliess. Nach Stoddards
Auffassung hingt die Zulassung zum Abendmahl nicht von der Bekehrungserfah-
rung ab. Das Sakrament sollte vielmehr als Mittel zur Bekehrung dienen (converting
ordinance).2® Damit war grundsdtzlich der Puritanismus in Frage gestellt, weil

18 Siehe u.a. Edmund S. Morgan, Visible Saints. The History of a Puritan Idea (1963,
Reprint 1965), S. 113-138; Robert G. Pope, The Half-Way Covenant. Church Membership in
Puritan New England (1969).

19 In einer Botschaft von «Gouvernor and Council» von Massachusetts aus dem Jahre
1669 wurden die Altesten und Pfarrer ausdriicklich dazu aufgefordert, sich um alle im Kirch-
spiel Wohnenden zu kiimmern. Diese Arbeit diene der Rettung der Seelen. Morgan (A. 18),
S. 140 f.

20 Zu Stoddard siehe Perry Miller, Solomon Stoddard, 1643-1729: Harv. Theol. Rev. 34
(1941), S. 277-320; Morgan (A. 18), S. 146-151; Pope (A. 18), S. 251-258. — E. Brooks Holifield,
The Intellectual Sources of Stoddardeanism: The New England Quarterly 45 (1972), S.373-
392, weist darauf hin, dass Stoddard kein Neuerer war, indem die von ihm vertretenen Auf-
fassungen auf Thomas Erastus (1524-1583) zuriickgehen und seit dem 16.Jahrhundert so-
wohl auf dem Kontinent wie in England diskutiert wurden. Paul R. Lucas, «An Appeal



U.Gibler, Die Anfinge der Erweckungsbewegung in Neu-England 101

Christengemeinde und Biirgergemeinde, wenn man diese so nennen darf, nicht
mehr institutionell unterschieden wurden. Wenige Jahrzehnte puritanischer Ge-
schichte hatten die Idee der Annéherung an eine Kirche sine macula et ruga als
Fiktion erwiesen. Solomon Stoddard, der Realist an der Grenze der Zivilisation,
schien das puritanische System von Grund auf zu wandeln. Das Eigentiimliche
an Stoddards Position ist nun, dass er die Anspriiche an die Kirchenglieder nicht
hinunterschraubte. Er dridngte nach wie vor auf «Bezeugungen» des Glaubens,
nur sollte dieser, weil nur Gott erkennbar, nicht zur Grundlage der Trennung
innerhalb der christlichen Gemeinde gemacht werden. Letztlich griindete Stod-
dards Konzept in dem Auseinanderhalten von sichtbarer und unsichtbarer Kirche.
Mit dem Dréingen auf die Bezeugung des Glaubens hatte Stoddard nach seines
Enkels Zeugnis fiinfmal bemerkenswerten Erfolg. In sogenannten harvests, ndm-
lich kollektiven Bekenntnishandlungen, erlebte Stoddard die Vermehrung des
religiosen Eifers in seiner Gemeinde.2!

Hilt man sich die Sonderstellung Northamptons in der puritanischen Land-
schaft von Massachusetts vor Augen, so scheinen weniger die Geschehnisse der
Jahre 1734/35 als das Erstaunen von Edwards iiber diese Ereignisse zu iiber-
raschen, denn Edwards gesteht selbst wesentliche Ahnlichkeiten mit den Stoddard-
schen Erweckungen in Struktur und zugrundeliegenden Motiven zu und hilt nur
in der Intensitdt Unterschiede fest.?? Trotz dieser Beurteilung von Edwards in
der Faithful Narrative muss eine entscheidende Differenz, die der Autor an-
scheinend unterspielt, hervorgehoben werden.

In der Theorie hatte man immer daran festgehalten, dass sich Gott freiwillig
im Bundesschluss zu etwas verpflichte und die Erfiillung der Erfordernisse des
Bundes auf der Seite des Menschen nur durch den Beistand gottlicher Gnade
moglich sei. In der vulgdren Auffassung hatte indes das Verstéindnis des Bundes
als eines Vertrages zwischen zwei gleichberechtigten Partnern an Raum gewonnen.
Sofern der Mensch nur seine irdischen Pflichten erfiille, sei Gott aufgrund des
Bundes verpflichtet, ewiges Heil zu gewdhren.2s Eine Spielart dieser Auffassung
war die pelagianische Meinung, dass «es etwas Gutes im Menschen gibe, an das
die gottliche Gnade ankniipfen konne».?* Solche Ideen gingen in Neu-England
unter der Bezeichnung «Arminianismus» umher, obwohl sie mit dem historischen
Jacobus Arminius (1560-1609) kaum etwas gemein hatten.

Nach Jonathan Edwards’ eigener Meinung wurde die Erweckung im Herbst
1734 durch Predigten iiber die Rechtfertigung?s ausgelost. Diese Reden waren be-
wusst in Auseinandersetzung mit arminianischen Lehren konzipiert und als Kor-

to the Learned». The Mind of Solomon Stoddard: The William and Mary Quarterly,
3rd Ser., 30, 2 (1973), S.256-292, sieht in Stoddards Ekklesiologie eine Betonung der Lehre
anstatt der Kirchenzucht.

21 Edwards, Awakening (A. 2), S. 114, 146.

22 Ebd. S. 268.

23 Miller (A. 16), S. 62, 72.

24 So Joseph Park, zitiert von C. C. Goen, Edwards, Awakening (A. 2), S. 6.

25 Ebd. S. 116, 148.



102 U.Giibler, Die Anfiinge der Erweckungsbewegung in Neu-England

rektur herrschender dogmatischer Anschauungen gedacht. Auf einen «harvest»
zielte Edwards ganz und gar nicht. Zur grossen Uberraschung des Pfarrers riefen
jedoch die Lehrvortriige bei vielen seiner Zuhorer geistliche Kdmpfe und Be-
kehrungen hervor. Diese Verbliiffung diirfte am ehesten ihren Kern darin gehabt
haben, dass Edwards nicht mit einer so grossen Verbreitung arminianischer Ideen
gerechnet hatte. Erst die Reaktion der Gemeinde, die Edwards allerdings be-
griisste und forderte, machte ihm klar, wie sehr sein Riickgriff auf die klassische
Rechtfertigungslehre einem Bediirfnis seiner Gemeinde in ihren Zweifeln an der
eigenen Heilsgewissheit entsprochen hatte.

Jonathan Edwards antwortete mit seiner Theorie und Praxis der Erweckung
auf die Suche der Menschen nach der ihnen gemissen Daseinsform. Wahrschein-
lich teilte Edwards im Grunde nichts anderes als seine eigenen Erfahrungen in
einer Krisenzeit mit, wobei es ihm allerdings gelang, diese in eine theologisch
stringente Form zu giessen. Er hatte es nicht notig, durch Effekthascherei und
Gefiihlsappelle die Emotionen seiner Zuhorer anzusprechen. Der Predigtstil spa-
terer Erweckungsprediger war ihm fremd.2é

3.

Die Bedeutung von Edwards fiir die Revivaltradition liegt also einmal in det
Auslésung der Erweckungen der Jahre 1734/35 und zum anderen in der Be-
schreibung dieser Ereignisse. Niemals zuvor waren mit solcher Akribie Glaubens-
kimpfe und Bekehrungen dargestellt worden. Mindestens zwei Dutzend Kon-
versionen hat Edwards geschildert, in die Faithful Narrative selbst sind zwei
«Fallstudien»27 eingefiigt.

Die miindliche und literarische Wirksamkeit des Erweckungstheologen berei-
tete den Weg zur Grossen Erweckung (the Great Awakening) in den vierziger
Jahren des 18. Jahrhunderts. Wir wollen hier nicht auf die Einzelheiten dieser
historischen Entwicklung?® eingehen, sondern nur in wenigen Satzen ein paar
Unterschiede zwischen der Bewegung in den vierziger Jahren und derjenigen von
1734/35 hervorheben.

Als wichtigste Differenz ist wohl die riumliche Ausdehnung anzusehen. Im
Jahre 1740 wurden alle nordamerikanischen Kolonien von einer einheitlichen

26 Siehe Miller (A. 16), S. 167-183, «The Rhetoric of Sensation».

27 Edwards, Awakening (A.2), S.191-205. Edwards berichtet von einer jungen Frau mit
Namen Abigail Hutchinson und einem vierjahrigen Kind, Phebe Bartlet. Prof. Dr. Kurt Spill-
mann, Ziirich, wies mich freundlicherweise auf Cushing Strout, The New Heavens and New
Earth. Political Religion in America (1974) hin, wo der bemerkenswerte Anteil Jugendlicher
an der Erweckungsbewegung hervorgehoben wird, bes. S. 39-45, 345 f.

28 FEinen Uberblick iiber die «Grosse Erweckung» in Neu-England geben Edwin Scott
Gaustad, The Great Awakening in New England (1957) sowie C.C.Goen, Revivalism and
Separatism in New England, 1740-1800. Strict Congregationalists and Separate Baptists in
the Great Awakening (19692). Zu Edwards Stellung siehe Miller (A. 16), S. 153-166: «Jonathan
Edwards and the Great Awakening», sowie Edwards, Awakening (A. 2), passim.



U.Gibler, Die Anfinge der Erweckungsbewegung in Neu-England 103

Stromung erfasst. Die Verbindung unter den Kolonien stellten Wanderprediger
(«itinerants») her. Einer von ihnen war der aus England eingereiste George White-
field (1714-1771), der im Herbst 1740 Gebiete in den heutigen Staaten Rhode
Island, Massachusetts, Connecticut und New York besuchte. In 45 Tagen predigte
er in 40 Stddten fast hundertmal. Der Fiihrer des Revival in New Jersey, Gilbert
Tennent (1703-1764), traf Whitefield und zog seinerseits nordwirts und gab der
Erweckung in den Middle Colonies und in New England ein gleichférmiges Ge-
prige. Beachtenswerterweise erfasste die Bewegung alle konfessionellen prote-
stantischen Gruppen, wodurch erstmals in der Kirchengeschichte Nordamerikas
so etwas wie ein religioses Einheitsgefiihl erzeugt wurde.

Der sorgfiltige Beobachter Jonathan Edwards bemerkte in seiner eigenen
Gemeinde, dass jetzt, verglichen mit den Erscheinungen von 1734/35, die ein-
zelnen Erweckten noch stidrker aufgewiihlt waren und sich die Begleiterschei-
nungen des Glaubenskampfes deutlicher Ausdruck verschafften.2? Nicht selten
kam es zu Aufschreien, Ohnmachtsanféllen, Krimpfen und dhnlichem. Aufgrund
dieser Begleiterscheinungen erhob sich scharfe Kritik an dem Revival. Jonathan
Edwards ergriff die Gelegenheit und verteidigte die Erweckungen in vorsichtig
urteilender Weise, indem er zwischen echter Frommigkeit, die in Christus ihre
Mitte habe, und Entartungserscheinungen zu unterscheiden versuchte. Zugleich
mit der Uberzeugung, dass zweifelsfrei Gott am Werke sei, verhehlte Edwards
jedoch nicht, dass der Bekehrungsvorgang die umsichtige Begleitung des erfah-
renen Seelsorgers verlange. Dessen hindernder Eingriff in den Durchbruchskampf
des sich Bekehrenden konne indes nur als Kampf gegen Gott, ja als unverzeihbare
Siinde wider den Heiligen Geist interpretiert werden.?® Durch diese Stellung-
nahmen wurde Edwards zum ersten — und vielleicht bis heute grossten — Theo-
retiker des Revivalism.

Wir wollen abschliessend versuchen, diese ersten Ausbriiche der Erweckungs-
bewegung in ihrer Bedeutung fiir die amerikanische Kirchengeschichte zu wiir-
digen:

1. Die den Erweckungen zugrundeliegenden theologischen Einsichten zeigen
einerseits restaurative Ziige, doch andererseits kiindigen sich hier unter Aus-
nutzung des Locke’schen Erfahrungsbegriffes®! theologisches Denken und Formen
des religiosen Lebens an, die den spiteren Methodismus mitgeprigt haben. Ge-
samthaft gesehen wird man dieses Revival oder Revivalism iiberhaupt als den
Versuch erkldaren konnen, zur Religion der Viter zuriickfithren zu wollen, ohne
in Spannung zur gegenwirtigen geistigen, wirtschaftlichen und politischen Situa-
tion zu geraten.

2. Obwohl sich Edwards nach 1740 und besonders nach dem erzwungenen
Abgang aus Northampton im Jahre 1750 dagegen wehrte, dienten seine Beschrei-

29 Edwards, Awakening (A. 2), S. 555.

30 Sieche besonders Edwards’ Schrift «The Distinguishing Marks of a Work of the Spirit
of God»: Edwards, Awakening (A. 2), S. 213-288.

31 C. C. Goen in der Einleitung zu Edwards, Awakening, S. 27.



104 U.Gdabler, Die Anfinge der Erweckungsbewegung in Neu-England

bungen von Bekehrungen als wegweisende Schemata. Allerdings iibernahmen die
Nachfolger nicht die grossziigige Freiheit von Edwards gegeniiber der Vielfalt
von Erfahrungen und Geistwirkungen. Die Anhinger des Revivalism erstarrten
bald wieder in Formalismus. Auf jeden Fall wunderte sich nach Edwards niemand
mehr iiber Bekehrungen.

3. Das erwédhnte Einheitsgefiihl unter den Angehorigen der verschiedenen
konfessionellen Gruppen hatte einen besonderen Aspekt darin, dass die Mitglieder
der Church of England, also der anglikanischen Mutterkirche, praktisch nicht er-
fasst wurden. Es diirfte das erste Mal in der Geschichte der nordamerikanischen
Kolonien gewesen sein, dass man sich unter Ausschluss des europdischen Mutter-
landes zusammengehorig fiihlte. Die politischen Implikationen eines solchen
Fiihlens sind nicht zu iibersehen, denn es unterstiitzte den Gedanken der Unab-
hiangigkeit Nordamerikas.

4. Neben der politischen Unabhiéngigkeit verstarkte die Erweckungsbewegung
das religiose Selbstbewusstsein der Kolonisten. Edwards war der Uberzeugung,
Gott habe sich in besonderer Weise in der Neuen Welt offenbart und das Tausend-
jahrige Reich wiirde wahrscheinlich in Amerika anbrechen.’? Seit dem 17. Jahr-
hundert vertrat man die Auffassung von der religiosen Sendung Nordamerikas,
wie sie auch in Edwards’ Schrift «Geschichte der Erlosung» greifbar ist. Nord-
amerika wird in einer grossen heilsgeschichtlichen Schau ein Platz in der Ge-
schichte zugewiesen. Vom Osten her sei das Heil in die Welt gekommen, nahm
westwirts schreitend seinen Weg durch Europa und vollende sich nun in Amerika,
dem Paradies in der Wildnis, am Rande der Zivilisation. Amerika sei nun dazu
aufgerufen, der Welt, die das Reich Gottes noch nicht so rein verwirklicht habe,
ein Beispiel zu geben.’3 Man mag sich fragen, ob unmittelbare und verschlungene
Konsequenzen dieses Denkens in mehr oder weniger sdkularisierter Form der
Macht und Ohnmacht amerikanischer Politik heute zugrunde liegen.

Ulrich Giébler, Ziirich

32 Ebd. S. 353-358.
33 Zu dieser Vorstellung von der religiosen Sendung Nordamerikas siehe C.C. Goen,
ebd. S. 71 f. mit weiteren Literaturhinweisen.



	Die Anfänge der Erweckungsbewegung in Neu-England und Jonathan Edwards, 1734/1735

