Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 34 (1978)

Heft: 2

Artikel: Damonenaustreibung in der Gallus-Vita und bei Blumhardt dem Alteren
Autor: Rusch, Ernst Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-879024

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-879024
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Démonenaustreibung in der Gallus-Vita
und bei Blumhardt dem Alteren

Der Kampf gegen teuflische Michte in Natur und Menschenleben gehért zu
den charakteristischen Merkmalen der christlichen Hagiographie. Dabei konnen
zwei Typen von Berichten iiber Dimonenaustreibungen unterschieden werden:
1. Erzéhlungen iiber allerlei Erscheinungen von D#monen in Menschen- oder
Tiergestalt, in heidnischen Abgo6ttern, unheimlichen Naturerscheinungen oder
menschlichen Eigenschaften, die dem Damonischen Raum geben. Dies alles kenn-
zeichnet die «Welt», so wie sie den Heiligen als Feld seines Kampfes mit dem
Bosen umgibt. So sagt Sulpicius Severus in seinem «Leben des heiligen Martin
von Tours»: «Haufig zeigte sich der Teufel in verschiedensten Gestalten. Denn
er wollte dem heiligen Mann auf tausenderlei Weise schaden.»! 2. Von dieser all-
gemeinen Charakterisierung der Welt als Wirkungsfeld des Damonischen heben
sich in den Heiligen-Viten die besondern Dimonenaustreibungen deutlich ab. Es
sind Berichte von der Austreibung eines Dimons, der eine konkrete menschliche
Person oder eine bestimmte Gegend «besessen» hilt und durch das Eingreifen
einer hoheren Macht aus diesem Wirkungsbereich verjagt wird. Diese Berichte
weisen nach Ort, Zeit und Personen klarere Umrisse auf als die ersten. Sie sind
der ausmalenden Phantasie weniger zugénglich, tragen aber dafiir das Kennzeichen
des Geschichtlichen, die Fixierung in Raum und Zeit, stirker an sich. Im Ver-
gleich zu den Erzdhlungen der ersten Art sind sie weit seltener. Die grosse mittel-
alterliche Legendensammlung des Jacobus de Voragine, die «Legenda aurea»,
entstanden zwischen 1263 und 1273, bringt neben kaum zihlbaren Berichten der
ersten nur wenige der zweiten Art.2

Im folgenden ist nur von Dadmonenaustreibungen der zweiten Art die Rede.
Sie weisen eine auffallend dhnliche, durch die Jahrtausende merkwiirdig konstante
Struktur auf.

1.

a) Das Urbild dieser Austreibungsgeschichten liegt in den neutestamentlichen
Berichten iiber Heilungen von Damonischen durch Jesus vor, insbesondere in den
Perikopen «Der Damonische in der Synagoge von Kapernaum» in Mark. 1, 23-28,
«Der Ddmonische in Gerasa» in Mark. 5, 1-20 und «Der epileptische Knabe» in
Mark. 9, 14-29. In diesen Berichten lassen sich fiinf Abschnitte unterscheiden:?

1 K. S. Frank, Frithes Monchtum im Abendland, 2, Lebensgeschichten (1975), S. 45.

2 Jacobus de Voragine, Legenda aurea aus dem Lat. iibers. von R. Benz (1925). Beispiele:
Ambrosius S.292-293; Petrus-Grab S.333-334; Gervasius und Protasius S. 410; Dominicus
S. 543; Donatus S. 561; Bernhard S. 619.

3 R. Bultmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition (71967), S. 224. Bultmann unter-
scheidet vier typische Ziige: 1. der Dimon wittert den Beschworer und strdubt sich, 2. Be-
drohung und Gebot des Beschworers, 3. Ausfahren des Diamons unter Demonstration, 4. Ein-
druck auf die Zuschauer. Fiir die Geschichte vom Damonischen in Gerasa unterscheidet er
sechs Ziige: 1. Begegnung mit dem Damon, 2. Schilderung des gefihrlichen Charakters solcher
Krankheiten, 3.-6. (folgen die 4 oben erwédhnten Ziige).



E. G. Riisch, Ddmonenaustreibung 87

1. Die Exposition, d.h. die Schilderung der Umstinde und die Vorstellung der Personen:
Mark. 1, 21-23; 5, 1-5; 9, 14-16.

2. Das ddmonische Wesen gibt sich zu erkennen, sei es im Selbstgesprich, sei es in der
Auseinandersetzung mit der heiligen Person: Mark. 1,24; 5,6-7; im Fall des stummen Epi-
leptischen iibernimmt der Vater diese Funktion: 9, 17-24.

3. Das Eingreifen der iiberlegenen Gottesmacht: Mark. 1, 25; 5, 8-12; 9, 25.

4. Die Flucht der Ddmonen aus dem Herrschaftsbereich der Gottesmacht: Mark. 1, 26;
5,13; 9, 26-27.

5. Der Ausklang im Lob Gottes, das Echo auf die Grosstat der heiligen Macht: Mark. 1,
27-28; 5, 14-20.

In der Markus-Fassung der dritten Perikope wird dieser Abschnitt dargestellt
durch den Hinweis auf die Macht des Gebets in 9, 28-29, wogegen die Lukas-
Fassung ein Echo im Staunen des Volkes ausdriicklich beifiigt und so die Perikope
im Stile der beiden andern abrundet.*

Bei Matthdus fehlt die Geschichte vom Didmonischen in Kapernaum. Die Kurz-
formen der zweiten und dritten Geschichte in Matth. 8, 28-34 und 17, 14-21
entsprechen im wesentlichen der aufgezeigten Struktur. In der Lukas-Uberliefe-
rung lauft die erste Perikope in Luk. 4, 33-37 genau parallel zur Markus-Fassung;
die beiden andern Geschichten weisen einige Freiheiten in der Gestaltung auf,
ohne die Struktur im ganzen zu veréndern.

Zu beachten ist in der Lukas-Fassung der zweiten Perikope die Anderung der
Bitte der Dimonen: Mark. 5, 10: «sie nicht aus der Gegend zu vertreiben»;
Luk. 8, 31: «ihnen nicht zu befehlen, in die Unterwelt zu fahren». Das griechische
Wort abyssos, in der Ziircher Ubersetzung mit «Unterwelt» wiedergegeben, wird
in der Luther-Ubersetzung urspriinglich mit «Tiefe», in der Revision von 1956
mit «Holle», in jener von 1975 mit «Abgrund» iibersetzt. Das gleiche Wort wird
jedoch von Luther in Off. 20, 1-3 bereits urspriinglich mit «Abgrund» wieder-
gegeben.

b) Neben diese neutestamentlichen Berichte stellen wir zwei Erzdhlungen aus
der Lebensbeschreibung des heiligen Gallus (gestorben um 650), die der Rei-
chenauer Monch Wetti um 820 verfasst hat.5

4 M. Dibelius, Die Formgeschichte des Evangeliums (51966), S. 50 u. 54 spricht zutreffend
von einem «Chor-Schluss» dieser Geschichten.

5 Die Gallus-Vita liegt in einer dreifachen Rezension vor: eine «Vetustissima», in den
altesten Teilen um 680 anzusetzen; eine Bearbeitung durch den Reichenauer Monch Wetti,
zwischen 816 und 824 verfasst; eine zweite Bearbeitung durch den Abt der Reichenau Walah-
frid Strabo, verfasst 833/834. Eine Zusammenfassung der Forschung iiber diese Viten findet
sich bei J. Duft, Die Gallus-Kapelle zu St. Gallen und ihr Bilderzyklus: Neujahrsblatt des
Historischen Vereins St. Gallen 117 (1977), S. 9-15. Ich zitiere nach der Ubersetzung der Vita
von Wetti durch Frank (A. 1), S.237-266. Die Wetti-Vita wird nicht, wie Frank, S. 10, anzu-
nehmen scheint, von ihm zum erstenmal vollstdindig ins Deutsche iibertragen, vgl. E. Got-
zinger, Das Leben des heiligen Gallus, nach der Reimart des Originals iibersetzt (1896). Da
aber Gotzinger, im Bestreben, die rhythmische Reimprosa Wettis nachzubilden, eher eine
Nachdichtung als eine Ubertragung geschaffen hat, ziehen wir fiir unsere Zwecke die trok-
kenere Ubersetzung Franks vor. Fiir die Auslegung von hier nicht weiter erkldrten Einzel-
ziigen sei auf die Anmerkungen Franks verwiesen.



88 E. G. Riisch, Ddmonenaustreibung

Die erste ist dem Kapitel 7 entnommen; sie wird hier in die fiinf Struktur-
Abschnitte eingeteilt.

Gallus, ein Schiiler des heiligen Columban, befindet sich mit seinem Meister
und den Gefdhrten in Bregenz am Bodensee. Als guter Fischer begibt er sich oft
zum Fang auf den See.

«(1) Nach etlicher Zeit senkte der von Gott erwihlte Gallus die Netze in stiller Nacht
in das klare Wasser. Dabei horte er einmal einen Damon von der Bergspitze herab nach
seinem Gefidhrten im tiefen See rufen. (2) Als dieser sich meldete: ‘Hier bin ich’, rief ihm
der Berggeist zu: ‘Komm mir zu Hilfe. Denn Fremde sind gekommen und haben mich aus
meinem Tempel vertrieben. Sie haben die Gotzenbilder zerschlagen, die die Leute hier verehrt
haben, dazu haben sie die Leute zu ihrem Glauben bekehrt. Komm, komm, hilf mir, sie aus
dem Land zu vertreiben.” Der Wassergeist antwortete ihm darauf: ‘Schau, einer von ihnen ist
auf dem See; dem kann ich niemals schaden. Ich sollte seine Netze zerreissen, doch siehe,
wie traurig ich bin, da ich besiegt wurde. Er ist stets mit dem Zeichen des Gebetes bewaffnet
und wird selbst vom Schlaf nie iiberwunden.” (3) Als der auserwihlte Gallus dies horte, be-
schiitzte er sich nach allen Seiten mit dem Zeichen des Kreuzes und sprach zu den Geistern:
‘Im Namen Jesu Christi gebiete ich euch, verschwindet aus dieser Gegend, wagt niemandem
mehr hier Schaden zuzufiigen.” Dann ging er eilig ans Ufer zuriick und erzihlte seinem Abte
alles, was er gehort hatte. Als Columban das vernommen hatte, rief er die Briider mit dem
iiblichen Glockenzeichen in die Kirche. (4) Einzigartige Dummbheit des Teufels! Noch ehe die
Knechte Gottes ihr Gebet begannen, vernahm man die Stimme der Geister, die sich in schreck-
lichen Tonen heulend und klagend von den Berggipfeln horen liessen. Mit Klagen verzog
sich der neidische Teufel, wihrend sich das Gebet der Briider demiitig an den Herrn wandte.
(5) Christus, der schon gepriesen und verehrt wurde, wurde nun noch mehr geehrt, da er das
schreckliche Wiiten der bosen Geister von ihnen vertrieben hatte.»6

Die zweite Erzdhlung aus der Gallus-Vita umfasst die Kapitel 15-19. Wir
geben sie im Auszug wieder:

(1) Fridiburga, die Tochter des Herzogs Cunzo in Uberlingen am Bodensee, wurde von
einem bosen Geist beherrscht und mit unglaublichen Schmerzen geplagt. «Sie ass fast nichts,
schiaumend wilzte sie sich auf dem Boden und konnte nur von vier Minnern festgehalten
werden. Dieser Teufel verhielt sich dreissig Tage lang stumm, dann begann er zu reden.»
Der Herzog wollte Gallus als Helfer kommen lassen, doch dieser weigerte sich, weil er «die
Ehre dieser Welt mied», und floh iiber die Berge nach Sennwald bei Grabs im Rheintal.
(2) Unterdessen setzte sich der bose Geist in heftigen Worten mit zwei Bischofen, die zur
Heilung des Madchens gesandt worden waren, auseinander und warf ihnen ihre verborgenen
Siinden vor. Dann fiel das Midchen in einen todesdhnlichen Zustand. (3) Gallus liess sich
schliesslich doch dazu bewegen, zur Rettung herbeizueilen. Im Herzogshaus angekommen,
warf er sich zum Gebet nieder und flehte Christus um Beistand an. «Dann erhob er sich vom
Gebet, nahm das Maéadchen bei der rechten Hand und richtete es auf. Doch der bose Geist
setzte ihr iibel zu. Gallus legte ihr die Hand aufs Haupt und sprach: ‘Im Namen Jesu Christi
befehle ich dir, du unreiner Geist, fahr aus diesem Geschopf Gottes aus und verlass es.’
Nach diesen Worten schaute ihn das Midchen mit offenen Augen an. Der bise Geist aber
sprach: ‘Bist du nicht Gallus, der mich schon friiher vertrieben hat? ... Wenn du mich nun
von hier vertreibst, wo soll ich dann hingehen?’7 Da antwortete der Mann Gottes: ‘In die

6 Vgl. die Darstellung dieser Szene im barocken Bilderzyklus zur Gallus-Vita bei Duft
(A.5), Tafel 5.

7 Die Vorstellung vom Dimon, der durch den Heiligen von Ort zu Ort getrieben und in
allen Schlupfwinkeln entdeckt wird, ist auch andern Heiligen-Viten eigen, vgl. Constantius
von Lyon, Leben des heiligen Germanus von Auxerre, bei Frank (A. 1), S. 87.



E.G. Riisch, Didmonenaustreibung 89

Holle (abyssus), wohin dich der Herr verstossen hat.’ (4) Alle konnten es sehen, wie er dann
sofort aus dem Mund des Miadchens wie ein hisslicher und schrecklicher schwarzer Vogel
flog. (5) Auf der Stelle stand das M#dchen gesund auf, und der Mann Gottes iibergab es
seiner Mutter. Der Vater und seine Freunde freuten sich sehr. Er gab Gallus die Geschenke,
die der Konig dem Madchen geschickt hatte.»8

¢) Rund tausend Jahre nach der Gallus-Vita entstand im benachbarten siid-
deutschen Raum ein Bericht iiber Damonenaustreibungen, der nicht in der Ab-
sicht, Bestandteil einer Heiligen-Vita zu sein, geschrieben wurde, sondern als
Rechenschaftsbericht an eine kirchliche Oberbehorde abgefasst wurde. Entgegen
seiner urspriinglichen Zielsetzung hat er einen weitreichenden Einfluss auf die
neuere evangelische Theologiegeschichte ausgeiibt. Es handelt sich um die «Krank-
heitsgeschichte der Gottliebin Dittus», verfasst von Johann Christoph Blumhardt
im August 1844.% Der Bericht ist sehr viel ausfiihrlicher als die neutestament-
lichen Perikopen und die Erzdhlungen aus der Gallus-Vita. Er enthidlt nicht nur
Erlebnisschilderungen, sondern auch Reflexionen iiber das Geschehene. Dennoch
sind auch in ihm die fiinf genannten Struktur-Abschnitte deutlich erkennbar. Im
Auf und Ab dieser Krankheitsgeschichte, die sich iiber mehrere Jahre erstreckte,
sind freilich die Grenzen der einzelnen Abschnitte fliessend geworden, und die
Struktur-Elemente greifen ineinander iiber. Die folgende Zusammenfassung des
Berichtes, die diese Abschnitte sichtbar werden lasst, tut aber dem Gesamtverlauf
der Erzihlung keinen Zwang an. Zur Erginzung sind einzelne Stiicke aus der
Biographie Blumhardts von Friedrich Ziindel beigezogen.1?

(1) Beschreibung der Personen und der Ortlichkeit: Gottliebin Dittus, ihre Angehdrigen,
ihr Haus in Mottlingen. Seltsame Vorgidnge in diesem Haus seit ihrem Einzug im Februar
1840: Spuk- und Poltererscheinungen, leibliche und seelische Krankheiten der Gottliebin.
Blumhardt, den das Benehmen der Person abstiess, hielt sich bewusst zuriick, wurde aber
als Seelsorger der Gemeinde in die Sache gezogen. Allm#hliche Steigerung der verschiedensten
ungewohnlichen Erscheinungen. Im Hause wurden Knochen gefunden, die eine Untersuchung
als Vogelknochen identifizierte. «Denn gerade Vogel, wie ich nun vernahm, und besonders
Raben, werden hiufig vom Volke zu heimlichen Kiinsten auf abergldubische Weise beniitzt.»

(2) Die «Geister» begannen aus Gottliebin zu sprechen, reagierten dabei heftig auf den
Namen Jesus. Es .kam zu eigentlichen Gesprichen zwischen Blumhardt und den Geistern,
die sich des Mundes der Gottliebin bedienten. Sie driickten dabei ihre Ruhelosigkeit, Sehn-
sucht nach Erlosung, aber auch Hohn, Spott und ungeheuren Trotz gegen die Herrschaft
Christi aus, die ihnen im ruhig-durchhaltenden Gebet Blumhardts begegnete. Eindrucksvolle
Hohepunkte des «Kampfes», bis hin zu Selbsttotungsversuchen und todesdhnlichen Zustinden
der Gottliebin, wechselten mit Zeiten relativer Ruhe. Gegen das Ende der Krankheitsge-
schichte wurden Blumhardt tiefe Einblicke in die hintergriindige Welt der Zauberei und des
Volksaberglaubens zuteil.

(3) Bei einem seelsorgerlichen Besuch und neuerlichen krankhaften Zustinden der Gott-
liebin empfand Blumhardt es «schmerzlich, dass in einer so schauderhaften Sache so gar

8 Vgl. die Darstellung der Heilung der Fridiburga im barocken Bilderzyklus zur Gallus-
Vita bei Duft (A. 5), Tafel 14.

9 Zitiert wird im folgenden nach W. Koller (Hrsg.), Blumhardts Kampf. Krankheits- und
Heilungsgeschichte der Gottliebin Dittus in M&ttlingen (1975).

10 F. Ziindel, Pfarrer Johann Christoph Blumhardt. Ein Lebensbild (31882). Die heute
gingigen spiteren Auflagen des Werkes sind gekiirzt und wissenschaftlich unbrauchbar.



90 E.G. Riisch, Didmonenaustreibung

kein Mittel und Rat solle zu finden sein. Bei diesen Gedanken erfasste mich eine Art Ingrimm;
ich sprang vor, ergriff ihre starren Hénde, zog ihre Finger gewaltsam, wie zum Beten, zu-
sammen, rief ihr in ihrem bewusstlosen Zustande ihren Namen laut ins Ohr und sagte: ‘Lege
die Hiande zusammen und bete: Herr Jesu, hilf mir! Wir haben lange genug gesehen, was
der Teufel tut; nun wollen wir auch sehen, was Jesus vermag!’ ... Dies war der entscheidende
Zeitpunkt, der mich mit unwiderstehlicher Gewalt in die Tatigkeit fiir die Sache hineinwarf.»
Blumhardt machte von hier an in steigendem Mass die Erfahrung: «In allen diesen und
dhnlichen Dingen siegte der Name Jesus.»

(4) Schon wihrend des «Kampfes», am 25. Juli 1842, fing das «Ausfahren der Dimonen
durch den Mund» an, «es war, als spucke sie einen Ddmon um den anderen heraus... und
so schien es bis in die Tausende zu gehen». Auf dem dramatischen Hoéhepunkt des Ge-
schehens, in der Nacht auf den 28. Dezember 1843, gingen die scheinbaren ddmonischen
Besitzungen unvermutet auf die Schwester der Gottliebin, Katharina Dittus, iiber. Der aus
ihr sprechende Dimon gab sich «als das oberste Haupt aller Zauberei» aus, der in Angst
und Verzweiflung schien, weil er nun in den Abgrund fahren miisse. «<Endlich kam der er-
greifendste Augenblick, welchen unmoglich jemand geniigend sich vorstellen kann, der nicht
Augen- und Ohrenzeuge war. Um 2 Uhr morgens briillte der angebliche Satansengel ... mit
einer Stimme, die man kaum bei einer menschlichen Kehle fiir moglich halten sollte, die
Worte heraus: ‘Jesus ist Sieger! Jesus ist Sieger!” Worte, die so weit sie ertdonten, auch ver-
standen wurden und auf viele Personen einen unausloschlichen Eindruck machten.» Damit
war die Kraft des Damons gebrochen. Ziindel berichtet dazu erginzend: «Andere erzihlten
des Morgens, sie hitten in selbiger Stunde in den Liiften das Tal entlang schauerliche Jammer-
rufe: ‘in den Abgrund! in den Abgrund!’ vernommen; alles war erschiittert und bewegt.»11

(5) «Das war der Zeitpunkt, da der zweijihrige Kampf zu Ende ging. Dass dem so sei,
fithlte ich so sicher und bestimmt, dass ich nicht umhin konnte, am Sonntag, tags darauf,
da ich iiber den Lobgesang der Maria zu predigen hatte, meine triumphierende Freude merken
zu lassen.»12 Das eigentliche Echo, der ergreifende Ausklang des Kampfes im Lob Gottes
und der michtige «Chor-Schluss» der Geschichte, war jedoch die anschliessende Erweckungs-
bewegung in Mottlingen und die Wiederkehr der «Zeichen und Wunder» der Apostelzeit.
Wenige Monate spiter, im Sommer 1844, erfuhr der «Chor-Schluss» noch eine geheimnis-
volle Steigerung in der vom Uberirdischen umwitterten Entstehung des Liedes «Jesus ist der
Siegesheld»: unsichtbare Heerscharen stimmten «jubelnd und gewaltig» in das Lied ein.13

2.

So weit diese Austreibungs-Berichte auch zeitlich auseinanderliegen, so klar
und genau stimmen sie in der Grundstruktur iiberein. Uber diese Struktur hinaus
ergeben sich zwischen den Erzdhlungen der Gallus-Vita und dem Blumbhardt-
Bericht weitere Parallelen.

11 Ziindel (A.10), S.162. In der neuesten Ausgabe der Biographie (1969), S.96, fehlt
dieser Satz. Diese «Erzdhlung» ist aber fiir die Gesamtstimmung, in der sich das Ende des
Kampfes vollzog, iiberaus bezeichnend. Die Weglassung ist ihrerseits bezeichnend fiir die
«entmythologisierende», d. h. verharmlosende Art der neueren «gekiirzten und iiberarbeiteten»
Fassung der Biographie. Sie ldsst sich auch an andern Stellen nachweisen, vgl. A. 13.

12 Ziindel (A. 10), S. 163: «eine Triumphpredigts.

13 Ziindel (A. 10), S.230-231. Der Ausdruck «unsichtbare Heerscharen» stammt aus dem
Parallel-Bericht iiber das Ereignis, den der Sohn Christoph Blumhardt verfasst hat: Chr. Blum-
hardt, Eine Auswahl aus seinen Predigten, Andachten und Schriften, 1 (1937), S.7. Vgl. dazu
E. G. Riisch, Die Entstehung des Liedes «Jesus ist der Siegesheld»: Kirchenbl. f. d. ref.
Schweiz 120 (1964), S.101-104. — Die ganze Szene ist in der neuen Ausgabe der Biographie
weggelassen, vgl. A. 11.



E. G. Riisch, Diamonenaustreibung 91

Abgesehen von allgemeinen Zusammenhingen (z. B.: Ddmon in Gestalt eines
schwarzen Vogels / Hinweis Blumhardts auf die Bedeutung der Raben im Volks-
aberglauben) sind in der Fridiburga-Erzdhlung u. a. folgende Ahnlichkeiten an-
zumerken: zuerst Ablehnung des Eingreifens, dann Entschluss, zu helfen — todes-
dhnlicher Zustand der kranken Person — instédndiges Gebet zu Jesus vor der eigent-
lichen Austreibung — Steigerung der Krankheit zu dramatischem Hohepunkt und
plotzliches Ende. Dazu, besonders auffallend, in der See-Szene: die D@monen
verziehen sich klagend aus der Gegend — das Ereignis fiihrt zu vermehrter Ver-
herrlichung Christi.

Eine literarische Abhingigkeit des Blumhardt-Berichts von den Erzihlungen
der Gallus-Vita kommt nicht in Frage. Hingegen sind beide von den biblischen
Erzahlungen abhingig, wobei die formale Abhingigkeit Blumhardts von Markus
und Lukas grosser ist als die der Gallus-Vita. Das liesse sich an vielen Ankldngen
an Bibelworte in Blumhardts Bericht, die in der Zusammenfassung nicht erwahnt
werden konnten, nachweisen. Trotzdem ist der Blumhardt-Bericht kein Abklatsch,
keine Nachahmung der neutestamentlichen Erzéhlungen. Schon der Stil ist ein-
deutig anders. Wiahrend die Erzdhlung «Der Damonische in der Synagoge» ein
Predigt-Paradigma ist und «Der Didmonische in Gerasa» und «Der epileptische
Knabe» als kleine Novellen erzidhlt werden, ist Blumhardts Bericht eine Zusam-
menstellung von «Erfahrungen» (so das Vorwort), die er — so war wenigstens
seine klare Absicht — so objektiv als nur moglich «darstellen» wollte. Man kann
ihn mit der notigen Einschrinkung mindestens nach der Absicht einen «histo-
rischen» Bericht nennen, wobei freilich mit dem Willen, «ohne Hehl Wahrheit
gesprochen zu haben», zugleich das Zeugnis fiir die «felsenfeste Gewissheit: ‘Jesus
ist Sieger’» verbunden bleibt.14

Nicht in den wortlichen Anspielungen, aber in der knappen Erzdhlung und in
der durchsichtigeren Struktur stehen die Ddmonenaustreibungen der Gallus-Vita
den neutestamentlichen Berichten ndher. Doch die Verschiedenheit ist wieder so
gross, das «Lokalkolorit» so ganz anders und der alemannischen Wirklichkeit
jener Zeit so gemass, dass auch hier nicht von einer unmittelbaren Nachahmung
gesprochen werden kann.

Diese Ahnlichkeit der Struktur iiber die Jahrtausende hinweg, bei gleichzeitiger
Verschiedenheit der Umstdnde und der Erzidhlweisen, hat ihren Grund in der
Sache selbst. Nimmt man einmal an, es handle sich um wirkliche Erlebnisse der
betreffenden Personen, so wird die Ahnlichkeit verstdndlich. Denn gleichartige
Erlebnisse verlaufen eben in den gleichen Bahnen und Erlebnis-Stufen: Krank-
heit — Eingreifen der heilenden Macht — Weichen der Krankheit — Dank fiir die
Wiederherstellung. Dieser Ablauf gilt sowohl fiir kranke, d. h. in diesem Fall
«besessene» Personen, wie fiir «kranke», d. h. von Damonen «verseuchte» Ge-
genden. Der erzdhlende Bericht iiber solche Erlebnisse folgt naturgemiss genau
diesem Ablauf. Es tritt in der dem Ereignis nachfolgenden Erzihlung, in der
spiteren «Reproduktion» des Geschehens, einzig die nun noch notwendige Schil-

14 Blumhardt (A.9), S. 10.



92 E.G. Riisch, Didmonenaustreibung

derung der Ausgangslage, die Exposition, hinzu. Damit sind die fiinf oben ge-
schilderten Abschnitte erreicht. In der Erzdhlung selbst sind sie je nach dem
Interesse des Verfassers — z. B. ausfiihrliche Schilderung der Krankheit oder der
heilenden Person — verschieden lang ausgefiihrt; ein Abschnitt kann auf ein ein-
ziges Wort zusammenschmelzen, unter Umstinden sogar wegfallen. So fehlt in
dhnlichen Berichten in der «Legenda aurea» nicht selten der Eindruck auf die
Zuschauer, der «Chor-Schluss». Er ist in der ganzen verherrlichenden Schilderung
des Heiligen vorweggenommen; die Einzelerzihlung kann ohne diesen Schluss
in sie eingefiigt werden.

Die Annahme, dass gleichartige Erlebnisse zu gleichartiger Berichterstattung
filhren, schliesst nicht aus, dass die Berichterstattung spiterer Zeiten sich an
frilhere Beispiele angleicht und also eine gewisse literarische Abhéngigkeit ent-
steht. Wo diese sehr weit geht und die Eigenart schliesslich nur noch in der Bei-
fligung neuer Namen, Orte und Zeitumstinde besteht, gewissermassen in einer
«Einfirbung» friiherer Berichte mit «Lokalkolorit», da wird die Annahme, es
liege dem Bericht ein neues, selbstindiges Erlebnis zugrunde, mit Recht frag-
wiirdig. Solche Beispiele sind besonders in den Heiligen-Viten der «Legenda
aurea» und in den spiteren Passionalen hidufig. Doch ist auch hier Vorsicht ge-
boten. Wenn z. B. in der Fridiburga-Erzdhlung die Heilung des Midchens mit
wortlichen Zitaten auch aus den Perikopen von der Tochter des Jairus und vom
Jiingling zu Nain berichtet wird, so liegt ausser der Ahnlichkeit der Situation
moglicherweise auch eine bewusste oder unbewusste Nachahmung der Handlungs-
weise Jesu gegeniiber Kranken durch den Heiligen selbst vor. Die weitgehende
Ahnlichkeit lage dann auch hier mehr im Vorgang selbst als in der Bericht-
erstattung.

Es bleibt unbestritten, dass innerhalb der sich iiber Jahrtausende erstreckenden
Typologie des Heiligen, des Gottesmannes, gewisse Ziige nicht fehlen diirfen.
«Der Heilige ist eine festumrissene Gestalt mit bestimmten Ziigen, die einfach
als vorhanden aufgezeigt werden miissen.»® Insofern mag auch der Bericht, dieser
oder jener Heilige habe Ddmonen ausgetrieben, unter einem «Sachzwang» stehen.
Aber auch hier ist eine vorsichtige Betrachtungsweise am Platz. Es bestehen
Parallelen zur profanen Literatur: Arztbiographien erzéhlen nun einmal aus «Sach-
zwang» von Heilungen, Architektenbiographien von Bauten. Bei immer wieder-
kehrender, weitgehend identischer Erzéhlweise wiirde in solchen Féllen wohl
niemand von einem «literarischen Topos», von Abklatsch oder Nachahmung
sprechen. So braucht der «Sachzwang», von einem Heiligen Heilstaten berichten
zu miissen, nicht ohne weiteres von einem feststehenden literarischen «Bild» des
Heiligen herzurithren. Er kann durchaus unmittelbar im Wesen und Tun des
Heiligen selbst begriindet sein.

15 Frank (A. 1), S. 57.



E.G. Riisch, Dimonenaustreibung 93

)

Die Erlebnisse, von denen die Berichte von Diémonenaustreibungen Zeugnis
geben wollen, sind nur innerhalb einer bestimmten Gesamtstruktur des Denkens
und Fiihlens der Menschen verstindlich. Genauso, wie bei einem Arzt ein medi-
zinisches und beim Architekten ein technisches Konnen vorhanden sein muss,
wenn der Bericht iiber ihre Taten und Werke iiberhaupt sinnvoll sein soll, so
besitzt auch der Heilige eine bestimmte Grundhaltung, innerhalb welcher sich
diese Erlebnisse abspielen. Man kann sie als «Erwartungshaltung» charakteri-
sieren. Der an solchen Erlebnissen Beteiligte lebt stets in der Erwartung von
moglichen Erscheinungen, die iiber den Rahmen des Alltdglichen hinausgehen.
Er «erwartet» negative Einwirkungen der «Michte», bis hin zu den Formen, die
man in einer fritheren Denkweise als ddmonische «Besitzungen» schilderte — er
«erwartet» aber noch viel mehr die positiven Heilseinwirkungen der iiberlegenen
gottlichen Macht, als deren Werkzeug er sich versteht. Solche Erlebnisse sind im
allgemeinen nicht vorausberechenbar. Sie «ereignen» sich nach ihren eigenen
Gesetzen. Der Mensch in der «Erwartungshaltung» wird so oder so in sie hinein-
gezogen und daran beteiligt, sei es in der Beschdmung des Versagens (wie die
Bischofe, die Fridiburga nicht heilen konnten, oder die Jiinger in der Perikope
vom epileptischen Knaben), sei es im Erlebnis der gottlichen Heilswirkung, an
welche sich dann folgerichtig der Abgang der negativen Méchte und das Lob der
gottlichen Macht anschliessen.

Dabei ist zu beachten, dass die Erlebnisse aus solcher «Erwartungshaltung»
heraus immer auch ihre immanent-menschliche, psychologisch fassbare Seite
haben. Man braucht dazu weder die Parapsychologie noch fragwiirdige okkulte
«Wissenschaften» zu bemiihen. Man kann nur an die lingst bekannten psychischen
Vorgiange «Desintegration der Personlichkeit — Reintegration unter dem iiber-
michtigen Eindruck einer voll-integrierten Personlichkeit» oder «allmahlicher
Zerfall der Personlichkeit — plotzliche Wiederherstellung durch Schockwirkung»
oder an die oft langwierigen, durch schwere Spaltungssymptome hindurchfiihren-
den Individuationsprozesse erinnern.!’® Dass ferner «hellhorige» Menschen die
innere «Stimmung» einer Landschaft — einer «reinen» Naturlandschaft oder einer
durch menschliche Einwirkung veridnderten, «unrein» gewordenen Landschaft —
erfilhlen und, im Zusammenklang #usserer Wahrnehmungen und innerer Vor-
ginge, die «Stimme dieser Stimmung» vernehmen koénnen, sollte unbestritten
sein.’” In solchen Moglichkeiten und Wirklichkeiten liegt der dussere und innere

16 Zu dhnlichen Aspekten der Krankheitsgeschichte der Gottliebin Dittus vgl. G. Benedetti,
Blumhardts Seelsorge in der Sicht heutiger psychotherapeutischer Kenntnis: Reformatio 9
(1960), S.474-487, 531-539; M. Geiger, Johann Christoph Blumhardt: Kirchenbl. f. d. ref.
Schweiz 133 (1977), S. 211-214.

17 Zu solchen Ganzheits-Erlebnissen «Natur-Seele» vgl. eine Schilderung bei Blumhardt
(A.9), S.39: «Das Gebriill der Dimonen, die zuckenden Blitze, die rollenden Donner, das
Pliatschern der Regengiisse, der Ernst der Anwesenden, die Gebete von meiner Seite, auf
welche die Damonen ausfuhren — das alles bildete eine Szene, die sich kaum wird jemand
auf eine der Wirklichkeit entsprechende Weise vorstellen konnen.»



04 E.G. Riisch, Dimonenaustreibung

Wahrheitskern sowohl der Erzdhlungen des Neuen Testaments als auch der Gallus-
Vita und des Blumhardt-Berichts.

In seinem Buch iiber «Columban und Gallus» teilt Fritz Blanke die Nach-
richten der Gallus-Vita (er schliesst sich an Wetti an) in «Geschichte» und «Le-
gende» ein. Unter die Legenden z#hlt er die Berichte «Gallus und die Ddmonen»
und «Gallus und die Tiere». Er sagt: «Der von Wetti aufgezeichnete Bericht iiber
das Leben des heiligen Gallus wird mehrfach unterbrochen von Geschichten, die
der dusseren Wahrheit entbehren, wie gross auch ihr innerer Wahrheitsgehalt sein
mag, d.h. von Legenden. Diese Legenden, die den Kampf des Gallus mit den
Diamonen und seine Herrschaft iiber die Tiere schildern, lassen sich leicht aus der
geschichtlich glaubwiirdigen Erzéhlung herauslosen und fiir sich betrachten.»!®

Gerade dies ist aber nicht mdglich. Nicht nur tite man damit dem Hagio-
graphen Unrecht, denn er wollte ja nicht einiges nach unsern Begriffen geschicht-
lich Zuverldssige und daneben einiges der #dusseren Wahrheit Entbehrende be-
richten. Er wollte den «ganzen» Heiligen schildern, zu dessen Bild nun einmal
die erwidhnte «Erwartungshaltung» und die ihr entsprechenden Erlebnisse ge-
horen. Mit solcher Trennung tite man aber auch der «dusseren Wahrheit» Gewalt
an. Fine Scheidung in «Geschichte» und «Legende» erwiese sich etwa beim Blum-
hardt-Bericht ganz einfach als literar-kritisch und sachlich unmdglich. Aussere
Wahrheit, d. h. die Heilung der Gottliebin Dittus, und innere Wahrheit, d. h. die
Erfahrung der iiberlegenen Macht, bilden innerhalb der «Erwartungshaltung»
eine untrennbare Einheit, und gerade die «dussere Wahrheit» der wichtigsten
Vorgénge steht hier durch die Aussagen vieler Augen- und Ohrenzeugen fest.

Damit ist die Frage nach der «Echtheit» solcher Berichte gestellt. Wie gezeigt,
konnen einander dhnliche Berichte durchaus «echt» sein, d.h. auf verschiedene
selbstidndige Erlebnisse zuriickgehen, so sehr sie sich in der Struktur auch gleichen
mogen. Ob aber das Erlebnis selbst echt war oder sich nur in der Subjektivitit
des Berichterstatters abgespielt hat, gar direkt «erfunden» ist — dies zu beurteilen,
ist allein von der Struktur der Erzdhlung her nicht moglich. Das Urteil iiber echt
oder unecht ist vielmehr in einer vorwissenschaftlichen Entscheidung begriindet:
in der Fahigkeit oder Unfdhigkeit, die geschilderte Erwartungshaltung nachzu-
vollziechen — zum mindesten in der Offenheit, solche Haltung als moglich anzu-
erkennen, oder im Willen, sich solcher Haltung gegeniiber grundsitzlich zu ver-
schliessen. Ist man fiir die Erwartungshaltung grundsitzlich offen, so beginnt die
kritische Scheidung der Geschichte und Legende nicht schon bei den Berichten
als solchen, sondern erst in der subtilen Finzeluntersuchung, ob in einem Bericht
«QOriginalitit», literarische Nachahmung oder gar wilde Phantastik vorliegt.

Ernst Gerhard Riisch, Abtwil, Kt. St. Gallen

18 F. Blanke, Columban und Gallus (1940), S.167. Zur Problematik der Scheidung in
Geschichte und Legende bei den Tier-Geschichten der Gallus-Vita vgl. E. G. Riisch, Gallus
und der Bir. Geschichte und Legende (1950).



	Dämonenaustreibung in der Gallus-Vita und bei Blumhardt dem Älteren

