
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 34 (1978)

Heft: 1

Artikel: Kontinuität und Diskontinuität in der Kirchengeschichte

Autor: Hammer, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-879020

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-879020
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kontinuität und Diskontinuität in der Kirchengeschichte

Vortrag an der Karl-Marx-Universität Leipzig am 26. Oktober 1976

Unter dem Zeichen stetigen Wandels steht nicht nur die Geschichte selbst, und
damit auch die Kirchengeschichte als Teil derselben, sondern auch ihr Bild im
Wandel der Zeiten. Goethes Worte über die künstlerische Innenausstattung der
Kirchengebäude: «Es befindet sich wohl keine Kirche in der Christenheit, deren
frühere Gemälde, Statuen oder sonstige Denkmale nicht neueren Bedürfnissen
oder verändertem Kunstgeschmack einmal weichen müssen»,1 treffen übertragen
auch auf die geistige Betrachtung der Kirchen zu. Dennoch müssen wir uns diesem
dauernden Wandel stellen und auch dem sich daraus gewöhnlich ergebenden
«Parteienhader und -gezänk», wollen wir unser eigenes, kritisches, aber selbständiges

Bild, ein echtes Bild unserer Generation von dieser reichen Geschichte des

Christentums, nicht nur gewinnen, sondern auch gegen alle möglichen und
unmöglichen, aggressiven und pauschalen, unsachlichen und abschätzigen Urteile
von aussen verteidigen.

1.

War bisher vom Wandel, von der Diskontinuität unseres kirchengeschichtlichen
Bildes und Urteils die Rede, so ist nun ebenso deutlich auf die fast gleichbleibende,
wenn nicht stärker werdende Front der Gegner der Kirchengeschichte
hinzuweisen, deren Genealogie zumindest bis in die Zeiten des Deutschen Idealismus
zurückreicht. Denn was hat sich verändert an der Einschätzung der Kirchengeschichte

seitens ihrer Verächter seit der Stunde, da sie als «eigentümliche
Mischung aus Irrtum und Gewalt» bezeichnet und ihr Studium auf Grund dieser
Halbwahrheit abgeschrieben wurde von «aufgeklärten», weil für autonom
erklärten Menschen?

Was hat sich geändert, seitdem der Dichterfürst von Weimar fragte: «Sag, was enthält die
Kirchengeschichte? Sie wird mir in Gedanken zunichte: es gibt unendlich viel zu lesen, was ist
denn aber das alles gewesen? - Zwei Gegner sind es, die sich boxen, die Arianer und die
Orthodoxen, durch viele Saecla dasselbe geschieht, es dauert bis an das jüngste Gericht.. ,»2

Obwohl jeder Kundige weiss, dass sich in der Kirchengeschichte nicht nur Arianer und
Orthodoxe stets boxen, sondern dass es sehr viel mehr verschiedene Strömungen, ganz
unterschiedlichen Charakters, gab, die sich da jeweils stritten, obwohl es nicht nur Streit, Parteien-
und Machtkämpfe gab, wird ausgerechnet dieser Teil der Weltgeschichte spätestens seit Goethe
einseitig und vorwurfsvoll als blutige Boxkampfarena abgetan und nicht mehr weiter ernst ge-

1 J. W. v. Goethe, Schriften zur Kunst. Altdeutsche Kunstschätze: Artemis-Gedenkausgabe
der Werke (1948 ff.), 13, S. 652.

2 Goethe, Zahme Xenien IX: Werke (A. 1), 2, S. 402. Am gleichen Ort steht auch das
bekanntere Wort: «Was hab ich mit der Kirchengeschichte zu schaffen: ich sehe weiter nichts
als Pfaffen ...»



K. Hammer, Kontinuität und Diskontinuität in der Kirchengeschichte 15

nommen. Übrigens wird zumeist von Leuten, die von andern Gebieten der gleichen
Weltgeschichte ausgehen, wo derselbe Boxkampf im Dienst revolutionärer Ideologien geführt wurde
und noch wird, diese sinistre Seite menschlichen Verhaltens im Dienste irgendeines Wahrheitsbegriffs

als vorbildliche Geschichte bis in alle Einzelheiten dem Studium empfohlen und
studiert. Diese Schizophrenie leistet sich gelegentlich böswillige Verdrehungen, so wenn etwa
Karlheinz Deschner und eine ganze Mitarbeitermannschaft alle Forscherkraft zusammennehmen,

um aus altkirchlichen und mittelalterlichen Kirchenvätern und -historikern nur jene
Stellen abzuschreiben, die sich mit dem Krieg beschäftigen, was an sich noch nicht schlimm
ist, wenn man dem Buch nur den Titel «die Kirche und der Krieg» gäbe und nicht im Untertitel

suggerierte, das sei «der Weg der Kirche zum ewigen Leben» gewesene Desgleichen kann
die Deschnermannschaft die Entwicklung des christologischen Dogmas nur als Spiel eines sich
wandelnden kirchlichen Machtbegriffs missverstehen.

Diese Mode kurzschlüssiger Missdeutung der Kirchengeschichte beherrscht heute nicht nur
Leute, die auf Grund ihres säkularen Lehrer- oder Parteiamts vielleicht dazu berufen wären,
sondern auch weitgehend die theologische Jugend, die sich nicht scheut, ihre Vorurteile von
Irrtum und Gewalt auch in Examensarbeiten, oft anstelle gründlichen Faktenwissens,
niederzuschreiben.

Woher kommt diese apriorische Aversion gegen ein ungemein reiches Gebiet,
das die edlere Forschung auch schon gern als «Auslegungsgeschichte des Wortes
Gottes» bezeichnet hat4, zugleich reduzierend aus der blutigen Schlachtengeschichte,

zugleich aber auch expandierend in die Kunst-, Philosophie-, Musik-,
Literatur-, Rechts- und Verfassungsgeschichte hinein? Könnte es nicht sein, dass

hier das Idealbild einer unsichtbaren «Geist»-Kirche ohne Fleisch und Blut, ohne

Berücksichtigung menschlichen Machtstrebens vorausgesetzt wird, wie es auch
schon der Deutsche Idealismus geprägt hat?

Goethe und Schiller haben der Nachwelt ja nicht nur die bekannten Worte vom schrecklichen

Gemisch aus Irrtum und Gewalt als Verdikt über die Kirchengeschichte hinterlassen.
In weniger bekannten Worten hat Goethe von dieser idealen «unsichtbaren Kirche» auch sehr
positiv gesprochen: «Nicht allein bei uns, sondern in allen Ländern wird die Anzahl der
denkenden Menschen, der wahren Gläubigen immer eine unsichtbare Kirche bleiben.»s Diese
Worte aus den «Schriften zur Literatur» beschreiben nicht nur im Sinn der Aufklärung die
elitäre Rolle des kritisch denkenden Menschen, der gegenüber der verführten Masse eine
Minderheit ausmacht, sondern sie machen auch Goethes Glauben an den Sinn einer denkenden,
aber unsichtbaren Kirche deutlich, die Ursprungs- und auftragsgemäss im «Brief des Pastors»
etwa so aussehen sollte:« «Unser lieber Herr wollte nicht, dass es ein Ohr kosten sollte, dieses
Reich auszubreiten. Er wusste, dass es damit nicht ausgerichtet wäre. Er wollte anklopfen an
der Türe und sie nicht einschmeissen. Wenn wir das nur recht bedächten und Gott dankten,
dass wir in dieser schlimmen Zeit noch ungestört lehren dürfen. Und einmal vor allemal, eine
Hierarchie ist ganz und gar wider den Begriff einer echten Kirche. Denn, mein lieber Bruder,
betrachtet nur selbst die Zeiten der Apostel gleich nach Christi Tod, und ihr werdet bekennen
müssen, es war nie eine sichtbare Kirche auf Erden.»

s K.-H. Deschner (Hrsg.), Kirche und Krieg. Der christliche Weg zum Ewigen Leben. Mit
Beiträgen von K. H. Poppe, K. Ahlheim, H. Wollschläger, W. Beutin (1970).

4 G. Ebeling, Kirchengeschichte als Geschichte der Auslegung der Heiligen Schrift (1947);
dazu auch K. Hammer, Grundfragen der Kirchengeschichte. Was ist und was treibt die
Kirchengeschichte? (1970).

5 J.W. v.Goethe, Schriften zur Literatur. Über den Wert einiger deutscher Dichter:
Jubiläumsausgabe (1902 ff.), 36, S. 9.

« Goethe, Brief des Pastors: Werke (A. 1), 4, S. 133 f.



16 K. Hammer, Kontinuität und Diskontinuität in der Kirchengeschichte

Goethe wird hier gezielt zitiert, weil es not tut, daran zu erinnern, dass die berühmte Summe
aller urkirchlichen Forschungen des exkommunizierten Modernisten Alfred Loisy: «Christus
predigte das Reich Gottes, und was kam, war die Kirche», schon hundert Jahre vor ihm, auch
30 bis 50 Jahre vor Karl Marx, erkannt wurde und eine solche «jesusgemässe, unsichtbare»
Kirche von der tatsächlichen historischen und sichtbaren Kirche geschieden wurde. Auch die
marxistische Kritik findet man schon beim späten Goethe, der in seiner letzten Begegnung mit
Eckermann vom 11. 3.1832 bekannte: «Es ist gar viel Dummes in den Satzungen der Kirche.
Aber sie will herrschen, und da muss sie eine bornierte Masse haben, die sich duckt und die
geneigt ist, sich beherrschen zu lassen. Die hohe, reich dotierte Geistlichkeit fürchtet nichts
mehr als die Aufklärung der untern Massen. Sie hat ihnen auch die Bibel lange genug vorenthalten,

solange als irgend möglich. Was sollte auch ein armes christliches Gemeindeglied von
der fürstlichen Pracht eines reich dotierten Bischofs denken, wenn es dagegen in den
Evangelien die Armut und Dürftigkeit Christi sieht, der mit seinen Jüngern in Demut zu Fuss ging,
während der fürstliche Bischof in einer von sechs Pferden gezogenen Karosse einherbraust!»7

Hat sich in der Kritik an der Kirche seither, bis zur Kirchenkonferenz von Uppsala 1968,
nichts geändert als die Vervielfachung der Pferdestärken, mit denen nun auch evangelische
Bischöfe sich per Mercedes ins Hotel fahren Hessen? Und sind die Kirchgänger nur darum,
schon zu Goethes Zeiten8, weggeblieben, weil sie solche Äusserlichkeiten allzu wichtig
nahmen? Mehren sich die Kirchenaustritte heute auch in den Städten des Westens nur darum,
weil die Kirchenmitglieder via Presse eingehender über die Einkommensverhältnisse ihrer
Hierarchie unterrichtet werden und viele den Sinn ihres Beitrags dazu nicht mehr einsehen?
Steckt dahinter nicht auch die unbestimmte, goethesche Sehnsucht nach einer edlen Geistkirche,
welche arm und demütig auftritt, wie jener Menschheitslehrer aus edler Einfalt und stiller
Grösse selber, aus weissem Gips und herabhängend segnenden Händen, jene Mischung aus

Winckelmann und Thorwaldsen, der einen für die Belange dieser Welt in Ruhe lässt und sich

nicht einmischt in die Händel des Menschen aus Fleisch und Blut? Hat sich diese Sehnsucht

nicht längst übertragen auf einen Grossteil der theologischen Jugend, der die Botschaft von
Sünde und Gnade, Schuld und Vergebung für eine Erfindung des Urapostels Paulus und
«Verfälschers» der Botschaft Jesu sowie einer gleich darauf folgenden «frühkatholischen»
Amtskirche hält, welche von den ursprünglichen Ideen des Religionsstifters von Anfang an

abgewichen seien?

Hinter all diesen 150jährigen Einwänden gegen die Kirche und ihre blöde
Geschichte steckt immer noch oder wieder - nach lOOjähriger Unterbrechung durch
die vornehmlich lutherische und katholische Sünden- und Gnadentheologie - die

selbstverständliche Annahme des autonomen Menschen, der von allen falschen

Abhängigkeiten, darunter auch von einer nur durch die Sünden- und Vergebungsbotschaft

mächtig gewordenen Kirche und ihren «Dunkelmännern», befreit
gehört, ansonsten er ewig zu jener bornierten Masse zählt, die im Aberglauben
behaftet bleibt, wie die Königin der Nacht samt ihren Helfershelfern, die sich durch
keinen noch so strahlenden Sonnengott Sarastro und seine nur von Liebe und

Tugend und selbstverständlich von keinerlei Machtmissbrauch wissenden Priesterschar

aus ihrer Finsternis erlösen lassen.

Nach 1. dieser Kritik der Gegner ist der Boden näher bereitet,
2. einige Typen kirchengeschichtlicher Betrachtungsweise seit der Aufklärung

näher abzugrenzen und

7 Goethe, Gespräch mit Eckermann vom 11. 3.1832: Werke (A. 1), 24, S. 77.
s Goethe, Dichtung und Wahrheit, 2, 7: Werke (A. 1), S. 318.



K. Hammer, Kontinuität und Diskontinuität in der Kirchengeschichte 17

3. eine weiterführende Typologie einzelner Strömungen, Parteiungen, Konflikte,
Theorien innerhalb der Kirchengeschichte zu versuchen, die womöglich über die

bisherigen hinausführen.

2.

Einige der Typen sollen am Beispiel der Reformationsdeutung veranschaulicht
werden.

a) Friedrich Engels hat die «drei grossen Lager», in die Deutschland zur Zeit
der Reformation nach seiner Meinung zerfallen war, aller nachfolgenden
kommunistischen Geschichtsdeutung autoritativ vorgegeben, wobei Engels' Einschränkung,

dass diese Typologie «nur sehr mühsam und annähernd» sei, nicht
verschwiegen sei: «Das katholische oder reaktionäre, das lutherisch bürgerlich-re-
formierende und das revolutionäre» Lager; im letzteren Fall war Münzer gemeint.9
Es hat den Anschein, als ob diese Typologie nicht nur für die Zeit vom Deutschen
Bauernkrieg (1525) bis zu Engels, sondern auch für die letzten hundert Jahre und
damit auch für die Zukunft einige Geltung nicht allein in der kommunistischen
Geschichtsschreibung beanspruchen dürfe. Diese betrachtet die Geschichte und
damit auch die Kirchengeschichte unter zwei Fragen: der religiös-theoretischen und
der sozial-politischen. Da der Atheismus ihr schon vor hundert Jahren eine
Selbstverständlichkeit war, kann die theologische Bemühung Luthers und der andern
Reformatoren, den Glauben der Christenheit zu reformieren, ihr darum nur als

vordergründiges Täuschungsmanöver für die Massen einleuchten, da sie für die
praktische, soziale Durchführung der Reformation der damaligen Zustände den
Flebel zu kurz ansetzte, indem sie auf ein Bündnis mit den Fürsten statt auf eins

mit dem Volk setzte, und die «frühbürgerliche Revolution» scheitern liess.
Die exklusive Worthaftigkeit der Reformation auf der Basis des Evangeliums

kann folglich von der marxistischen Geschichtsdeutung gar nicht positiv gewürdigt
werden, obwohl sich Engels bis zum Ende mit einer Revision seines Urteils über
die Reformation trug. Wenn z. B. Luther auf Huttens und Sickingens Einladung
auf die Ebernburg antwortete: «Ich möchte nicht, dass man das Evangelium mit
Gewalt und Blutvergiessen verfechte. Durch das Wort ist die Welt überwunden
worden, durch das Wort ist die Kirche erhalten, durch das Wort wird sie auch
wieder in den Stand kommen, und der Antichrist, wie er Seines ohne Gewalt
bekommen, wird ohne Gewalt fallen», wenn er seinem theoretischen Auftrag als

theologischer Lehrer im Worthaften treu bleibt, kann dies im Licht der sozio-
ökonomischen Deutung des Histomat nur als Taktik verstanden werden. Denn auf
dieser Basis habe er es eben nur mit den Mächtigen gehalten. Also sei Thomas
Münzer der gegebene Mann, schon weil für ihn der Himmel nichts Jenseitiges,
sondern in diesem Leben zu suchen sei und der Beruf der Gläubigen darin bestehe,
das Reich Gottes hier auf Erden herzustellen. Dementsprechend streife, wie seine

» F. Engels, Der Deutsche Bauernkrieg 1850, zitiert nach H.-G. Koch, Luthers Reformation
in kommunistischer Sicht (1967), S. 71.



18 K. Hammer, Kontinuität und Diskontinuität in der Kirchengeschichte

«Religionsphilosophie an den Atheismus, so sein politisches Programm an den
Kommunismus»10. Demgegenüber können Luther und noch mehr Melanchthon
nur als «Urbild des philiströsen, hektischen Stubenhockers» gelten.

b) Weniger einheitlich, aber doch überraschend kontinuierlich präsentiert sich
dem marxistischen gegenüber das katholische Bild der Reformation. Was in der
marxistischen Deutung negativ erscheint, der Primat des Wortes bei Luther, hat
sich dort von einer ursprünglich nicht ganz begriffenen, weil bei Luther von
vehementer Kritik an der bestehenden Kirche als Heilsinstitution samt ihren
Sakramenten und Ämtern begleiteten und darum stark konterkarierten Einschätzung, je
länger, je mehr zu einer viel positiveren Würdigung und stillschweigenden
Anpassung an die Neuerungen der lutherischen Reformation, ja zu förmlicher und
weltweiter Übernahme wesentlicher Bestandteile derselben im II. Vatikanum
gemausert. Die fast zu einem neuen Schisma tendierende Einführung der Messe in
der Landessprache, die gleichzeitige Abwendung vom internationalen Latein sind
bekanntlich nicht nur für die Jünger des Msgr. Lefèvre in Ecône, sondern seit

langem für viele gebildete Katholiken der mittleren und älteren Generation ein

Ärgernis.
Wir wären in kirchengeschichtlichen Entwicklungslinien schlecht bewandert,

wenn wir daran nicht eine Fernwirkung der lutherischen und schweizerischen, ja
der ganzen westeuropäischen Reformation erblicken und dankbar begrüssen würden.

Es bleiben weiterhin als in der ökumenischen Exegese und Dogmengeschichte
längst gemilderter, in der Praxis jedoch immer noch trennender Brocken zwischen
Rom und der Ökumene nur der Inhalt der Messe und die daraus auch für das

Ämterverständnis der Kirchen gezogenen Folgerungen.
Goethes vermächtnishafter Tadel an der herrschsüchtigen Kirche, sie habe den

Leuten die Bibel lange genug vorenthalten, «solange als irgend möglich», weil sie

nichts mehr als eine Aufklärung der untern Massen fürchtete, hat darum heute

wenig Grund mehr.

Schon Engels konnte die lutherische Bibelübersetzung als Instrument der Volksaufklärung
rühmen. Freilich tat er das am Prüfstein der sozialen Frage, wo es darum gegangen wäre,
«das bescheidene Christentum der ersten Jahrhunderte der zerfallenden feudalen Gesellschaft
als Abbild einer Gesellschaft entgegenzuhalten, die nichts von der weitschichtigen, kunstmäs-
sigen Feudalhierarchie wusste». Wo «die Bauern dies Werkzeug gegen Fürsten, Adel, Pfaffen
nach allen Seiten hin benutzten», da «kehrte es Luther gegen sie und stellte aus der Bibel einen
wahren Dithyrambus auf die von Gott eingesetzte Obrigkeit zusammen, wie ihn kein Tellerlecker

der absoluten Monarchie je zustande gebracht hat».11
So sehr diese harte Kritik die Züge des 19. Jahrhunderts trägt, sie wird stets als Stachel

unser Bewusstsein zu neuem Nachdenken über die Zeit von 1520 bis 1530 als Schlüsselepoche
nicht nur deutscher Geschichte reizen müssen. Von katholischer Seite jedenfalls sind hier in
klassischen Werken nur wenig Impulse zu erwarten, wie denn auch andere häretische oder
christlich-sozialrevolutionäre Gruppierungen aus dem Spätmittelalter, schon von Engels viel-

m Engels (A. 9), S. 76 f. Vgl. auch die teilweise Revision des marxistischen Bildes der
Reformation durch M. Steinmetz: Zeitschr. für Geschichtswiss. 8 (1960), S. 114 f.; ders., Die
frühbürgerliche Revolution in Deutschland (1961).

ii Engels (A. 9), S. 75.



K. Hammer, Kontinuität und Diskontinuität in der Kirchengeschichte 19

leicht allzu phantasiereich zusammengestellt und zu Vorläufern revolutionärer Bewegungen
emporstilisiert, nach wie vor den Stempel häretischer und nicht reformerischer Gruppierungen
und Sekten behalten sollten bis in die neuesten Darstellungen hineini2, wenn auch nicht mehr
derart polemisch wie früher.

c) Zwischen diesen beiden alten Typen restaurativer und revolutionärer Kir-
chengeschichtsbeschreibung segelt die evangelische Kirchengeschichte nach wie
vor in der Mitte. Sie hat sich einerseits längst von dem Luther- und Reformationsdenkmal

früherer Jahrhunderte gelöst, indem sie die Sozialkritik des Liberalismus
wie des Marxismus aufzunehmen und zu ihren traditionellen dogmengeschichtlichen

Bemühungen hinzuzunehmen und in sie zu integrieren versuchte und so ein
vielschichtigeres, darum jedoch keineswegs ausgewogen einheitliches Bild von der
Epoche lieferte. Andererseits hat die neuere katholische Forschung in Deutschland

von der Reformation ein freundlicheres Bild entworfen, das trotz aller
ökumenischen Brücken freilich noch nicht die tragende These vom «Bruch» und damit
dem schismatischen Charakter der Reformation über Bord geworfen hat, obwohl
der meistgelesene katholische Autor der Gegenwart, Hans Küng, seine Bücher
kaum ohne das Gedankengut der reformatorischen Theologen und Kirchen bis
heute so verfasst hätte, wie sie sich lesen.

Dies hat sie, freilich in umgekehrtem Sinn wie die marxistische Sicht von der Reformation,
mit dieser gemein, übrigens auch, dass sich beide eben darum weigern, den Namen «Reformation»

für diese Epoche und Entwicklungen voll und vorbehaltlos zu übernehmen. Auch da,
wo sie wegen der Geschichtslastigkeit des Begriffs dazu gezwungen sind, stellt katholische
Kirchengeschichtsschreibung der protestantischen Reformation zumindest für die zweite Hälfte
des 16. Jahrhunderts den Begriff der «katholischen Reform» entgegen, womit der hässliche
Ausdruck «Gegenreformation» als eines blossen «Anti» und Gegenprotestes teils ersetzt, teils
gemildert werden soll. Im Blick auf die innertheologischen Entwicklungen, auf die Expansion
des neuen Ordenslebens, das Tridentinum und dessen Folgen in der katholischen Kirche, v. a.
des Südens, hat sie damit wohl recht, übersieht aber gerade die historisch eng damit
verknüpften und von marxistischer Sozialkritik um so besser erkannten sozialen, weltanschaulichen

und politischen Aspekte jener Zeit, wie denn in katholischen Handbüchern auffällig
wenig die Rede ist von Hugenottenkriegen und -Schicksalen, der Weiterentwicklung des
protestantischen Dogmas resp. der neueren protestantischen Theologie. Geradezu typisch dafür,
wie eng sich marxistische und katholische Verkürzung in ihrer jeweiligen dogmatischen
Bindung und der sich daraus ergebenden Ablehnung protestantischer Theologie berühren, ist die
gemeinsame Bewertung Schleiermachers, von dem auf beiden Seiten wenig mehr übrigbleibt
als die Bezeichnung protestantischer «Hoftheologe».

In dieser ideologisch oder dogmatisch bedingten Eklektik ihres ganzen
Geschichtsbilds sind sich freilich alle genannten drei Forschungsrichtungen
ebenbürtig. Bei den Protestanten möchte man annehmen, dass es weniger an ihrer
dogmatischen Bindung, die schwächer denn je dasteht, als an ihrem Personalmangel

liegt - gemessen an den weltweiten Ressourcen sowohl katholischer wie
marxistischer Historiker -, darüber hinaus jedoch wohl auch an ihrer traditionellen

18 Vgl. die beiden jüngsten katholischen, Reformation und Gegenreformation behandelnden
Werke: L. J. Rogier, R. Aubert & M. C. Knowles (Hrsg.), Geschichte der Kirche, 3 (1965);
H. Jedin (Hrsg.), Handbuch der Kirchengeschichte, 4 (1967).



20 K. Hammer, Kontinuität und Diskontinuität in der Kirchengeschichte

Neigung zum «Provinzialismus», der selbst in den Gipfelleistungen unserer
Dogmen- und Kirchengeschichte zwischen 1880 und 1920 (Harnack, Seeberg, Loofs,
Holl u. a.) nie ganz überwunden wurde, wenn ihr Geschichtsbild trotz grundsätzlicher

Öffnung sowohl zu ökumenischerer Weite des Horizontes wie zu vermehrter
sozialhistorischer Betrachtungsweise nur auf wenigen Partien der Kirchengeschichte
wirklich universalökumenische Horizonte gewonnen hat.

Auch die von der jüngeren Garde katholischer und evangelischer sowie einiger orthodoxer
Kirchengeschichtler gemeinsam in ökumenischer Verlagskooperation in München und Mainz
verlegte «ökumenische Kirchengeschichte» leidet noch an dieser vielleicht unbewussten
Eklektik und damit einseitiger Schwerpunktsbildung.

Ein neuer Ansatz, Kirchengeschichte ökumenisch zu betrachten, ist der
Versuch, Kirchengeschichte als Missionsgeschichte darzustellen, d. h. also nicht nur
diejenigen Partien derselben in einem Band zu sammeln, die sich als
Missionsgeschichte eignen, sondern ihre sämtlichen Äusserungen und Formen unter dem

Aspekt der Ausbreitung des Christentums zu beschreiben.13 Der Wandel ihrer
Aspekte durch die Jahrhunderte und Zonen dieser Erde hat sicher mit diesem

Impuls eminent viel zu tun und man darf gespannt auf die Fortsetzungen sein, die
über die Alte Kirche hinausführen.

3.

Um unbefangener als in sämtlichen dogmatisch-ideologisch gebundenen
Handbüchern und ihren gezielten, jeweiligen Verdammungen, Lobeshymnen und
Auslassungen wieder das zu lernen, was den Christen zum Christen macht, ist es an
der Zeit, an eine eigene Typologie der wesentlichsten, aber auch einiger scheinbar
unwesentlicherer Phänomene der Kirchengeschichte heranzugehen.

Wenn es wirklich das «Reich Gottes» ist, das Jesus predigte und meinte und nicht die
Kirche, die dann kam, wenn dieser ebenfalls zwiespältige Begriff, der allein in den letzten
beiden Jahrhunderten eine in allen Farben schillernde Entwicklung durchlief, dann sollte im
Hinblick auf die Grösse dessen, was wir sagen, wenn wir «Gott» sagen, auch grundsätzlich
keine Erscheinung, keine Persönlichkeit samt ihren oft seltsamen Ideen und deren oft noch
abstossenderen Folgen, aber auch keine auf ehrliche Kontinuität und Tradition bedachte
Institution dem kirchengeschichtlichen Auge zu schade sein oder zu gering, sich mit ihr zu
beschäftigen. Dann sollte auch der Spiegel der Kunst, der Liturgie und Musik, sogar der
weltlichen Literatur und Philosophie, des Rechts und der Naturwissenschaft daraufhin untersucht
werden: Wo und wie hat sich dieser Gott, dessen Sohn seine Jünger als seine Brüder und
Gottes Kinder bezeichnete, jeweils neu seinem Volk kundgetan? Wie hat es darauf reagiert
und sein Reich aufzurichten versucht? Wie waren die Ursprünge einer Bewegung, die
Gedanken eines «Propheten», und wie verwandelten sich all diese jeweiligen Ansätze im Verlauf
der Zeit «Providentia Dei et confusione hominum»?1*

is H. Frohnes, H.-W. Gensichen & G. Kretschmar (Hrsg.), Kirchengeschichte als
Missionsgeschichte, Ii. Die Alte Kirche (1974).

13 Hammer (A. 4).



K. Hammer, Kontinuität und Diskontinuität in der Kirchengeschichte 21

Wie wollen wir die verschiedenen Phänomene der Kirchengeschichte, in denen
teils innerhalb, teils ausserhalb einer ebenfalls historisch bedingten, äusseren
Kirchlichkeit auf Grund des biblischen Rufs Gottes an die Christusgläubigen
diesem Ruf konkret Folge geleistet wurde, typologisch einordnen, ohne in der
Schematisierung zu übertreiben?

Zwischen zwei Klippen sehe ich das Bot hin und her schaukeln:
Die Skylla bildet das Apriori-Urteil: «Eine Typologie kann es für die Kirchengeschichte

nicht geben, weil jede Erscheinung, jede Bewegung als solche stets originär und einzig dasteht
und ein Anrecht darauf hat, ohne Vergleich mit anderen, vorhergehenden und scheinbar
parallelen gleichzeitigen betrachtet zu werden.» Zweifellos ist das der Standpunkt erklärter
Sektierer, die nur ihren Urapostel, ihre Lesart der Heiligen Schrift und nur ihre Kirche, sprich
Sekte, kennen und als wahr anerkennen wollen und schon darum nichts von historischem
Vergleich wissen wollen, aber ebensowenig von Toleranz.

Die Charybdis hat schon mehr Anziehungskraft, die sagt: «Es gibt nichts Neues unter der
Sonne, auch in der Kirchengeschichte nicht.» Und jedem Kundigen ist klar, dass sich sogar
geistesgeschichtliche Bewegungen quer durch die Jahrhunderte und geographischen Zonen
hindurchziehen, über deren Wandereigenschaft man nur staunen kann, wie etwa die Marzio-
niten, die Manichäer, deren fast urchristliche Gedanken über die Paulikianer und Bogomilen
bis zu den Katharern des Spätmittelalters wandern und sogar in der Freimaurerei Wiederaufleben,

von den neuzeitlichen konfessionellen Gruppierungen ganz zu schweigen, welche zuerst
von Europa nach Amerika und von dort via Missionen wieder in die verschiedensten Bereiche
Afrikas und Ostasiens hineinwirkten. Auch die Verwandtschaft des neuzeitlichen Sozialismus
und ideologischen Marxismus mit vielen früheren Stufen des Christentums, ihre Ableitbarkeit
aus demselben, nicht nur Münzer'scher Prägung, sollte diesbezüglich nicht unterschätzt werden.

Der hermeneutische Grundsatz «Es gibt nichts Neues unter der Sonne» ist so alt wie die
denkende Menschheit. Er wird aufs Menschliche angewandt in dem Satz «Der Mensch ist
sich immer gleichgeblieben» bis hin zu Goethes uninteressierter Formel «Zwei Gegner sind
es, die sich boxen, die Arianer und die Orthodoxen, durch viele Saecla dasselbe geschieht,
es dauert bis an das jüngste Gericht», eng verwandt dem Unverständnis Thomas Manns, der
sich über den Abendmahlsstreit der Protestanten als eines Streits um eine Kopula nur alte-
rieren konnte. In der Tat hat dieser Grundsatz etwas Faszinierendes. Er bewahrt in Bescheidenheit

vor jeder falschen Euphorie, die insbesondere die Jugend, auch die akademische, in
jeder Generation neu befällt, wenn eine scheinbar neue Idee den Campus mit ihren Idealen
überfällt. Er führt sofort zur kritischen Gegenfrage: Wo ist uns denn diese angeblich neue
Idee schon einmal begegnet? Er leitet die historische Überprüfung alles Neuen sozusagen
automatisch ein und führt auch zur kritischen Rechenschaft über die Wirkungen, welche
ähnliche Ideen schon früher gezeitigt haben. Das Ergebnis dieser Überprüfung muss nicht
immer zu einem altersweisen, überlegenen Aha-Erlebnis, zu Resignation, Skepsis und Ironie
gegenüber allem Neuen führen. Es kann durchaus die neue Begeisterung wissenschaftlich
fundieren helfen.

Um zwischen Skylla und Charybdis hindurchzulenken, soll die Wahrheitsfindung

nicht einfach in der arithmetischen Mitte zwischen diesen beiden herme-
neutischen Felsen führen, sondern dialektisch einmal näher am einen, einmal näher

am andern vorbei, etwa so:

a) Jede Erscheinung in der Kirchengeschichte hat darauf Anspruch, zuerst als völlig einzig
und neu für sich betrachtet zu werden, ohne vorschnelle Schubladisierung, auch ohne
vorschnellen Bezug zu anderen, schon bekannten Erscheinungen.

b) Jede Erscheinung in der Kirchengeschichte muss in Bezug gebracht werden mit anderen,
gleichzeitigen oder früheren, nahen oder fernen, die ihr zu gleichen scheinen.



22 K. Hammer, Kontinuität und Diskontinuität in der Kirchengeschichte

Nur in dieser scheinbar paradoxen Ausschliesslichkeit des hermeneutischen
Ansatzes wird das jeweils Neue in seiner Unabhängigkeit, Eigenständigkeit und
Spontaneität, aber auch in seiner Abhängigkeit, Relativität und Verflochtenheit
in das weite Netz alles Geschichtlichen aufgehoben und transzendiert. Nur beides
zusammen und ineinander betrieben berechtigt zu dem Mut, eine Art Typologie
alles kirchengeschichtlich Interessanten aufzustellen, in aller Vorläufigkeit Wandel
und Kontinuität vieler geistiger Bewegungen und Institutionen zu ermitteln und
durch alles hindurch den positiven wie negativen Beitrag der Kirchengeschichte
zur Entwicklung des Menschengeschlechts zu eruieren.

Auch diesen durch Lessing, Aufklärung und Idealismus stark vorbelasteten Begriff
vermag man kaum ganz zu streichen, weil sonst Kirchengeschichte nur noch als l'art pour l'art,
als Doktorandenspielzeug für «philiströse Stubenhocker», bestenfalls als historische Brosamen
zur Lokal-, Regional- oder Territorialgeschichte übrigbleibt. Andererseits kann Lessings
Begriff von der Entwicklung des Menschengeschlechts natürlich in seiner positivistischen,
organisch gemeinten Ursprünglichkeit nicht mehr übernommen werden, wie er in der marxistischen

Geschichtsdeutung via Hegel weiterwirkt. Dass es eine Weiterentwicklung der Menschheit

seit der Steinzeit bis zur Eroberung des Mars gegeben hat, ist unbestreitbar, eine
Entwicklung der moralischen Kategorien ist aber schon wesentlich schwerer festzustellen. Dennoch
steht als Axiom ausser Zweifel, dass das Christentum die für die ganze Welt bis heute
entscheidendsten Wandlungen der Ethik und des politisch-sozialen Zusammenlebens mit sich
gebracht hat. Es wäre darum endlich an der Zeit, in Ost und West gleichermassen deren
positivste auch wieder nüchtern, aber anerkennend neben die vielen, oft überzeichneten, aus dem
historischen Kontext gelösten, negativen Innovationen zu setzen und zu einer ausgewogeneren
Darstellung der Kirchengeschichte zurückzufinden. Es wäre sogar der gegebene Beitrag der
Kirchengeschichtler zu Geist und Buchstaben der Schlussakte der «Konferenz für Sicherheit
und Zusammenarbeit in Europa» in Helsinki.

Dieses hohe Ziel kann nur durch die grösstmögliche Objektivität ohne alle ideologischen
Scheuklappen, in interdisziplinärer Zusammenarbeit mit anderen historischen Fachwissenschaften,

auch in ökumenischer Zusammenarbeit mit Kirchengeschichtlern anderer
Denominationen, Kirchen und Länder der ganzen Erde angestrebt werden. Und selbst im günstigsten
Fall, bei grösstmöglicher Kooperation von enzyklopädischen Ausmassen, ohne Anwendung
von schwarz oder rot oder auch nur rosarot gefärbten Brillengläsern, wird jede Anmassung
fern bleiben müssen, die Weltgeschichte als Weltgericht, Kirchengeschichte als Kirchengericht
zu vollziehen, wie der Basler Kirchengeschichtler K. R. Hagenbach vor 150 Jahren dazu
schrieb:'5 «Dieses Weltgericht im absoluten Sinn zu vollziehen - dazu möchten uns doch wohl
die Akten fehlen.» Auch die Fülle der seitdem neu entdeckten und neu hinzugekommenen
Akten und Dokumente ändert daran nichts.

Versuchen wir also in aller Vorläufigkeit und Bescheidenheit, gewisse konforme
Bewegungen von diffusen zu unterscheiden, so können in den drei Bereichen
1. Kirche und Staat, 2. Kirche und Häresie bzw. Splittergruppen, 3. Ekklesiologie
und Ausbreitung der Kirche folgende Hinweise gegeben werden.

1. Die Alte Kirche zwischen 35 und 312 wurde auf Grund ihrer äusseren
Ohnmacht dem heidnischen Staat gegenüber von den Kirchengeschichtlern oft als die
Idealkirche gepriesen, weil es ihr an jener, scheinbar erst später durch den Staat

is K. R. Hagenbach, Encyklopädie und Methodologie der theologischen Wissenschaften
(1833, 18647), s. 218 f.



K. Hammer, Kontinuität und Diskontinuität in der Kirchengeschichte 23

verliehenen Machtposition noch gebrach, durch deren Besitz die Kirche samt ihren
hierarchischen Institutionen zu jener «Pfaffenkirche» entartete, welche französische

Aufklärung, deutscher Idealismus und in deren Folge verschiedene Häupter
des Marxismus-Leninismus so abscheulich fanden, weil die Alte Kirche statt dessen

noch die angebliche Reinheit des Ursprungs, des «Kindes», hatte und sie nur da

kämpfte, wo es um diese Reinheit dem Staat gegenüber ging, jedoch völlig gewaltlos,
in der Bereitschaft zum Martyrium, wobei die verschiedenen Stufen des Bekennens
im Untergrund, wie bei Cyprian, in der Flucht oder im standhaft offenen
Blutzeugnis gleichermassen jener ecclesia patiens et militans positiv zugerechnet
wurden.

Erst von der neutestamentlichen Wissenschaft wurde nt. W. die Kirchengeschiehte auf
jenen hohen Grad frühkatholischer Amtshierarchie kritisch aufmerksam gemacht, der sich
doch schon sehr früh ausgebildet haben muss, wenn er bereits in den Spätschriften des Neuen
Testaments anzutreffen sein soll.

Die sich daraus ergebenden innerkirchlichen Machtkämpfe zwischen Orthodoxie
und Häresie, zwischen Kirche und Gnosis, zwischen Rom und Markion, Rom und
Montanismus, Rom und Afrika, Rom und Osten, zwischen Alexandria und An-
tiochia, nicht erst durch die konstantische Wende bedingt, blieben
kirchengeschichtlicher Einordnung allzu lange verborgen resp. wurden idealisiert.

Immerhin: Vergleicht man die Phänomene des Bekennertums vor 312 mit denen
der Neuzeit, so fällt auf, dass sich der gleiche Wandel von der Frühstufe des
Blutzeugnisses hin zu äusserem oder innerem Emigrantentum beide Male da vollzog,
wo die repressive Staatsgewalt selber zuerst Raum für diese zweite Möglichkeit
gab: Der Streit um die Reinheit der Lapsi im Donatismus war ein rein innerkirchlicher

Streit und erst möglich, als die eigentliche Verfolgung durch den Staat vorbei

war. Die Emigration schweizerischer Täufer aus dem bernischen Emmental in
das tolerantere katholische Fürstbistum Basel im französischen Jura auf die seither
sogenannten «Franches Montagnes» geschah erst, nachdem das reformierte Bern
keine Andersgläubigen in seinen Mauern mehr duldete und ihnen nur die Wahl
liess zwischen Ersäuftwerden oder Auswandern, parallel dem autoritären Regime
der allerchristlichsten Majestät Ludwigs XIV., der nach Aufhebung des Duldungsedikts

von Nantes seinen reformierten Hugenotten nur die Wahl liess zwischen

Martyrium oder Auswanderung. Die staatspolitischen bzw. bevölkerungspolitischen

Auswirkungen dieser Massnahmen und Emigrationen, denen weitere
Beispiele aus dem habsburgischen oder salzburgischen Raum beizufügen wären, sind

zu bekannt, um hier memoriert zu werden.

Übrigens scheint das Phänomen der Emigration aus Glaubensgründen - seit Beginn der
Säkularisation abgelöst von der Emigration aus politischen und ideologischen Gründen, sonst
jedoch gleichgeblieben, also durch die modernen Staaten von den alten übernommen - eins
der wichtigsten Phänomene der ganzen Neuzeit zu sein. Sie hat eine beachtliche Vorgeschichte
im Spätmittelalter und ist von der Forschung noch zu wenig in ihrer historischen Bedeutsamkeit

ernst genommen. Die landläufige positivistische Deutung der Geschichte als einer progressiven

Entwicklung der Menschheit im Kampf um ihre Befreiung dürfte von hier aus am
nachhaltigsten erschüttert werden.



24 K. Hammer, Kontinuität und Diskontinuität in der Kirchengeschichte

Das Gesagte bedeutet für die Alte Kirche, dass ihre Herrschaftsstruktur schon
etabliert war, bevor die Begünstigungen nach dem konstantinischen Schritt auf
sie zukamen. Es wurde ja mehrfach der Verdacht geäussert, als sei Konstantin
zum Schritt der Toleranz (durch Galerius 311 bereits eingeleitet) und schliesslich
zur Begünstigung der Kirche überhaupt nur gedrängt worden, weil er in ihr eine
derart perfekte Organisation vermutete, wie sie sein riesiger und korrupter
Staatsapparat längst nicht mehr aufwies.

Untersucht man die Glaubensinhalte, um derentwillen Christen ihre
angestammte Heimat verliessen, um jeweils ihrer Façon des Glaubens, ihrer
Uberzeugung in unbekannter Fremde treu bleiben zu können, so stösst man immer
wieder quer durch die Geschichte auf die Sehnsucht nach den reinen Ursprüngen
ihrer Religion, die in der Hierarchie, der Intoleranz einer Staatskirche oder -kon-
fession, ob theodosianisch, justinianisch oder königlich-württembergisch, ob
«sonnenköniglich» oder anglikanisch, ob römisch oder spanisch verfasst und geprägt,
das ursprüngliche Evangelium nicht mehr wiedererkennen zu können meinten und
den folgenschweren Schritt zu eigener Gruppenbildung mit dem Ziel der Separation

von dieser Kirche wagten, die dann oft apokalyptische Deutung erfährt.

2. Das Ideal apostolischer Armut, autodidakt aus den Heiligen Schriften
erkannt durch Petrus Waldus und Franz von Assisi und einer weltlichem Machtrausch

und Reichtum verfallenen Papstkirche entgegengestellt, führt seltsamerweise

die Anhänger des einen in die Situation der jahrhundertelang verfolgten
Sekte, die des andern in den kirchlich integrierten und anerkannten Reformorden.
War hier die Ablehnung des Zölibats und bischöflicher Jurisdiktion durch die
Waldenser allein trennend?

Zu den Waldensern gesellten sich, nach Wiklifiten und teilweise Hussiten und
Böhmischen Brüdern besonders während der Reformation und zweifellos von ihr
mitausgelöst, auch in Deutschland, der Schweiz und den Niederlanden fast zahllose

eigenständige, zunächst nur lokal agierende Gruppierungen, denen die
evangelische Armut zumindest ein Anliegen unter vielen anderen Reformanliegen war.

3. Unter dem nicht für all diese Bewegungen glücklichen Sammelbegriff «Täufer»

oder «Wiedertäufer», aber ebenso unter dem unzureichenden Etikett «Bauernkrieg»

oder «frühbürgerliche Revolution» wurden die Anstösse dieser vielfältigen
Bewegungen aus irgendeinem evangelischen Stimulus oder Schwerpunkt eher
verdeckt als offenbar. Ähnlich ging es den vielfältigen englischen «Dissenters». So ist
auch bei den Feiern des Täufer- und Bauernkriegjubiläums (1525-1975) beklagt
worden, dass die vielfältigen Forschungen des Westens und Ostens über diese
Phänomene zu wenig koordiniert und ineinander integriert worden seien bis jetzt.
Die wissenschaftlich sauberen Forschungen der Mennoniten über ihre Geschichte
würden von der übrigen protestantischen Forschung zu wenig aufgenommen, und
weder von katholischer noch von marxistischer Seite sei die ausgestreckte Hand
erkennbar aufgenommen worden. Wenn auch sicher aus unterschiedlichen
Motivierungen, so ist dies ein Zeichen dafür, dass die Suche nach der Reinheit der



K. Hammer, Kontinuität und Diskontinuität in der Kirchengeschichte 25

Anfänge des Christentums, systematisch erst vom Pietismus eines Gottfried Arnold
in Angriff genommen, immer noch auf Abwehr bei den Etablierten stösst, weil sie

offenbar als Infragestellung der eigenen Position gefürchtet wird.

Man kann natürlich bei den sogenannten Täufern ihre andere Sakramentsauffassung resp.
ihre Ablehnung der Kindertaufe, das dogmatische Kennzeichen vor und über alle anderen sich
daraus ergebenden Besonderheiten ihrer Gruppe stellen und sich mit dem Rest folglich gar
nicht mehr beschäftigen, weil es eben «Sektierer» seien. Nur wird man bei dieser Betrachtungsweise

gerade der ethischen Entdeckungen der Täufer aus dem Evangelium gar nicht gewahr:
der Verweigerung von Kriegsdienst und Eid - hochaktuelle Infragestellungen des autoritären
Staats aus dem Evangelium, noch dazu Phänomene, die sich bereits in der vorkonstantinischen
Kirche in reichem Masse finden lassen und den Zug urchristlicher Reinheit zu bestätigen
scheinen. Und ist nicht die Frage der Gewalt und Gewaltlosigkeit bereits in den entscheidenden

Jahren der Reformation auf eine Weise gestellt worden, die gerade in der Vielfalt
der Antworten der einzelnen Gruppierungen zwischen 1525 und 1600, zwischen Ober- und
Niederdeutschen immer wieder die volle Aufmerksamkeit der heutigen Kirchengeschichtler
finden sollte? Überlassen wir nicht zuviel allein den Sektierern, den «Zeugen Jehovas», «Ad-
ventisten» und anderen, wenn wir diese Fragen gar nicht an uns herankommen lassen? In
einer Zeit, da von Politikern in Ost und West gemeinsam die Forderung einer beidseitigen
Truppenreduzierung und des dazugehörigen Waffenpotentials längst im Räume steht, kann
es sich die Kirche m. E. samt ihrer Forschung nicht leisten, nur in gewohntem Obrigkeitsgehorsam

darauf zu warten, was demnächst wieder von oben befohlen wird. Sondern der
Boden zur Erörterung dieser ethischen Grundfragen könnte aus dem reichen Arsenal der
kirchengeschichtlichen Erfahrungen bereitet werden.

Hier wäre anzuführen, dass es um 1525-1527 nicht nur das gewaltbejahende
marxistische Idol Thomas Münzer, nicht nur vergeblich soziale Gerechtigkeit
fordernde Bauern und anderseits nicht nur das «sanft lebende Fleisch zu Wittenberg»,

den «Fürstenknecht und Tellerlecker» Luther gegeben hat, der, wohl schlecht
orientiert, für die Übergriffe der Bauern eine fürstliche Bestrafung verlangte, auch
nicht nur jenen geharnischten Feldprediger Zwingli, der zur Verteidigung der
Zürcher Reformation auch den Waffengang mit den katholischen Nachbarständen
nicht scheute und darin umkam, selbst jedoch Abweichlern in seinem Einflussbereich

keine Gnade widerfahren liess. Vielmehr wäre auch auf diejenigen Christen

hinzuweisen, die sich lieber in der Limmat und Aare, im Inn und in der
Donau ersäufen Hessen, als dass sie ihre aus der Bibel gewonnenen, neuen evangelischen

Glaubensüberzeugungen wieder mit Gegengewalt verteidigt hätten, dass
sie schliesslich die echten, praktischen Wegbereiter moderner Gewissensfreiheit
geworden sind, die das Martyrium, d. h. den tatsächlichen Einsatz ihres Lebens im
Sinn des Friedens, den modernen Wehrdienstverweigerern voraushaben. Die
zunächst nur lokal bestehenden und somit oft nur vorübergehenden Einfluss
gewinnenden Splitter- und Randgruppen der von der jeweiligen Staatskirche alsbald
verfolgten und vertriebenen Dissenters im weitesten Sinn haben seit ihrer
Erschliessung und Kolonisation Nordamerikas nicht nur eine neue, bleibende Heimat
gefunden. Sie haben dort auch a) kräftigen Einfluss auf die Gestaltung ihrer neuen
Staatswesen aus dem Kräftereservoir ihrer Glaubensvorstellungen gewonnen, b) seit
dem 18. Jahrhundert zuerst vom angelsächsischen Raum unzählige Vorstösse in
eine vom Christentum noch unberührte heidnische Welt unternommen, um diese



26 K. Hammer, Kontinuität und Diskontinuität in der Kirchengeschichte

zu Christus zu bekehren und zu missionieren. Von der weiteren Erforschung der
Entstehungsphase der modernen Staaten zwischen Konfession und Demokratie
wäre wohl auch eine Heilung der heute vielfach krisenhaft erkrankten Demokratien

zu erwarten.

Auch wenn es nicht ganz so materialistisch zugeht wie in der Chemie, wären doch analog
zu ihr von der Analyse der verschiedenen geistigen Substanzen, die zur Gründung eines
modernen Staatswesens geführt haben, auch die ihr fehlenden, aber vielleicht notwendigen
Substanzen auszumachen, die zur Überwindung jener Krisen führen könnten. Freilich, über
die Etiketten «schädlich, notwendig, positiv, negativ» wird unter Geisteswissenschaftlern ewig
ein hoffentlich edler Streit herrschen.

Jedenfalls scheinen mir umgekehrt die alten, antagonistischen Fragestellungen
zur Kirchengeschichte «Kirche und Staat», «Pfaffenkirche» und «unsichtbare
Geistkirche», «Byzantinismus» und Sektierertum oder Splittergruppen, Macht und
Politik in der Kirche nicht länger so fruchtbringende Fragestellungen zu sein in
einer Zeit, die überall in der Krise zu stecken scheint und in der auch die Kirche
danach gefragt ist: Was habt ihr zur Heilung dieser oder jener Geisteskrise
beizutragen?

Überlassen wir Macht und Gewalt getrost dem Staat bis zu dem Augenblick,
wo er zu trostlos, d. h. zum jeder Reform unzugänglichen und gewalttätigen
Regime und Unrechtsstaat entartet ist, so haben wir Christen immer noch genug
Möglichkeiten, uns aus Schrift und Tradition, aus Ursprung und Geschichte der
vielfältigen Erscheinungs- und Bekenntnisformen der einen Kirche Jesu Christi
das jeweils Gemässe herauszusuchen und in angemessener Form den jeweiligen
Mächten gegenüber vorzuschlagen und anzumelden. Der «Brief des Pastors» nach
Goethe sagt es wahrhaft pastoral: Nicht die Tür einzuschmeissen, sondern
anzuklopfen, sei Christus gekommen, auf dieser Erde Sein Reich aufzurichten.

Freilich, ohne Not noch bestehende Machtpositionen der Kirche über Bord zu werfen oder
zu räumen, scheint umgekehrt kein dringendes Erfordernis da, wo diese Machtpositionen
tatkräftig dazu benutzt werden können, auf noch mächtigere, antichristliche Positionen Einfluss
zu nehmen. Es wäre zum Beispiel den angeblich so mächtigen Kirchen im Westen manchmal
besser, wenn ihr Einfluss wirklich noch grösser wäre, als er tatsächlich ist, wenn man an die
verschiedenen Diskussionen und Entscheidungen der Fragen um den Schwangerschaftsabbruch
denkt. Hier sind vielfach unchristlich denkende und agierende Mächte neben anderen neuen
Gruppierungen längst viel mächtiger geworden als die sich im Protest erschöpfende katholische
Hierarchie und die entweder übereilig modernistisch mit den Wölfen heulende oder ängstlich
schweigende evangelische Kirche.

Wo sie freilich aus der ihr anvertrauten Macht ihr eigenes Salz der Erde zu wenig
anzubringen versteht, wie etwa auf dem weiten Sektor der Militärseelsorge, oder auf weite Strecken
im Religionsunterricht an den Schulen, da wäre es besser, schrittweise nachzugeben und nach
neuen Formen der Verkündigung zu suchen, die diesen Namen verdienen, und neue Bereitschaft

zu christlichem Bekennertum motivieren. Die starken Unterschiede von Stadt und Land
gilt es dabei stärker zu beachten, als bislang geschehen.

Wer freilich lieber Dogmen- und Theologiegeschichte weiterhin als solche,
losgelöst von den irdischen Konflikten der Welt um sie herum, treiben will, sollte sich
nicht wundern über die zunehmende Interesselosigkeit einer jungen Generation,
die von ihren Historikern ein im Osten vielleicht allzu geschlossenes, im Westen



K. Hammer, Kontinuität und Diskontinuität in der Kirchengeschichte 27

vielleicht allzu disparates Gesamtbild der Vergangenheit unter Einschluss der
Sozialgeschichte, der Kunst und Literatur, des Schönen wie des Hässlichen, in
Macht und Schuld je und je verstrickten Gesamtmenschlichen erwartet und
bekommt, um sich ihr eigenes Idealbild für Gegenwart und Zukunft daraus zu bilden.
Die Vielfalt alles Gewesenen im Spiegel einer weit gefächerten analogia fidei, d. h.
einer analogia relationis zum biblischen Wort, Auftrag und Ursprung zu betrachten

und zu prüfen, das scheint mir der einzige hermeneutisch tragende Pfeiler einer
zukunftsweisenden kirchengeschichtlichen Betrachtungsweise zu sein.16

*

Aus dem Gesagten folgt abschliessend ein Résumé in Form von einigen Thesen
zu Kontinuität und Diskontinuität im Hinblick auf eine auch für die Zukunft
brauchbare Kirchengeschichte. Diese zu formulieren, fällt naturgemäss schwerer
als erwartet. Wie immer bei schwierigen Dingen lässt sich auch hier leichter sagen,
was nicht geht:

1. Die vertraute und altehrwürdige augustinische Unterscheidung der ecclesia
visibilis von einer ecclesia invisibilis dürfte keine Lösung für die Zukunft sein.
Kirche lebt «im Fleisch», um mit Paulus zu reden, sie leidet und sie kämpft auch
im Fleisch. Vielleicht triumphiert sie auch manchmal, aber hoffentlich nicht zu oft,
weil sie dann zu leicht die anderen Bedingungen vergisst. Die drei Gesichter der
ecclesia militans, patiens und triumphans, vom kommunistischen Maler Fernand
Léger in Courfaivre im Berner Jura in einem bunten Glasfenster eindrucksvoll
dargestellt, gehören zusammen. Sie sind irdisch und damit sichtbar, sind an
Kirchenordnungen, an äussere Umstände von mehr Macht oder mehr Ohnmacht und
ihre Strukturen gebunden. Sie kann ihnen nicht durch falsche Sehnsucht in eine
unsichtbare Geistigkeit entfliehen, sei es nach Art der Spiritualisten der
Reformations- und Vorreformationszeit oder durch die Geistigkeit Goethes und anderer
Ästheten oder durch die Jenseitigkeit der ecclesia invisibilis von Engeln und
Märtyrern, wie sie die Hierarchie des Mittelalters in Ost und West als getreues
Abbild der irdischen potestates im Himmel aufgerichtet hat. Damit ist selbstverständlich

die Unsichtbarkeit der Kirche nicht bestritten. Nur als Aufgabe und
Lernziel kirchengeschichtlicher Forschung kommt sie nicht in Frage.

2. Unter den Möglichkeiten dieser irdischen Kirche in Macht und Ohnmacht
hat es immer wieder ähnliche gegeben: a) gegenüber einer hierarchisch und
juristisch zu mächtig, zu absolutistisch auftretenden Kirche die Segregation, die Trennung

sog. häretischer Gruppen; b) bei totaler Unduldsamkeit der ersteren entweder
das Martyrium, Verbannung oder die freiwillige Auswanderung.

3. Diese verschiedenen Trennungen sind sowohl wegen dogmatischer wie auch

wegen ethischer Differenzen erfolgt und haben eine solche Vielfalt neuer Wege
und Möglichkeiten auf dem alten Boden des einen Evangeliums kreiert, dass

i« K. Hammer, Analogia relationis gegen analogia entis: Parrhesia. Festschrift K. Barth
(1966), S. 288 ff.



28 K. Hammer, Kontinuität und Diskontinuität in der Kirchengeschichte

ihr detailliertes Studium auch für die Zukunft Traditionen enthält, die fruchtbar
anzuwenden wären, zumal die ehedem von einer allmächtigen Kirche um der
geglaubten und verteidigten Glaubenseinheit willen gegenüber ihren Ketzern
angewandten unduldsamen Methoden seit Beginn der Neuzeit von den langsam
säkularisierten Staaten zur Behandlung weltanschaulicher Abweichler auf diese
übergingen.

4. Die Wege unduldsamer Repression im Dienst einer totalen Glaubenseinheit
sind sich im grossen ganzen seit dem heidnischen Römerreich in jedem neuen
Imperialismus und Totalitarismus gleichgeblieben, so auch die Wege, ihnen zu
entfliehen. In der Neuzeit ist der langsame Prozess der Aufklärung und Säkularisation

hinzugekommen und hat einige Verfeinerungen angebracht. Einen
Totalanspruch der Kirche hat er ebenso endgültig zerstört, wie er dafür den des Staats

aufgebaut hat. Seit der Englischen und Französischen Revolution entspricht darum
dem repressiven, restaurativen Staat auf der andern Seite die Fluchtbewegung der
verschiedensten Dissenters, die sie an anderen Ufern zu Kolonisatoren und
Staatengründern eigener Façon werden liess. Deren Studium lohnt nicht nur um der
abwechslungsreichen Kontinuität und Diskontinuität der Kirchengeschichte willen,
sondern auch für die Suche nach neuen Möglichkeiten christlicher Existenz in
Ost und West heute und morgen.

Vor allem dürfte das Studium ihrer ehemaligen Konfrontationen zwischen
Repression und Emigration auch manche um die Einzigkeit und Exklusivität ihrer
ideologischen Basis bangenden moderne Staaten davor bewahren, die alten Fehler
zu wiederholen. Wenn es stimmt, dass Emigrationen nicht nur sozialer und
wirtschaftlicher Not, sondern geistiger Intoleranz zu verdanken sind, so haben diese

sogenannten unblutigen, friedlichen Mittel doch nicht weniger gekostet als die
Kriege, die wegen ähnlicher Machtansprüche ausgebrochen sind.

Karl Hammer, Basel


	Kontinuität und Diskontinuität in der Kirchengeschichte

