Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 34 (1978)

Heft: 1

Artikel: Kontinuitat und Diskontinuitat in der Kirchengeschichte
Autor: Hammer, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-879020

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-879020
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kontinuitit und Diskontinuitit in der Kirchengeschichte

Vortrag an der Karl-Marx-Universitat Leipzig am 26. Oktober 1976

Unter dem Zeichen stetigen Wandels steht nicht nur die Geschichte selbst, und
damit auch die Kirchengeschichte als Teil derselben, sondern auch ihr Bild im
Wandel der Zeiten. Goethes Worte iiber die kiinstlerische Innenausstattung der
Kirchengebédude: «Es befindet sich wohl keine Kirche in der Christenheit, deren
friilhere Gemailde, Statuen oder sonstige Denkmale nicht neueren Bediirfnissen
oder verindertem Kunstgeschmack einmal weichen miissen»,! treffen iibertragen
auch auf die geistige Betrachtung der Kirchen zu. Dennoch miissen wir uns diesem
dauernden Wandel stellen und auch dem sich daraus gewohnlich ergebenden
«Parteienhader und -gezidnk», wollen wir unser eigenes, kritisches, aber selbstin-
diges Bild, ein echtes Bild unserer Generation von dieser reichen Geschichte des
Christentums, nicht nur gewinnen, sondern auch gegen alle moglichen und un-
moglichen, aggressiven und pauschalen, unsachlichen und abschétzigen Urteile
von aussen verteidigen.

War bisher vom Wandel, von der Diskontinuitédt unseres kirchengeschichtlichen
Bildes und Urteils die Rede, so ist nun ebenso deutlich auf die fast gleichbleibende,
wenn nicht stirker werdende Front der Gegner der Kirchengeschichte hinzu-
weisen, deren Genealogie zumindest bis in die Zeiten des Deutschen Idealismus
zuriickreicht. Denn was hat sich verdndert an der Einschitzung der Kirchenge-
schichte seitens ihrer Verdchter seit der Stunde, da sie als «eigentiimliche Mi-
schung aus Irrtum und Gewalt» bezeichnet und ihr Studium auf Grund dieser
Halbwahrheit abgeschrieben wurde von «aufgeklirten», weil fiir autonom er-
klarten Menschen?

Was hat sich geiindert, seitdem der Dichterfiirst von Weimar fragte: «Sag, was enthilt die
Kirchengeschichte? Sie wird mir in Gedanken zunichte: es gibt unendlich viel zu lesen, was ist
denn aber das alles gewesen? — Zwei Gegner sind es, die sich boxen, die Arianer und die
Orthodoxen, durch viele Saecla dasselbe geschicht, es dauert bis an das jiingste Gericht . . .»2

Obwohl jeder Kundige weiss, dass sich in der Kirchengeschichte nicht nur Arianer und
Orthodoxe stets boxen, sondern dass es sehr viel mehr verschiedene Stromungen, ganz unter-
schiedlichen Charakters, gab, die sich da jeweils stritten, obwohl es nicht nur Streit, Parteien-
und Machtkdmpfe gab, wird ausgerechnet dieser Teil der Weltgeschichte spitestens seit Goethe
einseitig und vorwurfsvoll als blutige Boxkampfarena abgetan und nicht mehr weiter ernst ge-

1 J. W. v. Goethe, Schriften zur Kunst. Altdeutsche Kunstschitze: Artemis-Gedenkausgabe
der Werke (1948 ff.), 13, S. 652.

2 Goethe, Zahme Xenien IX: Werke (A. 1), 2, S.402. Am gleichen Ort steht auch das be-
kanntere Wort: «Was hab ich mit der Kirchengeschichte zu schaffen: ich sehe weiter nichts
als Pfaffen .. .»



K. Hammer, Kontinuitdt und Diskontinuitdt in der Kirchengeschichte 15

nommen. Ubrigens wird zumeist von Leuten, die von andern Gebieten der gleichen Weltge-
schichte ausgehen, wo derselbe Boxkampf im Dienst revolutiondrer Ideologien gefiihrt wurde
und noch wird, diese sinistre Seite menschlichen Verhaltens im Dienste irgendeines Wahrheits-
begriffs als vorbildliche Geschichte bis in alle Einzelheiten dem Studium empfohlen und
studiert. Diese Schizophrenie leistet sich gelegentlich boswillige Verdrehungen, so wenn etwa
Karlheinz Deschner und eine ganze Mitarbeitermannschaft alle Forscherkraft zusammen-
nehmen, um aus altkirchlichen und mittelalterlichen Kirchenvitern und -historikern nur jene
Stellen abzuschreiben, die sich mit dem Krieg beschiftigen, was an sich noch nicht schlimm
ist, wenn man dem Buch nur den Titel «die Kirche und der Krieg» gédbe und nicht im Unter-
titel suggerierte, das sei «der Weg der Kirche zum ewigen Leben» gewesen.3 Desgleichen kann
die Deschnermannschaft die Entwicklung des christologischen Dogmas nur als Spiel eines sich
wandelnden kirchlichen Machtbegriffs missverstehen.

Diese Mode kurzschliissiger Missdeutung der Kirchengeschichte beherrscht heute nicht nur
Leute, die auf Grund ihres siikularen Lehrer- oder Parteiamts vielleicht dazu berufen wiiren,
sondern auch weitgehend die theologische Jugend, die sich nicht scheut, ihre Vorurteile von
Irrtum und Gewalt auch in Examensarbeiten, oft anstelle griindlichen Faktenwissens, nieder-
zuschreiben.

Woher kommt diese apriorische Aversion gegen ein ungemein reiches Gebiet,
das die edlere Forschung auch schon gern als «Auslegungsgeschichte des Wortes
Gottes» bezeichnet hat?, zugleich reduzierend aus der blutigen Schlachtenge-
schichte, zugleich aber auch expandierend in die Kunst-, Philosophie-, Musik-,
Literatur-, Rechts- und Verfassungsgeschichte hinein? Konnte es nicht sein, dass
hier das Idealbild einer unsichtbaren «Geist»-Kirche ohne Fleisch und Blut, ohne
Beriicksichtigung menschlichen Machtstrebens vorausgesetzt wird, wie es auch
schon der Deutsche Idealismus gepragt hat?

Goethe und Schiller haben der Nachwelt ja nicht nur die bekannten Worte vom schreck-
lichen Gemisch aus Irrtum und Gewalt als Verdikt iiber die Kirchengeschichte hinterlassen.
In weniger bekannten Worten hat Goethe von dieser idealen «unsichtbaren Kirche» auch sehr
positiv gesprochen: «Nicht allein bei uns, sondern in allen Lindern wird die Anzahl der den-
kenden Menschen, der wahren Gliubigen immer eine unsichtbare Kirche bleiben.»s Diese
Worte aus den «Schriften zur Literatur» beschreiben nicht nur im Sinn der Aufklirung die
elitire Rolle des kritisch denkenden Menschen, der gegeniiber der verfithrten Masse eine Min-
derheii ausmacht, sondern sie machen auch Goethes Glauben an den Sinn einer denkenden,
aber unsichtbaren Kirche deutlich, die ursprungs- und auftragsgemiss im «Brief des Pastors»
etwa so aussehen sollte:6 «Unser lieber Herr wollte nicht, dass es ein Ohr kosten sollte, dieses
Reich auszubreiten. Er wusste, dass es damit nicht ausgerichtet wire. Er wollte anklopfen an
der Tiire und sie nicht einschmeissen. Wenn wir das nur recht bedichten und Gott dankten,
dass wir in dieser schlimmen Zeit noch ungestort lehren diirfen. Und einmal vor allemal, eine
Hierarchie ist ganz und gar wider den Begriff einer echten Kirche. Denn, mein lieber Bruder,
betrachtet nur selbst die Zeiten der Apostel gleich nach Christi Tod, und ihr werdet bekennen
miissen, es war nie eine sichtbare Kirche auf Erden.»

3 K.-H. Deschner (Hrsg.), Kirche und Krieg. Der christliche Weg zum Ewigen Leben. Mit
Beitrigen von K, H. Poppe, K. Ahlheim, H. Wollschldger, W. Beutin (1970).

4 G, Ebeling, Kirchengeschichte als Geschichte der Auslegung der Heiligen Schrift (1947);
dazu auch K.Hammer, Grundfragen der Kirchengeschichte. Was ist und was treibt die Kir-
chengeschichte? (1970).

5 J.W. v. Goethe, Schriften zur Literatur. Uber den Wert einiger deutscher Dichter: Jubi-
liumsausgabe (1902 ff.), 36, S. 9.

6 Goethe, Brief des Pastors: Werke (A. 1), 4, S. 133 f.



16 K. Hammer, Kontinuitit und Diskontinuitdt in der Kirchengeschichte

Goethe wird hier gezielt zitiert, weil es not tut, daran zu erinnern, dass die berilhmte Summe
aller urkirchlichen Forschungen des exkommunizierten Modernisten Alfred Loisy: «Christus
predigte das Reich Gottes, und was kam, war die Kirche», schon hundert Jahre vor ihm, auch
30 bis 50 Jahre vor Karl Marx, erkannt wurde und eine solche «jesusgemisse, unsichtbare»
Kirche von der tatsdchlichen historischen und sichtbaren Kirche geschieden wurde. Auch die
marxistische Kritik findet man schon beim spiten Goethe, der in seiner letzten Begegnung mit
Eckermann vom 11. 3. 1832 bekannte: «Es ist gar viel Dummes in den Satzungen der Kirche.
Aber sie will herrschen, und da muss sie eine bornierte Masse haben, die sich duckt und die
geneigt ist, sich beherrschen zu lassen. Die hohe, reich dotierte Geistlichkeit fiirchtet nichts
mehr als die Aufkldrung der untern Massen. Sie hat ihnen auch die Bibel lange genug vorent-
halten, solange als irgend mdglich. Was sollte auch ein armes christliches Gemeindeglied von
der fiirstlichen Pracht eines reich dotierten Bischofs denken, wenn es dagegen in den Evan-
gelien die Armut und Diirftigkeit Christi sieht, der mit seinen Jiingern in Demut zu Fuss ging,
wihrend der fiirstliche Bischof in einer von sechs Pferden gezogenen Karosse einherbraust!»?

Hat sich in der Kritik an der Kirche seither, bis zur Kirchenkonferenz von Uppsala 1968,
nichts geiindert als die Vervielfachung der Pferdestirken, mit denen nun auch evangelische
Bischofe sich per Mercedes ins Hotel fahren liessen? Und sind die Kirchgidnger nur darum,
schon zu Goethes Zeiten8, weggeblieben, weil sie solche Ausserlichkeiten allzu wichtig
nahmen? Mehren sich die Kirchenaustritte heute auch in den Stddten des Westens nur darum,
weil die Kirchenmitglieder via Presse eingehender iiber die Einkommensverhdltnisse ihrer
Hierarchie unterrichtet werden und viele den Sinn ihres Beitrags dazu nicht mehr einsehen?
Steckt dahinter nicht auch die unbestimmte, goethesche Sehnsucht nach einer edlen Geistkirche,
welche arm und demiitig auftritt, wie jener Menschheitslehrer aus edler Einfalt und stiller
Grosse selber, aus weissem Gips und herabhingend segnenden Hinden, jene Mischung aus
Winckelmann und Thorwaldsen, der einen fiir die Belange dieser Welt in Ruhe ldsst und sich
nicht einmischt in die Hindel des Menschen aus Fleisch und Blut? Hat sich diese Sehnsucht
nicht lingst iibertragen auf einen Grossteil der theologischen Jugend, der die Botschaft von
Siinde und Gnade, Schuld und Vergebung fiir eine Erfindung des Urapostels Paulus und
«Verfilschers» der Botschaft Jesu sowie einer gleich darauf folgenden «friihkatholischen»
Amtskirche hilt, welche von den urspriinglichen Ideen des Religionsstifters von Anfang an
abgewichen seien?

Hinter all diesen 150jahrigen Einwénden gegen die Kirche und ihre blode Ge-
schichte steckt immer noch oder wieder — nach 100jdhriger Unterbrechung durch
die vornehmlich lutherische und katholische Siinden- und Gnadentheologie — die
selbstverstindliche Annahme des autonomen Menschen, der von allen falschen
Abhiingigkeiten, darunter auch von einer nur durch die Siinden- und Vergebungs-
botschaft michtig gewordenen Kirche und ihren «Dunkelménnern», befreit ge-
hort, ansonsten er ewig zu jener bornierten Masse zihlt, die im Aberglauben be-
haftet bleibt, wie die Konigin der Nacht samt ihren Helfershelfern, die sich durch
keinen noch so strahlenden Sonnengott Sarastro und seine nur von Liebe und
Tugend und selbstverstindlich von keinerlei Machtmissbrauch wissenden Priester-
schar aus ihrer Finsternis erlosen lassen.

Nach 1. dieser Kritik der Gegner ist der Boden naher bereitet,
2. einige T'ypen kirchengeschichtlicher Betrachtungsweise seit der Aufkldarung
naher abzugrenzen und

7 Goethe, Gespriach mit Eckermann vom 11. 3. 1832: Werke (A. 1), 24, S. 77.
8 Goethe, Dichtung und Wabhrheit, 2, 7. Werke (A. 1), S. 318.



K. Hammer, Kontinuitit und Diskontinuitdt in der Kirchengeschichte 17

3. eine weiterfiihrende T'ypologie einzelner Stromungen, Parteiungen, Konflikte,
Theorien innerhalb der Kirchengeschichte zu versuchen, die womdglich iiber die
bisherigen hinausfiihren.

2

Einige der Typen sollen am Beispiel der Reformationsdeutung veranschaulicht
werden.

a) Friedrich Engels hat die «drei grossen Lager», in die Deutschland zur Zeit
der Reformation nach seiner Meinung zerfallen war, aller nachfolgenden kom-
munistischen Geschichtsdeutung autoritativ vorgegeben, wobei Engels’ Einschrin-
kung, dass diese Typologie «nur sehr mithsam und anndhernd» sei, nicht ver-
schwiegen sei: «Das katholische oder reaktionire, das lutherisch biirgerlich-re-
formierende und das revolutionédre» Lager; im letzteren Fall war Miinzer gemeint.?
Es hat den Anschein, als ob diese Typologie nicht nur fiir die Zeit vom Deutschen
Bauernkrieg (1525) bis zu Engels, sondern auch fiir die letzten hundert Jahre und
damit auch fiir die Zukunft einige Geltung nicht allein in der kommunistischen
Geschichtsschreibung beanspruchen diirfe. Diese betrachtet die Geschichte und
damit auch die Kirchengeschichte unter zwei Fragen: der religios-theoretischen und
der sozial-politischen. Da der Atheismus ihr schon vor hundert Jahren eine Selbst-
verstindlichkeit war, kann die theologische Bemiihung Luthers und der andern
Reformatoren, den Glauben der Christenheit zu reformieren, ihr darum nur als
vordergriindiges Téduschungsmandver fiir die Massen einleuchten, da sie fiir die
praktische, soziale Durchfiilhrung der Reformation der damaligen Zustéinde den
Hebel zu kurz ansetzte, indem sie auf ein Biindnis mit den Fiirsten statt auf eins
mit dem Volk setzte, und die «friihbiirgerliche Revolution» scheitern liess.

Die exklusive Worthaftigkeit der Reformation auf der Basis des Evangeliums
kann folglich von der marxistischen Geschichtsdeutung gar nicht positiv gewiirdigt
werden, obwohl sich Engels bis zum Ende mit einer Revision seines Urteils iiber
die Reformation trug. Wenn z. B. Luther auf Huttens und Sickingens Einladung
auf die Ebernburg antwortete: «Ich mochte nicht, dass man das Evangelium mit
Gewalt und Blutvergiessen verfechte. Durch das Wort ist die Welt iiberwunden
worden, durch das Wort ist die Kirche erhalten, durch das Wort wird sie auch
wieder in den Stand kommen, und der Antichrist, wie er Seines ohne Gewalt be-
kommen, wird ohne Gewalt fallen», wenn er seinem theoretischen Auftrag als
theologischer Lehrer im Worthaften treu bleibt, kann dies im Licht der sozio-
okonomischen Deutung des Histomat nur als Taktik verstanden werden. Denn auf
dieser Basis habe er es eben nur mit den Méchtigen gehalten. Also sei Thomas
Miinzer der gegebene Mann, schon weil fiir ihn der Himmel nichts Jenseitiges,
sondern in diesem Leben zu suchen sei und der Beruf der Gldubigen darin bestehe,
das Reich Gottes hier auf Erden herzustellen. Dementsprechend streife, wie seine

9 F. Engels, Der Deutsche Bauernkrieg 1850, zitiert nach H.-G. Koch, Luthers Reformation
in kommunistischer Sicht (1967), S. 71.



18 K. Hammer, Kontinuitit und Diskontinuitiit in der Kirchengeschichte

«Religionsphilosophie an den Atheismus, so sein politisches Programm an den
Kommunismus»!®, Demgegeniiber konnen Luther und noch mehr Melanchthon
nur als «Urbild des philistrosen, hektischen Stubenhockers» gelten.

b) Weniger einheitlich, aber doch iiberraschend kontinuierlich présentiert sich
dem marxistischen gegeniiber das katholische Bild der Reformation. Was in der
marxistischen Deutung negativ erscheint, der Primat des Wortes bei Luther, hat
sich dort von einer urspriinglich nicht ganz begriffenen, weil bei Luther von ve-
hementer Kritik an der bestehenden Kirche als Heilsinstitution samt ihren Sakra-
menten und Amtern begleiteten und darum stark konterkarierten Einschitzung, je
langer, je mehr zu einer viel positiveren Wiirdigung und stillschweigenden An-
passung an die Neuerungen der lutherischen Reformation, ja zu formlicher und
weltweiter Ubernahme wesentlicher Bestandteile derselben im II. Vatikanum ge-
mausert. Die fast zu einem neuen Schisma tendierende Einfiihrung der Messe in
der Landessprache, die gleichzeitige Abwendung vom internationalen Latein sind
bekanntlich nicht nur fiir die Jiinger des Msgr. Lefevre in Econe, sondern seit
langem fiir viele gebildete Katholiken der mittleren und dlteren Generation ein
Argernis.

Wir wiren in kirchengeschichtlichen Entwicklungslinien schlecht bewandert,
wenn wir daran nicht eine Fernwirkung der lutherischen und schweizerischen, ja
der ganzen westeuropdischen Reformation erblicken und dankbar begriissen wiir-
den. Es bleiben weiterhin als in der kumenischen Exegese und Dogmengeschichte
ldingst gemilderter, in der Praxis jedoch immer noch trennender Brocken zwischen
Rom und der Okumene nur der Inhalt der Messe und die daraus auch fiir das
Amterverstandnis der Kirchen gezogenen Folgerungen.

Goethes vermichtnishafter Tadel an der herrschsiichtigen Kirche, sie habe den
Leuten die Bibel lange genug vorenthalten, «solange als irgend mdoglich», weil sie
nichts mehr als eine Aufkldrung der untern Massen fiirchtete, hat darum heute
wenig Grund mehr.

Schon Engels konnte die lutherische Bibeliibersetzung als Instrument der Volksaufklirung
rithmen. Freilich tat er das am Priifstein der sozialen Frage, wo es darum gegangen wiire,
«das bescheidene Christentum der ersten Jahrhunderte der zerfallenden feudalen Gesellschaft
als Abbild einer Gesellschaft entgegenzuhalten, die nichts von der weitschichtigen, kunstmis-
sigen Feudalhierarchie wusste». Wo «die Bauern dies Werkzeug gegen Fiirsten, Adel, Pfaffen
nach allen Seiten hin benutzten», da «kehrte es Luther gegen sie und stellte aus der Bibel einen
wahren Dithyrambus auf die von Gott eingesetzte Obrigkeit zusammen, wie ihn kein Teller-
lecker der absoluten Monarchie je zustande gebracht hat».11

So sehr diese harte Kritik die Ziige des 19. Jahrhunderts triigt, sie wird stets als Stachel
unser Bewusstsein zu neuem Nachdenken iiber die Zeit von 1520 bis 1530 als Schliisselepoche
nicht nur deutscher Geschichte reizen miissen. Von katholischer Seite jedenfalls sind hier in
klassischen Werken nur wenig Impulse zu erwarten, wie denn auch andere hiretische oder
christlich-sozialrevolutiondre Gruppierungen aus dem Spitmittelalter, schon von Engels viel-

10 Engels (A.9), S. 76 f. Vgl. auch dic teilweise Revision des marxistischen Bildes der Re-
formation durch M. Steinmetz: Zeitschn. fiir Geschichtswiss. 8 (1960), S. 114 f.; ders., Die friih-
biirgerliche Revolution in Deutschland (1961).

11 Engels (A.9), S. 75.



K. Hammer, Kontinuitiit und Diskontinuitdt in der Kirchengeschichte 19

leicht allzu phantasiereich zusammengestellt und zu Vorldufern revolutiondrer Bewegungen
emporstilisiert, nach wie vor den Stempel héretischer und nicht reformerischer Gruppierungen
und Sekten behalten sollten bis in die neuesten Darstellungen hineini2, wenn auch nicht mehr
derart polemisch wie friiher.

c) Zwischen diesen beiden alten Typen restaurativer und revolutiondrer Kir-
chengeschichtsbeschreibung segelt die evangelische Kirchengeschichte nach wie
vor in der Mitte. Sie hat sich einerseits ldngst von dem Luther- und Reformations-
denkmal fritherer Jahrhunderte gelost, indem sie die Sozialkritik des Liberalismus
wie des Marxismus aufzunehmen und zu ihren traditionellen dogmengeschicht-
lichen Bemiihungen hinzuzunehmen und in sie zu integrieren versuchte und so ein
vielschichtigeres, darum jedoch keineswegs ausgewogen einheitliches Bild von der
Epoche lieferte. Andererseits hat die neuere katholische Forschung in Deutsch-
land von der Reformation ein freundlicheres Bild entworfen, das trotz aller dku-
menischen Briicken freilich noch nicht die tragende These vom «Bruch» und damit
dem schismatischen Charakter der Reformation iiber Bord geworfen hat, obwohl
der meistgelesene katholische Autor der Gegenwart, Hans Kiing, seine Biicher
kaum ohne das Gedankengut der reformatorischen Theologen und Kirchen bis
heute so verfasst hitte, wie sie sich lesen.

Dies hat sie, freilich in umgekehrtem Sinn wie die marxistische Sicht von der Reformation,
mit dieser gemein, iibrigens auch, dass sich beide eben darum weigern, den Namen «Reforma-
tion» fiir diese Epoche und Entwicklungen voll und vorbehaltlos zu iibernehmen. Auch da,
wo sie wegen der Geschichtslastigkeit des Begriffs dazu gezwungen sind, stellt katholische
Kirchengeschichtsschreibung der protestantischen Reformation zumindest fiir die zweite Hilfte
des 16. Jahrhunderts den Begriff der «katholischen Reform» entgegen, womit der hissliche
Ausdruck «Gegenreformation» als eines blossen «Anti» und Gegenprotestes teils ersetzt, teils
gemildert werden soll. Im Blick auf die innertheologischen Entwicklungen, auf die Expansion
des neuen Ordenslebens, das Tridentinum und dessen Folgen in der katholischen Kirche, v. a.
des Siidens, hat sie damit wohl recht, iibersieht aber gerade die historisch eng damit ver-
kniipften und von marxistischer Sozialkritik um so besser erkannten sozialen, weltanschau-
lichen und politischen Aspekte jener Zeit, wie denn in katholischen Handbiichern auffillig
wenig die Rede ist von Hugenottenkriegen und -schicksalen, der Weiterentwicklung des pro-
testantischen Dogmas resp. der neueren protestantischen Theologie. Geradezu typisch dafiir,
wie eng sich marxistische und katholische Verkiirzung in ihrer jeweiligen dogmatischen Bin-
dung und der sich daraus ergebenden Ablehnung protestantischer Theologie beriihren, ist die
gemeinsame Bewertung Schleiermachers, von dem auf beiden Seiten wenig mehr iibrigbleibt
als die Bezeichnung protestantischer «Hoftheologe».

In dieser ideologisch oder dogmatisch bedingten Eklektik ihres ganzen Ge-
schichtsbilds sind sich freilich alle genannten drei Forschungsrichtungen eben-
biirtig. Bei den Protestanten mochte man annehmen, dass es weniger an ihrer
dogmatischen Bindung, die schwicher denn je dasteht, als an ihrem Personal-
mangel liegt — gemessen an den weltweiten Ressourcen sowohl katholischer wie
marxistischer Historiker —, dariiber hinaus jedoch wohl auch an ihrer traditionellen

12 Vgl. die beiden jiingsten katholischen, Reformation und Gegenreformation behandelnden
Werke: L.J. Rogier, R. Aubert & M. C. Knowles (Hrsg.), Geschichte der Kirche, 3 (1965);
H. Jedin (Hrsg.), Handbuch der Kirchengeschichte, 4 (1967).



20 K. Hammer, Kontinuitit und Diskontinuitdt in der Kirchengeschichte

Neigung zum «Provinzialismus», der selbst in den Gipfelleistungen unserer Dog-
men- und Kirchengeschichte zwischen 1880 und 1920 (Harnack, Seeberg, Loofs,
Holl u. a.) nie ganz iiberwunden wurde, wenn ihr Geschichtsbild trotz grundsitz-
licher Offnung sowohl zu okumenischerer Weite des Horizontes wie zu vermehrter
sozialhistorischer Betrachtungsweise nur auf wenigen Partien der Kirchengeschichte
wirklich universalokumenische Horizonte gewonnen hat.

Auch die von der jlingeren Garde katholischer und evangelischer sowie einiger orthodoxer
Kirchengeschichtler gemeinsam in dkumenischer Verlagskooperation in Miinchen und Mainz
verlegte «Okumenische Kirchengeschichte» leidet noch an dieser vielleicht unbewussten
Eklektik und damit einseitiger Schwerpunktsbildung.

Ein neuer Ansatz, Kirchengeschichte 6kumenisch zu betrachten, ist der Ver-
such, Kirchengeschichte als Missionsgeschichte darzustellen, d. h. also nicht nur
diejenigen Partien derselben in einem Band zu sammeln, die sich als Missions-
geschichte eignen, sondern ihre simtlichen Ausserungen und Formen unter dem
Aspekt der Ausbreitung des Christentums zu beschreiben.!® Der Wandel ihrer
Aspekte durch die Jahrhunderte und Zonen dieser Erde hat sicher mit diesem
Impuls eminent viel zu tun und man darf gespannt auf die Fortsetzungen sein, die
iiber die Alte Kirche hinausfiihren.

3.

Um unbefangener als in simtlichen dogmatisch-ideologisch gebundenen Hand-
biichern und ihren gezielten, jeweiligen Verdammungen, Lobeshymnen und Aus-
lassungen wieder das zu lernen, was den Christen zum Christen macht, ist es an
der Zeit, an eine eigene Typologie der wesentlichsten, aber auch einiger scheinbar
unwesentlicherer Phanomene der Kirchengeschichte heranzugehen.

Wenn es wirklich das «Reich Gottes» ist, das Jesus predigte und meinte und nicht die
Kirche, die dann kam, wenn dieser ebenfalls zwiespiltige Begriff, der allein in den letzten
beiden Jahrhunderten eine in allen Farben schillernde Entwicklung durchlief, dann sollte im
Hinblick auf die Grosse dessen, was wir sagen, wenn wir «Gott» sagen, auch grundsitzlich
keine Erscheinung, keine Personlichkeit samt ihren oft seltsamen Ideen und deren oft noch
abstossenderen Folgen, aber auch keine auf ehrliche Kontinuitdt und Tradition bedachte
Institution dem kirchengeschichtlichen Auge zu schade sein oder zu gering, sich mit ihr zu
beschiftigen. Dann sollte auch der Spiegel der Kunst, der Liturgie und Musik, sogar der welt-
lichen Literatur und Philosophie, des Rechts und der Naturwissenschaft daraufhin untersucht
werden: Wo und wie hat sich dieser Gott, dessen Sohn seine Jiinger als seine Briider und
Gottes Kinder bezeichnete, jeweils neu seinem Volk kundgetan? Wie hat es darauf reagiert
und sein Reich aufzurichten versucht? Wie waren die Urspriinge einer Bewegung, die Ge-
danken eines «Propheten», und wie verwandelten sich all diese jeweiligen Ansitze im Verlauf
der Zeit «providentia Dei et confusione hominum»?14

13 H. Frohnes, H.-W. Gensichen & G. Kretschmar (Hrsg.), Kirchengeschichte als Missions-
geschichte, 1. Die Alte Kirche (1974).
14 Hammer (A. 4).



K. Hammer, Kontinuitit und Diskontinuitdt in der Kirchengeschichte 21

Wie wollen wir die verschiedenen Phinomene der Kirchengeschichte, in denen
teils innerhalb, teils ausserhalb einer ebenfalls historisch bedingten, dusseren
Kirchlichkeit auf Grund des biblischen Rufs Gottes an die Christusgldaubigen
diesem Ruf konkret Folge geleistet wurde, typologisch einordnen, ohne in der
Schematisierung zu iibertreiben?

Zwischen zwei Klippen sche ich das Bot hin und her schaukeln:

Die Skylla bildet das Apriori-Urteil: «Eine Typologie kann es fiir die Kirchengeschichte
nicht geben, weil jede Erscheinung, jede Bewegung als solche stets originir und einzig dasteht
und ein Anrecht darauf hat, ohne Vergleich mit anderen, vorhergehenden und scheinbar
parallelen gleichzeitigen betrachtet zu werden.» Zweifellos ist das der Standpunkt erklirter
Sektierer, die nur ihren Urapostel, ihre Lesart der Heiligen Schrift und nur ikre Kirche, sprich
Sekte, kennen und als wahr anerkennen wollen und schon darum nichts von historischem
Vergleich wissen wollen, aber ebensowenig von Toleranz.

Die Charybdis hat schon mehr Anziehungskraft, die sagt: «Es gibt nichts Neues unter der
Sonne, auch in der Kirchengeschichte nicht.» Und jedem Kundigen ist klar, dass sich sogar
geistesgeschichtliche Bewegungen quer durch die Jahrhunderte und geographischen Zonen
hindurchziehen, iiber deren Wandereigenschaft man nur staunen kann, wie etwa die Marzio-
niten, die Manichder, deren fast urchristliche Gedanken iiber die Paulikianer und Bogomilen
bis zu den Katharern des Spatmittelalters wandern und sogar in der Freimaurerei wiederauf-
leben, von den neuzeitlichen konfessionellen Gruppierungen ganz zu schweigen, welche zuerst
von Europa nach Amerika und von dort via Missionen wieder in die verschiedensten Bereiche
Afrikas und Ostasiens hineinwirkten. Auch die Verwandtschaft des neuzeitlichen Sozialismus
und ideologischen Marxismus mit vielen fritheren Stufen des Christentums, ihre Ableitbarkeit
aus demselben, nicht nur Miinzer’scher Priagung, sollte diesbeziiglich nicht unterschitzt werden.

Der hermeneutische Grundsatz «Es gibt nichts Neues unter der Sonne» ist so alt wie die
denkende Menschheit. Er wird aufs Menschliche angewandt in dem Satz «Der Mensch ist
sich immer gleichgeblieben» bis hin zu Goethes uninteressierter Formel «Zwei Gegner sind
es, die sich boxen, die Arianer und die Orthodoxen, durch viele Saecla dasselbe geschieht,
es dauert bis an das jiingste Gericht», eng verwandt dem Unverstindnis Thomas Manns, der
sich iiber den Abendmahlsstreit der Protestanten als eines Streits um eine Kopula nur alte-
rieren konnte. In der Tat hat dieser Grundsatz etwas Faszinierendes. Er bewahrt in Beschei-
denheit vor jeder falschen Euphorie, die insbesondere die Jugend, auch die akademische, in
jeder Generation neu befillt, wenn eine scheinbar neue Idee den Campus mit ihren Idealen
iiberfillt. Er fiihrt sofort zur kritischen Gegenfrage: Wo ist uns denn diese angeblich neue
Idee schon einmal begegnet? Er leitet die historische Uberpriifung alles Neuen sozusagen
automatisch ein und fithrt auch zur kritischen Rechenschaft iiber die Wirkungen, welche
dhnliche Ideen schon friiher gezeitigt haben. Das Ergebnis dieser Uberpriifung muss nicht
immer zu einem altersweisen, iiberlegenen Aha-Erlebnis, zu Resignation, Skepsis und Ironie
gegeniiber allem Neuen fithren. Es kann durchaus die neue Begeisterung wissenschaftlich
fundieren helfen.

Um zwischen Skylla und Charybdis hindurchzulenken, soll die Wahrheitsfin-
dung nicht einfach in der arithmetischen Mitte zwischen diesen beiden herme-
neutischen Felsen fithren, sondern dialektisch einmal ndher am einen, einmal naher
am andern vorbei, etwa so:

a) Jede Erscheinung in der Kirchengeschichte hat darauf Anspruch, zuerst als vollig einzig
und neu fiir sich betrachtet zu werden, ohne vorschnelle Schubladisierung, auch ohne vor-
schnellen Bezug zu anderen, schon bekannten Erscheinungen.

b) Jede Erscheinung in der Kirchengeschichte muss in Bezug gebracht werden mit anderen,
gleichzeitigen oder fritheren, nahen oder fernen, die ihr zu gleichen scheinen.



22 K. Hammer, Kontinuitit und Diskontinuitiit in der Kirchengeschiéhte

Nur in dieser scheinbar paradoxen Ausschliesslichkeit des hermeneutischen
Ansatzes wird das jeweils Neue in seiner Unabhingigkeit, Eigenstindigkeit und
Spontaneitdt, aber auch in seiner Abhingigkeit, Relativitit und Verflochtenheit
in das weite Netz alles Geschichtlichen aufgehoben und transzendiert. Nur beides
zusammen und ineinander betrieben berechtigt zu dem Mut, eine Art Typologie
alles kirchengeschichtlich Interessanten aufzustellen, in aller Vorldufigkeit Wandel
und Kontinuitdt vieler geistiger Bewegungen und Institutionen zu ermitteln und
durch alles hindurch den positiven wie negativen Beitrag der Kirchengeschichte
zur Entwicklung des Menschengeschlechts zu eruieren.

Auch diesen durch Lessing, Aufklirung und Idealismus stark vorbelasteten Begriff ver-
mag man kaum ganz zu streichen, weil sonst Kirchengeschichte nur noch als I’art pour I’art,
als Doktorandenspielzeug fiir «philistrose Stubenhocker», bestenfalls als historische Brosamen
zur Lokal-, Regional- oder Territorialgeschichte iibrigbleibt. Andererseits kann Lessings Be-
griff von der Entwicklung des Menschengeschlechts natiirlich in seiner positivistischen, or-
ganisch gemeinten Urspriinglichkeit nicht mehr iibernommen werden, wie er in der marxisti-
schen Geschichtsdeutung via Hegel weiterwirkt. Dass es eine Weiterentwicklung der Mensch-
heit seit der Steinzeit bis zur Eroberung des Mars gegeben hat, ist unbestreitbar, eine Ent-
wicklung der moralischen Kategorien ist aber schon wesentlich schwerer festzustellen. Dennoch
steht als Axiom ausser Zweifel, dass das Christentum die fiir die ganze Welt bis heute ent-
scheidendsten Wandlungen der Ethik und des politisch-sozialen Zusammenlebens mit sich ge-
bracht hat. Es wire darum endlich an der Zeit, in Ost und West gleichermassen deren posi-
tivste auch wieder niichtern, aber anerkennend neben die vielen, oft iiberzeichneten, aus dem
historischen Kontext gelGsten, negativen Innovationen zu setzen und zu einer ausgewogeneren
Darstellung der Kirchengeschichte zuriickzufinden. Es wire sogar der gegebene Beitrag der
Kirchengeschichtler zu Geist und Buchstaben der Schlussakte der «Konferenz fiir Sicherheit
und Zusammenarbeit in Europa» in Helsinki.

Dieses hohe Ziel kann nur durch die grosstmogliche Objektivitit ohne alle ideologischen
Scheuklappen, in interdisziplindrer Zusammenarbeit mit anderen historischen Fachwissen-
schaften, auch in 6kumenischer Zusammenarbeit mit Kirchengeschichtlern anderer Denomi-
nationen, Kirchen und Lander der ganzen Erde angestrebt werden. Und selbst im- giinstigsten
Fall, bei grosstmoglicher Kooperation von enzyklopddischen Ausmassen, ohne Anwendung
von schwarz oder rot oder auch nur rosarot gefirbten Brillengldasern, wird jede Anmassung
fern bleiben miissen, die Weltgeschichte als Weltgericht, Kirchengeschichte als Kirchengericht
zu vollziehen, wie der Basler Kirchengeschichtler K.R.Hagenbach vor 150 Jahren dazu
schrieb:15 «Dieses Weltgericht im absoluten Sinn zu vollziehen — dazu mdchten uns doch wohl
die Akten fehlen.» Auch die Fiille der seitdem neu entdeckten und neu hinzugekommenen
Akten und Dokumente dndert daran nichts.

Versuchen wir also in aller Vorldufigkeit und Bescheidenheit, gewisse konforme
Bewegungen von diffusen zu unterscheiden, so konnen in den drei Bereichen
1. Kirche und Staat, 2. Kirche und Hiresie bzw. Splittergruppen, 3. Ekklesiologie
und Ausbreitung der Kirche folgende Hinweise gegeben werden.

1. Die Alte Kirche zwischen 35 und 312 wurde auf Grund ihrer dusseren Ohn-
macht dem heidnischen Staat gegeniiber von den Kirchengeschichtlern oft als die
Idealkirche gepriesen, weil es ihr an jener, scheinbar erst spiter durch den Staat

15 K. R. Hagenbach, Encyklopidie und Methodologie der theologischen Wissenschaften
(1833, 18647), S. 218 f.



K. Hammer, Kontinuitit und Diskontinuitdt in der Kirchengeschichte 23

verliechenen Machtposition noch gebrach, durch deren Besitz die Kirche samt ihren
hierarchischen Institutionen zu jener «Pfaffenkirche» entartete, welche franzosi-
sche Aufkldrung, deutscher Idealismus und in deren Folge verschiedene Hiupter
des Marxismus-Leninismus so abscheulich fanden, weil die Alte Kirche statt dessen
noch die angebliche Reinheit des Ursprungs, des «Kindes», hatte und sie nur da
kimpfte, wo es um diese Reinheit dem Staat gegeniiber ging, jedoch vollig gewaltlos,
in der Bereitschaft zum Martyrium, wobei die verschiedenen Stufen des Bekennens
im Untergrund, wie bei Cyprian, in der Flucht oder im standhaft offenen Blut-
zeugnis gleichermassen jener ecclesia patiens et militans positiv zugerechnet
wurden.

Erst von der neutestamentlichen Wissenschaft wurde m.W. die Kirchengeschichte auf
jenen hohen Grad friithkatholischer Amtshierarchie kritisch aufmerksam gemacht, der sich
doch schon sehr friih ausgebildet haben muss, wenn er bereits in den Spétschriften des Neuen
Testaments anzutreffen sein soll.

Die sich daraus ergebenden innerkirchlichen Machtkdmpfe zwischen Orthodoxie
und Hiresie, zwischen Kirche und Gnosis, zwischen Rom und Markion, Rom und
Montanismus, Rom und Afrika, Rom und Osten, zwischen Alexandria und An-
tiochia, nicht erst durch die konstantische Wende bedingt, blieben kirchenge-
schichtlicher Einordnung allzu lange verborgen resp. wurden idealisiert.

Immerhin: Vergleicht man die Phinomene des Bekennertums vor 312 mit denen
der Neuzeit, so fillt auf, dass sich der gleiche Wandel von der Friihstufe des Blut-
zeugnisses hin zu dusserem oder innerem Emigrantentum beide Male da vollzog,
wo die repressive Staatsgewalt selber zuerst Raum fiir diese zweite Moglichkeit
gab: Der Streit um die Reinheit der Lapsi im Donatismus war ein rein innerkirch-
licher Streit und erst moglich, als die eigentliche Verfolgung durch den Staat vor-
bei war. Die Emigration schweizerischer Taufer aus dem bernischen Emmental in
das tolerantere katholische Fiirstbistum Basel im franzdsischen Jura auf die seither
sogenannten «Franches Montagnes» geschah erst, nachdem das reformierte Bern
keine Andersgldubigen in seinen Mauern mehr duldete und ihnen nur die Wahl
liess zwischen Ersauftwerden oder Auswandern, parallel dem autoritdren Regime
der allerchristlichsten Majestat Ludwigs XIV., der nach Aufhebung des Duldungs-
edikts von Nantes seinen reformierten Hugenotten nur die Wahl liess zwischen
Martyrium oder Auswanderung. Die staatspolitischen bzw. bevolkerungspoliti-
schen Auswirkungen dieser Massnahmen und Emigrationen, denen weitere Bei-
spiele aus dem habsburgischen oder salzburgischen Raum beizufiigen wiren, sind
zu bekannt, um hier memoriert zu werden.

Ubrigens scheint das Phanomen der Emigration aus Glaubensgriinden — seit Beginn der
Sakularisation abgelost von der Emigration aus politischen und ideologischen Griinden, sonst
jedoch gleichgeblieben, also durch die modernen Staaten von den alten iibernommen — eins
der wichtigsten Phinomene der ganzen Neuzeit zu sein. Sie hat eine beachtliche Vorgeschichte
im Spitmittelalter und ist von der Forschung noch zu wenig in ihrer historischen Bedeutsam-
keit ernst genommen. Die landlaufige positivistische Deutung der Geschichte als einer progres-
siven Entwicklung der Menschheit im Kampf um ihre Befreiung diirfte von hier aus am
nachhaltigsten erschiittert werden.



24 K. Hammer, Kontinuitit und Diskontinuitdt in der Kirchengeschichte

Das Gesagte bedeutet fiir die Alte Kirche, dass ihre Herrschaftsstruktur schon
etabliert war, bevor die Begiinstigungen nach dem konstantinischen Schritt auf
sie zukamen. Es wurde ja mehrfach der Verdacht gedussert, als sei Konstantin
zum Schritt der Toleranz (durch Galerius 311 bereits eingeleitet) und schliesslich
zur Beglinstigung der Kirche iiberhaupt nur gedringt worden, weil er in ihr eine
derart perfekte Organisation vermutete, wie sie sein riesiger und korrupter Staats-
apparat lingst nicht mehr aufwies.

Untersucht man die Glaubensinhalte, um derentwillen Christen ihre ange-
stammte Heimat verliessen, um jeweils ihrer Facon des Glaubens, ihrer Uber-
zeugung in unbekannter Fremde treu bleiben zu konnen, so stésst man immer
wieder quer durch die Geschichte auf die Sehnsucht nach den reinen Urspriingen
ihrer Religion, die in der Hierarchie, der Intoleranz einer Staatskirche oder -kon-
fession, ob theodosianisch, justinianisch oder koniglich-wiirttembergisch, ob «son-
nenkoniglich» oder anglikanisch, ob romisch oder spanisch verfasst und geprigt,
das urspriingliche Evangelium nicht mehr wiedererkennen zu kénnen meinten und
den folgenschweren Schritt zu eigener Gruppenbildung mit dem Ziel der Separa-
tion von dieser Kirche wagten, die dann oft apokalyptische Deutung erfihrt.

2. Das Ideal apostolischer Armut, autodidakt aus den Heiligen Schriften er-
kannt durch Petrus Waldus und Franz von Assisi und einer weltlichem Macht-
rausch und Reichtum verfallenen Papstkirche entgegengestellt, fiithrt seltsamer-
weise die Anhédnger des ecinen in die Situation der jahrhundertelang verfolgten
Sekte, die des andern in den kirchlich integrierten und anerkannten Reformorden.
War hier die Ablehnung des Zolibats und bischoflicher Jurisdiktion durch die
Waldenser allein trennend?

Zu den Waldensern gesellten sich, nach Wiklifiten und teilweise Hussiten und
Boéhmischen Briidern besonders wihrend der Reformation und zweifellos von ihr
mitausgelost, auch in Deutschland, der Schweiz und den Niederlanden fast zahl-
lose eigenstandige, zundchst nur lokal agierende Gruppierungen, denen die evan-
gelische Armut zumindest ein Anliegen unter vielen anderen Reformanliegen war.

3. Unter dem nicht fiir all diese Bewegungen gliicklichen Sammelbegriff «T#u-
fer» oder «Wiedertdufer», aber ebenso unter dem unzureichenden Etikett «Bauern-
krieg» oder «friihbiirgerliche Revolution» wurden die Anstosse dieser vielfiltigen
Bewegungen aus irgendeinem evangelischen Stimulus oder Schwerpunkt eher ver-
deckt als offenbar. Ahnlich ging es den vielféltigen englischen «Dissenters». So ist
auch bei den Feiern des Tdufer- und Bauernkriegjubildums (1525-1975) beklagt
worden, dass die vielfiltigen Forschungen des Westens und Ostens iiber diese
Phénomene zu wenig koordiniert und ineinander integriert worden seien bis jetzt.
Die wissenschaftlich sauberen Forschungen der Mennoniten iiber ihre Geschichte
wiirden von der iibrigen protestantischen Forschung zu wenig aufgenommen, und
weder von katholischer noch von marxistischer Seite sei die ausgestreckte Hand
erkennbar aufgenommen worden. Wenn auch sicher aus unterschiedlichen Moti-
vierungen, so ist dies ein Zeichen dafiir, dass die Suche nach der Reinheit der



K.Hammer, Kontinuitit und Diskontinuitdt in der Kirchengeschichte 25

Anfinge des Christentums, systematisch erst vom Pietismus eines Gottfried Arnold
in Angriff genommen, immer noch auf Abwehr bei den Etablierten stosst, weil sie
offenbar als Infragestellung der eigenen Position gefiirchtet wird.

Man kann natiirlich bei den sogenannten T#ufern ihre andere Sakramentsauffassung resp.
ihre Ablehnung der Kindertaufe, das dogmatische Kennzeichen vor und iiber alle anderen sich
daraus ergebenden Besonderheiten ihrer Gruppe stellen und sich mit dem Rest folglich gar
nicht mehr beschiftigen, weil es eben «Sektierer» seien. Nur wird man bei dieser Betrachtungs-
weise gerade der ethischen Entdeckungen der Taufer aus dem Evangelium gar nicht gewahr:
der Verweigerung von Kriegsdienst und Eid — hochaktuelle Infragestellungen des autoritiren
Staats aus dem Evangelium, noch dazu Phanomene, die sich bereits in der vorkonstantinischen
Kirche in reichem Masse finden lassen und den Zug urchristlicher Reinheit zu bestitigen
scheinen. Und ist nicht die Frage der Gewalt und Gewaltlosigkeit bereits in den entschei-
denden Jahren der Reformation auf eine Weise gestellt worden, die gerade in der Vielfalt
der Antworten der einzelnen Gruppierungen zwischen 1525 und 1600, zwischen Ober- und
Niederdeutschen immer wieder die volle Aufmerksamkeit der heutigen Kirchengeschichtler
finden sollte? Uberlassen wir nicht zuviel allein den Sektierern, den «Zeugen Jehovas», «Ad-
ventisten» und anderen, wenn wir diese Fragen gar nicht an uns herankommen lassen? In
einer Zeit, da von Politikern in Ost und West gemeinsam die Forderung einer beidseitigen
Truppenreduzierung und des dazugehorigen Waffenpotentials 1ingst im Raume steht, kann
es sich die Kirche m. E. samt ihrer Forschung nicht leisten, nur in gewohntem Obrigkeits-
gehorsam darauf zu warten, was demnichst wieder von oben befohlen wird. Sondern der
Boden zur FErorterung dieser ethischen Grundfragen konnte aus dem reichen Arsenal der
kirchengeschichtlichen Erfahrungen bereitet werden.

Hier wire anzufiihren, dass es um 1525-1527 nicht nur das gewaltbejahende
marxistische Idol Thomas Miinzer, nicht nur vergeblich soziale Gerechtigkeit
fordernde Bauern und anderseits nicht nur das «sanft lebende Fleisch zu Witten-
berg», den «Fiirstenknecht und Tellerlecker» Luther gegeben hat, der, wohl schlecht
orientiert, fiir die Ubergriffe der Bauern eine fiirstliche Bestrafung verlangte, auch
nicht nur jenen geharnischten Feldprediger Zwingli, der zur Verteidigung der
Ziircher Reformation auch den Waffengang mit den katholischen Nachbarstéinden
nicht scheute und darin umkam, selbst jedoch Abweichlern in seinem Einfluss-
bereich keine Gnade widerfahren liess. Vielmehr wére auch auf diejenigen Chri-
sten hinzuweisen, die sich lieber in der Limmat und Aare, im Inn und in der
Donau ersdufen liessen, als dass sie ihre aus der Bibel gewonnenen, neuen evange-
lischen Glaubensiiberzeugungen wieder mit Gegengewalt verteidigt hitten, dass
sie schliesslich die echten, praktischen Wegbereiter moderner Gewissensfreiheit
geworden sind, die das Martyrium, d. h. den tatsdchlichen Einsatz ihres Lebens im
Sinn des Friedens, den modernen Wehrdienstverweigerern voraushaben. Die zu-
néachst nur lokal bestehenden und somit oft nur voriibergehenden Einfluss gewin-
nenden Splitter- und Randgruppen der von der jeweiligen Staatskirche alsbald
verfolgten und vertriebenen Dissenters im weitesten Sinn haben seit ihrer Er-
schliessung und Kolonisation Nordamerikas nicht nur eine neue, bleibende Heimat
gefunden. Sie haben dort auch a) kréftigen Einfluss auf die Gestaltung ihrer neuen
Staatswesen aus dem Kriftereservoir ihrer Glaubensvorstellungen gewonnen, b) seit
dem 18. Jahrhundert zuerst vom angelsdchsischen Raum unzdhlige Vorstosse in
eine vom Christentum noch unberiihrte heidnische Welt unternommen, um diese



26 K. Hammer, Kontinuitit und Diskontinuitdt in der Kirchengeschichte

zu Christus zu bekehren und zu missionieren. Von der weiteren Erforschung der
Entstehungsphase der modernen Staaten zwischen Konfession und Demokratie
wire wohl auch eine Heilung der heute vielfach krisenhaft erkrankten Demokra-
tien zu erwarten.

Auch wenn es nicht ganz so materialistisch zugeht wie in der Chemie, wiren doch analog
zu ihr von der Analyse der verschiedenen geistigen Substanzen, die zur Griindung eines
modernen Staatswesens gefiihrt haben, auch die ihr fehlenden, aber vielleicht notwendigen
Substanzen auszumachen, die zur Uberwindung jener Krisen fiihren konnten. Freilich, iiber
die Etiketten «schédlich, notwendig, positiv, negativ» wird unter Geisteswissenschaftlern ewig
ein hoffentlich edler Streit herrschen.

Jedenfalls scheinen mir umgekehrt die alten, antagonistischen Fragestellungen
zur Kirchengeschichte «Kirche und Staat», «Pfaffenkirche» und «unsichtbare
Geistkirche», «Byzantinismus» und Sektierertum oder Splittergruppen, Macht und
Politik in der Kirche nicht linger so fruchtbringende Fragestellungen zu sein in
einer Zeit, die iiberall in der Krise zu stecken scheint und in der auch die Kirche
danach gefragt ist: Was habt ihr zur Heilung dieser oder jener Geisteskrise bei-
zutragen?

Uberlassen wir Macht und Gewalt getrost dem Staat bis zu dem Augenblick,
wo er zu trostlos, d. h. zum jeder Reform unzuginglichen und gewalttitigen Re-
gime und Unrechtsstaat entartet ist, so haben wir Christen immer noch genug
Méglichkeiten, uns aus Schrift und Tradition, aus Ursprung und Geschichte der
vielfaltigen Erscheinungs- und Bekenntnisformen der einen Kirche Jesu Christi
das jeweils Gemaisse herauszusuchen und in angemessener Form den jeweiligen
Maichten gegeniiber vorzuschlagen und anzumelden. Der «Brief des Pastors» nach
Goethe sagt es wahrhaft pastoral: Nicht die Tiir einzuschmeissen, sondern anzu-
klopfen, sei Christus gekommen, auf dieser Erde Sein Reich aufzurichten.

Freilich, ohne Not noch bestehende Machtpositionen der Kirche iiber Bord zu werfen oder
zu riumen, scheint umgekehrt kein dringendes Erfordernis da, wo diese Machtpositionen tat-
kriftig dazu benutzt werden konnen, auf noch michtigere, antichristliche Positionen Einfluss
zu nehmen. Es wire zum Beispiel den angeblich so méchtigen Kirchen im Westen manchmal
besser, wenn ihr Einfluss wirklich noch grisser wire, als er tatsdchlich ist, wenn man an die
verschiedenen Diskussionen und Entscheidungen der Fragen um den Schwangerschaftsabbruch
denkt. Hier sind vielfach unchristlich denkende und agierende Michte neben anderen neuen
Gruppierungen lingst viel méachtiger geworden als die sich im Protest erschopfende katholische
Hierarchie und die entweder iibereilig modernistisch mit den Wélfen heulende oder dngstlich
schweigende evangelische Kirche.

Wo sie freilich aus der ihr anvertrauten Macht ihr eigenes Salz der Erde zu wenig anzu-
bringen versteht, wie etwa auf dem weiten Sektor der Militdrseelsorge, oder auf weite Strecken
im Religionsunterricht an den Schulen, da wire es besser, schrittweise nachzugeben und nach
neuen Formen der Verkiindigung zu suchen, die diesen Namen verdienen, und neue Bereit-
schaft zu christlichem Bekennertum motivieren. Die starken Unterschiede von Stadt und Land
gilt es dabei stiarker zu beachten, als bislang geschehen.

Wer freilich lieber Dogmen- und Theologiegeschichte weiterhin als solche, los-
gelost von den irdischen Konflikten der Welt um sie herum, treiben will, sollte sich
nicht wundern iiber die zunehmende Interesselosigkeit einer jungen Generation,
die von ihren Historikern ein im Osten vielleicht allzu geschlossenes, im Westen



K. Hammer, Kontinuitit und Diskontinuitdt in der Kirchengeschichte 27

vielleicht allzu disparates Gesamtbild der Vergangenheit unter Einschluss der
Sozialgeschichte, der Kunst und Literatur, des Schonen wie des Hisslichen, in
Macht und Schuld je und je verstrickten Gesamtmenschlichen erwartet und be-
kommt, um sich ihr eigenes Idealbild fiir Gegenwart und Zukunft daraus zu bilden.
Die Vielfalt alles Gewesenen im Spiegel einer weit gefidcherten analogia fidei, d. h.
einer analogia relationis zum biblischen Wort, Auftrag und Ursprung zu betrach-
ten und zu priifen, das scheint mir der einzige hermeneutisch tragende Pfeiler einer
zukunftsweisenden kirchengeschichtlichen Betrachtungsweise zu sein.16

*

Aus dem Gesagten folgt abschliessend ein Résumé in Form von einigen Thesen
zu Kontinuitdt und Diskontinuitdt im Hinblick auf eine auch fiir die Zukunft
brauchbare Kirchengeschichte. Diese zu formulieren, fillt naturgemiss schwerer
als erwartet. Wie immer bei schwierigen Dingen lésst sich auch hier leichter sagen,
was nicht geht:

1. Die vertraute und altehrwiirdige augustinische Unterscheidung der ecclesia
visibilis von einer ecclesia invisibilis diirfte keine Losung fiir die Zukunft sein.
Kirche lebt «im Fleisch», um mit Paulus zu reden, sie leidet und sie kdmpft auch
im Fleisch. Vielleicht triumphiert sie auch manchmal, aber hoffentlich nicht zu oft,
weil sie dann zu leicht die anderen Bedingungen vergisst. Die drei Gesichter der
ecclesia militans, patiens und triumphans, vom kommunistischen Maler Fernand
Léger in Courfaivre im Berner Jura in einem bunten Glasfenster eindrucksvoll
dargestellt, gehoren zusammen. Sie sind irdisch und damit sichtbar, sind an Kir-
chenordnungen, an dussere Umstdnde von mehr Macht oder mehr Ohnmacht und
ihre Strukturen gebunden. Sie kann ihnen nicht durch falsche Sehnsucht in eine
unsichtbare Geistigkeit entflichen, sei es nach Art der Spiritualisten der Refor-
mations- und Vorreformationszeit oder durch die Geistigkeit Goethes und anderer
Astheten oder durch die Jenseitigkeit der ecclesia invisibilis von Engeln und
Martyrern, wie sie die Hierarchie des Mittelalters in Ost und West als getreues
Abbild der irdischen potestates im Himmel aufgerichtet hat. Damit ist selbstver-
stindlich die Unsichtbarkeit der Kirche nicht bestritten. Nur als Aufgabe und
Lernziel kirchengeschichtlicher Forschung kommt sie nicht in Frage.

2. Unter den Moglichkeiten dieser irdischen Kirche in Macht und Ohnmacht
hat es immer wieder #hnliche gegeben: a) gegeniiber einer hierarchisch und juri-
stisch zu méchtig, zu absolutistisch auftretenden Kirche die Segregation, die Tren-
nung sog. haretischer Gruppen; b) bei totaler Unduldsamkeit der ersteren entweder
das Martyrium, Verbannung oder die freiwillige Auswanderung.

3. Diese verschiedenen Trennungen sind sowohl wegen dogmatischer wie auch
wegen ethischer Differenzen erfolgt und haben eine solche Vielfalt neuer Wege
und Moglichkeiten auf dem alten Boden des einen Evangeliums kreiert, dass

16 K. Hammer, Analogia relationis gegen analogia entis: Parrhesia. Festschrift K. Barth
(1966), S. 288 ff.



28 K. Hammer, Kontinuitdt und Diskontinuitdt in der Kirchengeschichte

ihr detailliertes Studium auch fiir die Zukunft Traditionen enthilt, die fruchtbar
anzuwenden wiren, zumal die ehedem von einer allmichtigen Kirche um der
geglaubten und verteidigten Glaubenseinheit willen gegeniiber ihren Ketzern ange-
wandten unduldsamen Methoden seit Beginn der Neuzeit von den langsam siku-
larisierten Staaten zur Behandlung weltanschaulicher Abweichler auf diese iiber-
gingen.

4. Die Wege unduldsamer Repression im Dienst einer totalen Glaubenseinheit
sind sich im grossen ganzen seit dem heidnischen Romerreich in jedem neuen
Imperialismus und Totalitarismus gleichgeblieben, so auch die Wege, ihnen zu
entflichen. In der Neuzeit ist der langsame Prozess der Aufklarung und Sdkulari-
sation hinzugekommen und hat einige Verfeinerungen angebracht. Einen Total-
anspruch der Kirche hat er ebenso endgiiltig zerstort, wie er dafiir den des Staats
aufgebaut hat. Seit der Englischen und Franzdsischen Revolution entspricht darum
dem repressiven, restaurativen Staat auf der andern Seite die Fluchtbewegung der
verschiedensten Dissenters, die sie an anderen Ufern zu Kolonisatoren und Staaten-
griindern eigener Facon werden liess. Deren Studium lohnt nicht nur um der ab-
wechslungsreichen Kontinuitdt und Diskontinuitdt der Kirchengeschichte willen,
sondern auch fiir die Suche nach neuen Moglichkeiten christlicher Existenz in
Ost und West heute und morgen.

Vor allem diirfte das Studium ihrer ehemaligen Konfrontationen zwischen Re-
pression und Emigration auch manche um die Einzigkeit und Exklusivitat ihrer
ideologischen Basis bangenden moderne Staaten davor bewahren, die alten Fehler
zu wiederholen. Wenn es stimmt, dass Emigrationen nicht nur sozialer und wirt-
schaftlicher Not, sondern geistiger Intoleranz zu verdanken sind, so haben diese
sogenannten unblutigen, friedlichen Mittel doch nicht weniger gekostet als die
Kriege, die wegen dhnlicher Machtanspriiche ausgebrochen sind.

Karl Hammer, Basel



	Kontinuität und Diskontinuität in der Kirchengeschichte

