Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 33 (1977)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

J. Alberto Soggin, Old Testament and Oriental Studies. = Biblica et Orientalia, 29. Rom, Bibl.

Inst. Press, 1975. XVI + 256 S. Lit. 9000.

Dieser Sammelband macht eine Reihe beachtenswerter Arbeiten des Alttestamentlers an
der «Facolta Valdese di Teologia» in Rom und gleichzeitigen Dozenten an der dortigen Uni-
versitdt einem breiteren Leserkreis zugéinglich. Der grosste Teil der Aufsidtze war urspriinglich
an eher entlegenen Stellen in der italienischen Heimatsprache des Autors verdffentlicht wor-
den. Die Zusammenfassung und Ubersetzung ins Englische darf darum dankbar begriisst wer-
den. Die Publikation in der bekannten Reihe des pipstlichen Bibelinstituts bezeugt iiberdies
die gute 6kumenische Zusammenarbeit der Exegese auch auf dem romischen Boden.

Ein erster Abschnitt befasst sich mit literarischen, archédologischen und historischen Pro-
blemen der Landnahme Israels und der Konigszeit und stellt damit einen Schwerpunkt der
Forschungsarbeit Soggins an den Anfang.l Dazu zdhlen zwei Arbeiten, die den oft verkannten
Herrschern Esbaal und Tibni gelten.

Der zweite Abschnitt ist Fragen der israelitischen Religionsgeschichte gewidmet, wobei vor
allem die Aufsétze iiber die prophetische Stellungnahme zum «Heiligen Krieg» (aus Vet. Test.
10, 1960), zum «Siindenfall» in Gen. 3 und zum Schopfergott in Gen. 1 hervorzuheben sind.

Der nichste Abschnitt umfasst drei Psalmenexegesen zu Ps. 6; 15; 22, 1-22, letztere mit Be-
zug auf die Verwendung im N.T. Gerade hier hitte alierdings eine sachgemadsse Interpretation
des “anitani in V.22b als entscheidendes Bindeglied zwischen dem klagenden und lobenden
Teil des ganzen Ps. 22 die Beschrdnkung auf V. 1-22 verhiiten miissen, die zudem in ihrer theo-
logischen Haltung, trotz mancher Vorsicht, der «Bundestheologie» und «Konigsideologie» ei-
niger Forscherschulen der 50er und 60er Jahre aus heutiger Sicht zu stark verhaftet bleibt.
Dasselbe gilt fiir manche Arbeit in diesem Band, der ja zunidchst einmal Zeugnis ablegt von
der ausserordentlich breiten Forschertitigkeit in der Zeit zunehmender Spezialisierung. Einige
neu angefiigte Anmerkungen zu einzelnen Aufsatztiteln lassen im iibrigen erkennen, dass der
Verfasser gerade bei den obengenannten theologischen Positionen nicht einfach stehengeblie-
ben ist. Trotzdem behalt ja in solchen Fillen die neue Publikation der urspriinglichen Fassung
ihren Sinn und ist irgendwelchen Retouchen vorzuziehen.

Die beiden letzten Abschnitte bleiben von derartigen grundsitzlichen Erwidgungen weniger
betroffen: sie bieten Beitrige zur hebriischen Grammatik, Philologie und Lexikographie sowie
kurze Notizen zu Lesung und Verstindnis einzelner Verse des A.T. Ausfiihrliche Register be-
schliessen den stattlichen Band und fordern seine praktische Brauchbarkeit.

Felix Mathys, Dielsdorf, Kt. Ziirich

Peter H. A. Neumann (Hrsg.), Zur neueren Psalmenforschung.=Wege der Forschung, 192.

Darmstadt, Wiss. Buchges., 1976. 484 S. DM 86.— (Mitgl. 49.-).

Der Intention der Reihe entsprechend, in der der anzuzeigende Sammelband erschienen ist,
versucht dieser, die Geschichte der Erforschung der Psalmen der vergangenen 60 Jahre in
Originaldokumenten darzustellen.

Die Auswahl enthilt folgende Arbeiten, die simtlich in deutscher Sprache vorgelegt wer-
den; fremdsprachliche Aufsitze wurden von verschiedenen Mitarbeitern iibersetzt: H. Gunkel,
Die Psalmen (1913); Rezension iiber: S. Mowinckel, Psalmenstudien II, von H. Schmidt; G. R.
Driver, Die Psalmen im Lichte babylonischer Forschung (1926); A. M. Blackman, Die Psalmen
in dgyptologischer Sicht (1926); H. Schmidt, Das Gebet der Angeklagten im A.T. (in der Fas-
sung des Vortrags von 1927); K. Galling, Der Beichtspiegel (1929); G. v. Rad, Erwigungen zu
den Konigspsalmen (1940/41); G.Widengren, Ps. 110 und das sakrale Konigtum in Israel
(1941); N.H. Tur-Sinai, Zum literarischen Charakter der Psalmen (1950); N.H. Ridderbos,

1 Vgl. seine Basler Dissertation iiber das Konigtum Israels, = Ztschr. atl. Wiss. Beih. 104
(1967).



Rezensionen 409

Psalmen und Kult (1950); A. Falkenstein und W. v. Soden, Ausziige aus der Einleitung zu dem
Werk: Sumerische und akkadische Hymnen und Gebete (1953); S. Mowinckel, Psalmenkritik
zwischen 1900 und 1935 (1955); ders., Psalmen und Weisheit (1955); D. Michel, Studien zu den
sogenannten Thronbesteigungspsalmen (1956); M. Weiss, Wege der neuen Dichtungswissen-
schaft in ihrer Anwendung auf die Psalmenforschung (1961) und C. Westermann, Anthropo-
logische und theologische Aspekte des Gebets in den Psalmen (1973). Ein Stellenregister von
Ute Neumann schliesst das Buch ab.

Wer auch nur geringen Einblick in die wissenschaftliche Entwicklung der vergangenen 60
Jahre hat, weiss, wie schwierig eine Auswahl aus der immensen Fiille der Arbeiten und The-
men ist. Dem Herausgeber kann uneingeschrinkt zugestimmt werden, wenn er bei H. Gunkel
beginnt. Auch die Beriicksichtigung der meisten der danach gebotenen Artikel wird breite Zu-
stimmung finden. Besonders zu begriissen ist, dass zwei Verfassern (G.Widengren und M.
Weiss) Gelegenheit gegeben wurde, ihre Arbeiten auf den neuesten Stand zu bringen. Die
Behandlung des 110. Psalms durch Widengren hat dadurch entscheidend gewonnen. Hingegen
wird man sich nicht mit dem vom Herausgeber auf S.1 genannten Prinzip der Auswahl be-
freunden konnen, wonach «einigen weniger bekannten oder weniger leicht zugidnglichen Ar-
beiten der Vorzug gegeben» wurde. Dem Sinn der Reihe diirfte dies nicht entsprechen.

Dieser Mangel wird auch nicht durch die Einleitung des Herausgebers (S. 1-18) wettge-
macht, obwohl hier mancherlei weiterfilhrende Literatur genannt ist. Die Ausfithrungen sind
allzu knapp. Sie konnen dem Nicht-Fachmann nur schwer einen Eindruck von der Vielfalt der
Probleme vermitteln. Es wird z. B. nicht klar, warum das Thema «Psalmen und Kultus» durch
die Ausfiihrungen iiber die Bedeutung der religionsgeschichtlichen Parallelen von dem ver-
wandten Thema «Thronbesteigungsfest und Konigspsalmen» getrennt wird. Zudem enthilt
bedauerlicherweise gerade dieser Abschnitt mehrere Druckfehler, Auslassungen und Fehler.

Georg Sauer, Wien

Walter Miiri, Griechische Studien. Ausgewdhlte wort- und sachgeschichtliche Forschungen zur
Antike, hrsg. von Eduard Vischer. = Schweiz. Beitr. z. Altertumswiss., 14. Basel, F. Rein-
hardt, 1976. XII + 326 S. Fr. 48.—.

Walter Miiri (1899-1968) beschiftigte sich nach Studien im In- und Ausland als Gymnasial-
lehrer in Bern 1925-1965 weiterhin auf dem Gebiet der Altphilologie. Neben seiner Uber-
setzer- und Herausgebertitigkeit verdffentlichte er verschiedentlich seine Gedanken und Er-
gebnisse zur bearbeiteten Materie. Die wichtigsten Aufsitze liegen in diesem Sammelbande
vor.

Drei Einzeluntersuchungen zum Wort «Symbolon», zum Begriff «Dialektik» bei Platon und
zur Bezeichnung «Die Antike» bilden den Rahmen zu vier Arbeiten iiber hippokratische
Schriften und zu zwei iiber Thukydides. Obwohl deren Abfassung sich auf einen Zeitraum von
40 Jahren verteilt, weichen sie in der methodischen Behandlung des bearbeiteten Stoffes wenig
voneinander ab. Moglicherweise angeregt durch seine Schultitigkeit am Gymnasium, beschriankt
sich Miiri auf Fragen, die direkt aus den zugrundegelegten Texten beantwortet werden kdnnen.
Er untersucht deshalb zumeist den oder die zentralen Begriffe, die er dem Leser in seinen
feinsten Schattierungen mit einer leicht verstindlichen Ausdrucksweise nahezubringen weiss.
Die Untersuchungen zu den herausgehobenen Begriffen werden innerhalb eines Aufsatzes
durch eine knappe Einfithrung in den Themenbereich, durch klare Formulierung der iiberge-
ordneten Fragestellung sowie durch genaue Angaben des methodischen Vorgehens zusammen-
gehalten. Durch das Prinzip, die Fragen moglichst nahe am Text zu halten und von daher zu
beantworten, gewinnen die Abhandlungen an direkter Uberzeugungskraft. Dazu trigt das un-
ausgesprochene, doch in seinen Ausfiihrungen enthaltene, feine Einfiihlungsvermogen Miiris in
die weiteren und niheren Umstinde der jeweils behandelten Texte das Seine bei. Das Ver-
dienst Miiris besteht aber darin, durch seine Einzeluntersuchungen brauchbare Mosaiksteine
zur Beantwortung weiterer Fragen in den von ihm angeschnittenen Gebieten bereitgestellt zu
haben.

Die vorliegende Ausgabe wurde mit einer Bibliographie zu Miiris Schriften sowie mit Re-
gistern zu Namen und Sachen, zu den zitierten Stellen antiker Autoren und zu den im Text



410 Rezensionen

vorkommenden griechischen und lateinischen Wortern ausgestattet. Sie wurde mit aller Sorg-
falt redigiert und wird als Arbeitsinstrument wertvolle Dienste leisten.
Ludwig Oechslin, Basel

Friedrich Cornelius, Jesus der Mensch in seinem religionsgeschichtlichen Zusammenhang.

Aalen, Scientia Verlag, 1973. 221 S. DM 45.—. '

Der Althistoriker F. Cornelius legt mit diesem Buch ein Alterswerk vor, das Jesus vom
rein geschichtlichen Standpunkt aus zu fassen versucht und darin eine «notwendige Vorarbeit
fiir jede Theologie sieht» (S.8). Davon ausgehend, dass das Christentum drei «gleichwertige
Wurzeln seiner lebendigen Kréfte» hatte, ndmlich neben dem Judentum noch die persische
Religion und die griechische Philosophie (S.22), hebt der Verfasser in einem ersten Teil zu
einer komprimierten Gesamtdarstellung der antiken Umwelt an, die mit einer knappen Dar-
stellung der genannten drei Wurzeln beginnt, aber auch den Synkretismus der hellenistischen
Zeit, die Religion im Zeitalter der romischen Biirgerkriege, die jiidischen Sekten, die Anfinge
der Hermetik usw. untersucht. Die knappe Darstellung ist nicht frei von willkiirlicher Kombi-
natorik; sie bietet wenig Quellenbelege und in der Sekundirliteratur nicht immer das Neueste.
Auch steht sie merkwiirdig unverbunden neben dem zweiten Hauptteil, der «Jesus» gewidmet
ist (S.121-178). Er geht davon aus, dass entgegen der «Schule Harnacks» ein Leben Jesu in
wissenschaftlich gesicherter Form beschrieben werden kann (S.122). Das Vertrauen in den
Quellenwert, besonders des Markus- und Lukasevangeliums, ist gross, aber unbegriindet. Denn
Cornelius arbeitet vor-formgeschichtlich. Seine Jesus-Darstellung setzt die Tradition der ro-
manhaften Leben Jesu des 19. Jahrhunderts (nicht zufdllig wird Ernest Renan zitiert) unge-
brochen fort, wie sich leicht zeigen ldsst (S. 132-153): Jesus «heilte Nervenleiden durch die
suggestive Kraft seiner Personlichkeit». Er war kein Magier, vielmehr zeichnete ihn «irztliche
Sorgfalt» vor «allen marktschreierischen Tausendkiinstlern» aus. Jesus war «einer der ganz
grossen Dichter», aus dessen Dichtungen «die lautere Lebensfreude» aufleuchtet. Thn zeichnete
ein «feiner Humor» aus. Das Wort Matth. 9, 12 (nicht die Gesunden bediirfen des Arztes,
sondern die Kranken) war «schalkhaft gemeint». In seiner Theologie stellt Jesus den liebenden
Vater gegen den rachsiichtigen ziirnenden Adonai. Nicht die Verbindung, sondern der «Ab-
stand vom Alten Testament» wird betont. Sachlich hat Jesus den Gott des Alten Testaments
«in den Vater-Gott der Griechen verwandelt». Entsprechend deutet Cornelius die Eschatologie
in der Lehre Jesu vollig um: Gottes Reich ist «eine innere Beschaffenheit», ist ein Leben «im
vollen Vertrauen zu Gott und deswegen ohne Angst und Sorge und Selbstsucht». Seine Mes-
sianitdt hat Jesus darum geheimgehalten, weil er sein Werk «unter einer brutalen Militdrregie-
rung und Fremdherrschaft . . . nicht unnétig . . . gefihrden» wollte.

Im dritten Teil folgt auf den Jesusroman ein knapper Petrus- und Jakobusroman (so muss
man die Darstellung leider nennen). Und auch Paulus ist in seiner Bedeutung nicht erfasst,
wenn es heisst: «Er hat die Gemeinde wohl aus der Enge des Judenchristentums befreit, aber
er hat die Engherzigkeit der Theologie an die Stelle gesetzt» (S.208): eine Theologie, in wel-
cher der in mystischer Schau erlebte Christus an die Stelle Gottes tritt.

Besondere Bedeutung misst Cornelius dem «vom Zaubergram der Gnosis» vollig freien
Thomas-Evangelium bei, weil es uns das Bild eines Gemeindelebens vermittle, das von der
Theologie des Paulus noch unberiihrt geblieben sei. So wirke es als Korrektiv gegen das ganz
vom Paulinismus her bestimmte Christentum (S. 209).

Das letzte Kapitel untersucht «die Jesus-Bilder der Evangelien», denen wir es zu verdanken
hétten, dass der abstrakte Christus des Paulus den lebendigen Jesus der Geschichte nicht ver-
drangt hat.

Es ist schwer, einem solchen Buch gerecht zu werden. Dass der Verfasser nach einem
langen Gelehrtenleben als Althistoriker engagiert nach dem «geschichtlichen Jesus» als der-
jenigen lebendigen Kraft fragt, die «das negative Christentum der Glaubenszinkereien iiber-
windet» und zu einem Christentum der Liebe und der sozialen Tat verhilft, erfiillt mit Respekt.
Aber der wissenschaftliche Anspruch bleibt zuletzt doch uneingeldst, wenn man sieht, wie der
liberale Geist eine Jesusgestalt eben doch zu sehr nach dem eigenen Bilde entwirft, als dass sie
«vom rein geschichtlichen Standpunkte aus» gewonnen ware. Erich Grdsser, Bochum



Rezensionen 411

Lorenz Oberlinner, Historische Uberlieferung und christologische Aussage. Zur Frage der
«Briider Jesu» in der Synopse.=Forsch. zur Bibel, 19. Stuttgart, Kathol. Bibelwerk, 1975.
XI +396 S. DM 64.—.

Wen es wundert, dass zur historisch wie theologisch gleicherweise bedeutungsschwachen
Frage der leiblichen Geschwister Jesu katholischerseits nach J. Blinzler noch einmal eine Mo-
nographie geschrieben wird, der ist darauf zu verweisen, dass im vorliegenden Fall der Ober-
titel das leitende Interesse anzeigt. Es geht um die historische Uberlieferung als christologische
Aussage. Modellfall sind die «Briider Jesu» in der Synopse. Absicht des Verfassers, der das
komplexe Problem bis in die feinsten Veristelungen und ungemein materialreich darstellt, ist
es nicht, die vielen apologetischen Mandéver, die historischen und dogmatischen Verdikte um
eine weitere Nuance zu bereichern. Sein Buch will vielmehr Plddoyer fiir eine konsequente
Methode sein: die redaktionsgeschichtliche. Dabei interessiert ihn, ob die in kontradiktorischen
Ergebnissen festgefahrene Exegese — es gab Briider Jesu, es gab keine — noch einmal in Be-
wegung gebracht werden kann.

Die im 1. Teil auf 148 S. dargestellte methodische Fragwiirdigkeit aller bisherigen Losungs-
versuche sieht der Verfasser darin, dass nicht die Aussageabsicht des Evangelisten das «Haupt-
ziel» (S. 8) ist, sondern die Meinung des Evangelisten «zum historischen Dogma» wird (S. 80).
Es komme aber darauf an, zunédchst einmal «nur das Verstindnis des Evangelisten, seine Deu-
tung und Erklarung» zu erheben; «ob er damit auch den geschichtlichen Gegebenheiten gerecht
wird, dies ist eine zweite Frage, die methodisch mit der ersten noch nichts zu tun hat, die kei-
nesfalls mit der ersten zusammen als beantwortet gelten darf!» (S. 80). Die Methode wird so
konsequent gefasst, dass der Verfasser auch die Heranziehung des ausserbiblischen Sprach-
gebrauchs fiir «Bruder» und sogenannte «verwandte» Texte und Zusammenhinge abweist, weil
sie ein Prajudiz der Fragestellung darstellen (S. 49).

Die «Briider Jesu» interessieren «in erster Linie im Zusammenhang der sie erwihnenden
Perikopen» (S. 148). Das sind Mark. 3, 20 f. 31-35 (parr.) und Mark. 6, 1-6a, die im 2. Teil einer
subtilen redaktionsgeschichtlichen Analyse unterworfen werden, bei der der Verfasser Scharf-
sinn verrdt und geradezu ein Ubermass an Sekundirliteratur aufarbeitet. Die Einzelergebnisse
hinsichtlich der eruierten vormarkinischen Uberlieferungen und der theologischen Aussageab-
sichten sind ausserordentlich beachtlich, konnen hier aber nicht vorgefiihrt werden, wohl aber
das Gesamtergebnis: die nicht biographisch fixierte Uberlieferung von der Bestimmung der
«neuen Familie» (Mark. 3, 31-35) bietet kein gesichertes Beweismaterial fiir die Diskussion der
Herrenbriider-Frage (S. 206. 356). Allein Mark. 6, 1-6a, also die Verwerfung Jesu in Nazareth,
ist Indiz dafiir, dass «die Tatsache der Existenz leiblicher Briider Jesu» «in der urchristlichen
Uberlieferung fest verankert» war und auch «ohne Bedenken tradiert» wurde. Nicht so sicher
dagegen ist «die Existenz leiblicher Schwestern» (S. 355).

Man sieht, der Verfasser driickt sich vorsichtig aus. Zu den befangenen bzw. voreingenom-
menen Exegeten wird man ihn mit Sicherheit nicht rechnen kénnen. Ihm liegt nicht an der
dogmatischen Apologetik. Thm liegt an der konsequenten redaktionsgeschichtlichen Methode.
Und von daher fragt er nach einer moéglichen dogmatischen Entschiarfung des Problems. Das
ist die Stirke dieser Methode. Sie signalisiert aber zugleich auch eine Gefahr: Eine iiberzogene
redaktionsgeschichtliche Methode konnte die «historische Uberlieferung» zur Bedeutungslosig-
keit herabstufen. Welche weitreichenden Folgen das fiir die Exegese «biblischer Texte» (S. 19)
hiitte, ist am Tage. Dass der Verfasser dieser Gefahr trotz der von ihm angewandten konse-
quenten redaktionsgeschichtlichen Methode zu widerstehen vermag, weist ihn als hervorragen-
den Schiiler seines Lehrers Anton Vogtle aus. Im iibrigen ist der hohe Wert dieser Freiburger
Dissertation nicht darin zu suchen, wie und ob sie die Geschwisterfrage Jesu entscheidet. Er
liegt vielmehr in der subtilen, die gesamte bisherige Forschung aufarbeitenden redaktionsge-
schichtlichen und literarkritischen Analyse der einschldgigen Markus-Texte, von denen kiinftige
Exegese auszugehen haben wird. Erich Griisser, Bochum
Michael Lattke, Einheitim Wort, Die spezifische Bedeutung von ““agape”, “‘agapan” und “‘filein”

im Johannes-Evangelium. = Stud. zum A. u. N.T., 41, Miinchen, Kd&sel-Verlag, 1975. 279 S.

DM 45.-.



412 Rezensionen

This book comes out of a dissertation written for Professors Vogtle and Deissler at Frei-
burg i. Br., although Lattke confesses that his original idea came out of a seminar taken under
Ernst Kédsemann. It is plain that Lattke also builds on certain aspects of Bultmann’s founda-
tion. He proceeds beyond that to the naive docetism of Kisemann and then to a complete
Gnostic trajectory as proposed by James Robinson.

The book follows a simple structure. The first section deals with basic questions of vocabu-
lary and history of religion. The author deals with all of the passages containing love, except
3:19, 12:43, 12:25, chap. 11, chap. 14, and those passages that deal with the Beloved Disciple.
He omits these latter as they do not deal with the Johannine conception of love. Vital to the
theology of John is the recognition that agapin and filein must be treated as synonyms. These
basic terms fall into a chainlike relationship extending from God to the Son and then to “‘His
own”. This relationship is reciprocal, except the followers of Christ are never told to love God.

Lattke defines love in Gnostic terms. He calls Jesus the ‘“‘complete Gnostic” (p. 141). The
gospel pictures love as a part of a dualism between love and hate with a strong sense of pre-
destination. Monogenés reveals an absolute unity between the Father and the Son.

In the exegetical section Lattke sets the tone for his handling of all passages with 3:16. Ac-
cording to Gnostic understanding, the giving of the Son is not unto death but merely sending
him into the world. Lattke conceives of the death of Christ as having no saving effect for
mankind. In 10:17 the same is true. The unity between the shepherd and the sheep is the main
trust rather than the sacrificial death of the shepherd.

The basic uses of love come in the farewell discourses. In a somewhat confusing fashion
Lattke rearranges these texts so that the new order is 13:1-31a, ch. 15-17, 13:31b-14:33. Verse
one of chapter 13 is seen as a title for the entire farewell discourse making the theme for the
discourse love. But this discourse does not take its import from its nearness to the death of
Jesus. Rather love is defined in terms of the footwashing.

It seems to this reader that the structure of the book might have been improved if there
would have been a concluding chapter. In addition we were uneasy with the very theoretical
way in which love is defined. Love does not relate to action. Even though entolé is considered
a synonym for love, there is no ethical aspect. When love is defined as ‘“unity in word”, it be-
comes totally theoretical. The problem with love in our present age is that we do not know
how to translate the concept into the reality of life. By leaving us with this definition of the
concept the book only contributes to the problem rather than participating in a solution.

David Wead, Johnson City, Tennessee

Franz Georg Untergassmair, Im Namen Jesu. Der Namensbegriff im Johannes-Evangelium.
Eine exegetisch-religionsgeschichtliche Studie zu den johanneischen Namensaussagen. = For-
schung zur Bibel, 13. Stuttgart, Kathol. Bibelwerk, 1974. 379 S. DM 32.—.

Die bei Rudolf Schnackenburg in Wiirzburg gefertigte Dissertation untersucht im ersten
exegetischen Hauptteil alle johanneischen Namens-Stellen, und zwar unterteilt nach Aussagen
mit dem «Namen des Vaters» und Aussagen mit dem «Namen des Sohnes». Dabei kann durch
eine subtile Finzelexegese gezeigt werden, wie der Namensbegriff im 4. Evangelium eine
wichtige Funktion innerhalb der johanneischen Offenbarungstheologie einnimmt. Die Va-
riabilitat der Formulierungen — Jesus ist der Gesandte, der «im Namen» seines Vaters kommt
und die Werke tut; wer «an seinen Namen» glaubt, hat das Leben «in seinem Namen»; Jesus
hat den Menschen den «Namen des Vaters» offenbart; Jesus hat den Seinen verheissen, dass
sie erhort werden, wenn sie «in seinem Namen» bitten; «<im Namen» des Sohnes wird der Vater
«geben» und den Parakleten senden, der das Offenbarungswerk fortsetzen wird — ist ein vor-
ziigliches sprachliches und theologisches Ausdrucksmittel, um die johanneische Christologie in
ihrer Eigentiimlichkeit hervortreten zu lassen (S. 364).

Der zweite Hauptteil der Untersuchung fragt nach den religionsgeschichtlichen Voraus-
setzungen dieses Sprachgebrauchs. Er kommt zu dem Ergebnis, dass der 4. Evangelist An-
regungen nur teilweise dem A.T. bzw. Judentum entnimmt (S.190-244). Dagegen gibt es
Ahnlichkeiten im Sprachgebrauch zwischen Joh. und Ev. Ver. (S. 245-305), besonders in Joh. 17,
was sich moglicherweise dadurch erkldren ldsst, dass Joh. 17 urspriinglich eine selbstindige



Rezensionen 413

«Schicht» dargestellt hat, «die mit der Gnosis mehr in Beriihrung stand» (S.304). Im iibrigen
leistet der Verfasser mit seinem Buch keinen Beitrag zur Frage moglicher «Schichten» im
Johannesevangelium (vgl. Jiirgen Becker), weil der Namensbegriff als Kriterium der Scheidung
angeblich ausfillt. (S. 161). Und schliesslich ergibt ein Vergleich zwischen den Namensaus-
sagen in den Od. Sal. und im Joh., dass eine Beziehung nicht besteht und eine Erhellung des
johanneischen Sprachgebrauchs von dort aus nicht moglich ist. Der religionsgeschichtliche
Vergleich stellt aber ungeachtet bestehender Beziehungen zu gnostischem Denken die theo-
logische Eigentiimlichkeit des 4. Evangeliums heraus.

Der Wert der vorliegenden Untersuchung liegt nicht in weiterfilhrenden neuen Erkennt-
nissen (solche konnte der Rezensent nicht finden), sondern in der bisher nicht vorliegenden
exegetischen und religionsgeschichtlichen Aufarbeitung eines zentralen johanneischen Theo-
logumenons. Das zeigt sich daran, wenn als Summe der griindlichen Einzelexegese aller ein-
schldgigen Texte formuliert werden kann: «Mit Hilfe dieses Begriffs wird die theologische
Grundaussage des vierten Ev. zur Sprache gebracht, dass nimlich die Offenbarung des Vaters
durch den Sohn erfolgt und eine entscheidende Bedeutung fiir das Heil der Menschen hat»
(S. 187). Dass durch die Variabilitit der Formulierungen und Bedeutungen des «Namens»
jeweils bestimmte Aspekte des einheitlich verstandenen «Offenbarungsgeschehens» artikuliert
werden, mal im Blick auf das Verhiltnis Vater/Sohn, mal im Blick auf das Verhiltnis Sohn/
Glaubende und damit Glaubende/Offenbarung, ist gewiss die korrekte Nachzeichnung einer
theologischen Denkbewegung des 4. Evangelisten, aber eben nur die Nachzeichnung. Der
Mangel an eigenem Interpretationswillen zeigt sich besonders an der Funktion des religions-
geschichtlichen Teils im Gesamt der Arbeit. So methodisch wertvoll dieser religionsgeschicht-
liche Teil wegen des ausgebreiteten Materials ist: methodisch scheint er mir bedenklich, weil
er nur noch dazu dient, den schon feststehenden exegetischen Befund «nach Wortparallelen
bzw. dusseren Ankldngen, aber auch nach mdoglichen Verstindnisvorgaben» zu «hinterfragen»
(S. 192). Fiir eine auf Verstehen abzielende Interpretation der johanneischen Texte miisste das
aber doch von vorne herein mit eingebracht werden. Sonst verrdt die lediglich als Anhang
gebrachte Religionsgeschichte nur, dass man den hermeneutischen Zirkel nicht wirklich bewegt
hat. Und das ist eine Kritik, die man dem sonst verdienstlichen Buch nicht ersparen kann.

Erich Grisser, Bochum

Gerhard Dautzenberg, Urchristliche Prophetie. 1hre Erforschung, ihre Voraussetzungen im
Judentum und ihre Struktur im ersten Korintherbrief. = Beitr. z. Wiss. v. A. u. N.T., 4. Stutt-
gart, Kohlhammer, 1975. 320 S. DM 75.—.

Seitdem R. Bultmann zahlreiche synoptische Herrenworte und E. Kisemann die sog. «Sitze
heiligen Rechts» in den Paulusbriefen als Ausserungen urchristlicher Prophetie erklédrt haben,
verdient diese selbst ein erhdhtes Interesse seitens der neutestamentlichen Wissenschaft.

Es ist das Verdienst des Verfassers, mit der vorliegenden Wiirzburger Habilitationsschrift
die Erforschung dieser nicht einfachen Materie weiterzufiihren. Ein Blick auf das Inhaltsver-
zeichnis der Abhandlung zeigt, wie umsichtig und griindlich der Verfasser zu Werke geht. Ein-
leitend (S. 15 ff.) referiert er iiber «Offene Fragen der Prophetenforschung», wobei sich zeigt,
dass in bezug auf die urchristliche Prophetie noch viele Probleme der Losung harren. In einem
1. Teil (S. 43 ff.) folgen dann «Studien zur Vorgeschichte, zum Hintergrund und zum Milieu
der urchristlichen Prophetie», die einen umfassenden Finblick in die einschligige ausserneu-
testamentliche Literatur bieten. Auf diesem Hintergrund behandelt der Verfasser in einem
2. Teil (S. 122 ff.) den eigentlichen Gegenstand seiner Untersuchung, nimlich die urchristliche
Prophetie in 1. Kor. 12-14. Zunichst bestimmt er das Verhaltnis von Prophetie und Deutung,
wobei er im Gegensatz zur bisher iiblichen Auslegung die didkrisis pneumaton in 1. Kor. 12,
10 als «Deutung von Geistesoffenbarungen» versteht. Dann erortert er die prophetische Er-
kenntnis nach 1. Kor. 13 sowie die Stellung und die Funktion der Prophetie im Gottesdienst
nach 1. Kor. 14. Ein Schlussabschnitt ist dem Thema «1. Kor. 12-14 und die Hauptfragen der
Prophetenforschung» gewidmet.

Der Verfasser verfolgt in seiner Arbeit das Ziel, «vom Ertrag der Einzeluntersuchungen
zu 1.Kor. 12-14 aus ein Bild der Prophetie in den paulinischen Gemeinden und eine Ge-



414 Rezensionen

schichte der urchristlichen Prophetie zu entwerfen» (S.41). Er kommt zu folgenden Ergeb-
nissen (S.301 ff.): Zwischen der Prophetie nach 1.Kor. 12-14 und der Prophetie nach der
Off. bzw. zwischen der urchristlichen Prophetie und der Apokalyptik besteht kein Gegensatz,
sondern vielmehr eine traditions- und geistesgeschichtliche Verflechtung. Die Wesensbestim-
mung der urchristlichen Prophetie muss beim Phdnomen der prophetischen Erkenntnis ein-
setzen. Deren Struktur ist mit dem «Feld apokalyptischer Erkenntnis» verwandt. Hinsichtlich
der Formen der prophetischen Verkiindigung ist die miindliche Verkiindigung das Normale
und die Verschriftung der Sonderfall. Die Beziehung der urchristlichen Prophetie auf die alt-
testamentliche ist durch die zeitgendOssische Auffassung von Prophetie vermittelt. Die domi-
nierende Stellung der Prophetie im urchristlichen Gemeindegottesdienst ist traditionell. Der
Wandel der Gemeinden hat einen Wandel der Prophetie nach sich gezogen. «In der inhalt-
lichen Ausrichtung der urchristlichen Prophetie auf die gottlichen Geheimnisse miissen so-
wohl die Bedingungen fiir ihren Aufstieg, fiir ihre Bliite, fiir ihren geschichtlichen Wandel
und fiir ihr schliessliches Erloschen gesucht werden» (S. 304).

So vermittelt dieses Buch, das durch ein Literaturverzeichnis und alle wiinschenswerten
Register dem Verstindnis erschlossen wird, einen umfassenden Einblick in den Stand gegen-
wirtiger Erforschung der neutestamentlichen Prophetie. Es verleiht seinerseits dieser For-
schung kriftige Impulse. Auch wenn es nicht alle mit der urchristlichen Prophetie zusammen-
hiangenden Fragen beantwortet, so verhilft es jedenfalls zu einer vertieften Einsicht in diese
wichtige Ausserung urchristlichen Gemeindelebens.

Martin Kiinzi, Bleichenbach, Kt. Bern

Rudolf Bultmann, Der zweite Brief an die Korinther. Hrsg. von Erich Dinkler. = Krit.-exeget.
Komm. iiber das N.T., Sonderband. Gottingen, Vandenhoeck, 1976. 270 S. DM 44.— (Sub-
skr. 39.60).

Einfiihrend berichtet der Herausgeber iiber die Entstehung des Sonderbandes. Bis zu seinem
Riicktritt nach dem Sommersemester 1951 beniitzte Bultmann fiir seine Vorlesungen ein hand-
geschriebenes Manuskript, welches er 1954 an Dinkler zur Herausgabe eines damals geplanten
neuen Kommentars weitergab. Im kurzen Vorwort vom 7. Mai 1975 schreibt Bultmann: «Weil
sich das aus verschiedenen Griinden hinauszog, kann ich erst heute den Text als Abschieds-
gabe fiir meine fritheren und spiteren Horer herausgeben.» Sein inzwischen erfolgter Tod
macht die letzte Gabe zum Vermichtnis, denn die Problematik der apostolischen Verkiindi-
gung, ihres Inhaltes und ihres Vollzuges bewegt ja nicht nur den Brief des Apostels, sondern
auch das ganze theologische Werk des Verblichenen.

Die Disposition des Kommentars setzt voraus, dass sich aus der Korrespondenz mit Korinth
wenigstens vier Briefe in den beiden neutestamentlichen Briefen erhalten haben. Darnach
enthilt der zweite Korintherbrief Stiicke aus einem Brief C (=2, 14-7, 4; 10, 1-13, 13; 9, 1-15)
und Stiicke aus einem BriefD (=1, 1-11; 1, 12-2, 13; 7, 5-16; 8, 1-24). Die Verse 6, 14-7, 4
erscheinen als redaktionelle Beifiigung. Von Vers zu Vers schreitend zerfillt die Auslegung in
vier Hauptabschnitte: 1. Die katichésis des Paulus (1, 12-2, 13; 7, 5-16). II. Das apostolische
Amt (2, 14-7,4). III. Die peindtés, pepoithésis, télma und dokimé des Paulus (10, 1-13, 13).
IV. Kurze FErliuterungen zu Kap. 8 und 9. Diesen Abschnitten und ihren Unterabteilungen
werden jeweils kurze Einleitungen und Ubersichten vorangestellt, welche der Erfassung der
formalen und inhaltlichen Zusammenhinge dienen. Die deutsche Ubersetzung stammt vom
Herausgeber und versucht, mit Hilfe einer freien Ubertragung vor allem die Intention der
paulinischen Aussagen nach dem Verstindnis des Auslegers und weniger den griechischen
Wortlaut wiederzugeben.

Der exegetische Zugriff erfolgt durchgehend und im einzelnen auf der Wortebene und
erfasst die Aussagen des Textes durch eine begriffliche Definition. Dazu verhelfen eine sorg-
same grammatische Analyse unter Bezug auf die Grammatik von Blass-Debrunner, die reiche
Aufnahme religions- und geistesgeschichtlicher Parallelen aus der hellenistischen Umwelt und
eine bestindige Querverbindung zu den {iibrigen paulinischen und nachpaulinischen Briefen.
So werden nicht nur das hellenistische Sprachfeld und die hellenistische Vorstellungswelt
sichtbar, in welchen sich Paulus ausspricht, sondern von denen er sich auch und besonders



Rezensionen 415

von der Stoa, von Philo und der Gnosis abhebt. Weil sich Bultmann dabei bestindig auf die
Kommentare von H. Windisch (21924, Nachdruck 1970), H. Lietzmann (41949) und Ph. Bach-
mann (41922) bezieht, zeigen sich Abhédngigkeit und Selbstiandigkeit erst, wenn diese mitge-
lesen werden. Der exegetische Diskussionsstand des Kommentars bleibt in wesentlichen Punkten
derjenige, den Bultmann 1947 in seinem Aufsatz «Exegetische Probleme des zweiten Ko-
rintherbriefes» darlegte: Exegetica (1967), S. 298-322. Trotzdem behalten die Aussagen gerade
in der heutigen Verunsicherung nicht nur den Glanz und die Priagnanz ihrer meisterlichen
Formulierung, sondern auch ihren substantiellen Gehalt, ganz abgesehen von der sich bieten-
den Moglichkeit, das besondere und unverlierbare Anliegen Bultmanns gleichsam im schlich-
ten, aber konzisen Kollegvortrag zu vernehmen.

Immer wieder fesseln der Ausdruck der theologischen Denkkraft und die Tiefe der Re-
flexion das Interesse des Lesers. Einige wenige Punkte sollen hier herausgegriffen und den
Sitzen des Kommentars entlang formuliert werden: Gottes Wort ist keine allgemeine Wahr-
heit, sondern das anredende Wort, das nicht ohne den Triger des Wortes existiert. Wie dieses
verkiindigte und verkiindende Wort selber, so gehort auch der Apostel selber in das sich da-
mit ergehende eschatologische Heilsgeschehen mit hinein (S.70). Weil der Apostel das an-
redende Wort Gottes ist, gibt es ohne ihn nicht nur kein Evangelium (S. 110), sondern das
neue Leben als das sich dadurch vollziehende Heilsgeschehen wird nur in der vernommenen
Verkiindigung, also nur bei den glaubenden und gehorsamen Hoérern gegenwirtig (S. 122).
So freilich ist das eschatologische Heil nicht mehr ein zukiinftiger Zustand, sondern als eine
die Gegenwart bestimmende Macht Gottes prisent (S. 125). Summe dieses Heils ist die Doxa
Gottes. Diese besteht aber in der Charis, in der dem Glaubenden geschenkten Heilsgnade,
und ist zugleich die Dynamis Gottes, die das neue Leben bewirkende Kraft (S.229). Sie bringt
den Einzelnen in die eschatologische Situation (S. 84 f.). Dieses Wirksamwerden der gottlichen
Kraft im geschichtlichen Leben des Glaubenden ist identisch mit dem «innern Menschen»
(S. 98). Er ist der glaubend auf die Zukunft bezogene Mensch, der sich freilich nicht aus seiner
eigenen seelischen Verfassung oder aus seinem Charakter ergibt (S.117); vielmehr existiert
dieser innere Mensch nur, indem er immer wieder neu im Bestehen der Begegnungen mit den
Schicksalen entsteht (S. 128). Solche Erneuerung vollzieht sich also nie als ein naturhafter
Prozess, sondern ausschliesslich in der geschichtlichen Lebendigkeit, in welcher der Glaubende
in jeder Begegnung fiir die Zukunft offenbleibt, sie je und je wieder neu ergreift und so, aus
der Zukunft existierend, seine eigene eschatologische Existenz verwirklicht (ibid.). Weil es sich
dabei aber um eine Verwirklichung der eschatologischen Existenz und nicht nur um eine
Deutung des Seins oder um eine Anschauung des Lebens handelt, darf und kann sich der
Glaubende bei seiner Beurteilung der Welt nie am Vorfindlichen orientieren. Sein Urteil
iiber sich selber, iiber die Mitmenschen, das der Korinther iiber Paulus, selbst iiber Christus,
erfolgt jetzt nicht mehr «nach dem Fleisch» (S.156). Zum wirklichen Verstehen der Dinge
gelangt nur der Glaubende aus der Sicht seines neuen Selbstverstindnisses, das nicht in einem
Akt des Verstandes, sondern im Vollzug der eschatologischen Existenz besteht. Diese aber
verliert sich nicht in einen individuellen Existentialismus, sondern stellt den Glaubenden
durchaus in die Gemeinschaft, weil er sich als ein Glied am Leibe Christi versteht (S. 31).

Victor Hasler, Bern

Wolfgang Braunfels (Hrsg.), Lexikon der christlichen lkonographie, 8: Tkonographie der Hei-
ligen. Meletius bis Zweiundvierzig Mirtyrer. Register. Freiburg, Herder, 1976. 643 +22S.
310 Abb. DM 168.—.

Das von Engelbert Kirschbaum, SJ {, begriindete und von W. Braunfels weitergefiihrte
katholische Werk iiber die christliche Tkonographie liegt nun vollendet vor. Dass nun — mit
je vier Biinden — ebensoviel Platz der Ikonographie der «Heiligen» vorbehalten ist wie der
sog. «Allgemeinen Ikonographie» der biblisch-dogmatischen Namen und Themen, mag ja
den protestantischen Beniitzer befremden, zumal wenn man bedenkt, dass die alttestament-
lichen Namen der allgemeinen Ikonographie, die neutestamentlichen hingegen (in unserem
Band etwa Paulus und Petrus) der Abteilung der Heiligen einverleibt sind. Es ist jedoch von
der Idee des Lexikons mit alphabetischer Ordnung einigermassen einsichtig, desgleichen, was



416 Rezensionen

die im Vergleich zu Gertrud Schillers protestantischer Ikonographie sparsame Illustration
anlangt.

Immerhin ist so ein Nachschlagewerk entstanden, das sich mehr als alle vorhandenen
Werke zur Identifikation der Heiligenikonographie in Ost und West mit ihrer verwirrenden
Fiille von — oft gleichen — Namen eignet. Der an den ersten Binden noch mancherorts be-
mingelte Aufbau eines jeden Artikels (1. Name und Ort, 2. Quellennachweis in Kleindruck,
3. Darstellung und 4. Ikonographie in Grossdruck, 5. Literatur) hat sich in den letzten Binden
ausgewogener gestaltet und ist nur noch hinsichtlich der Bedeutung der einzelnen Stichworter
verschieden, ihre Qualitit durch ein Heer von immer neuen Spezialisten aus aller Welt ga-
rantiert. Dem Zentralinstitut fiir Kunstgeschichte in Miinchen kommt dabei als wissenschaft-
licher Koordinationsstelle besonderes Verdienst zu. So kann man den Autoren, den Heraus-
gebern und dem Verlag zum gliicklichen Abschluss des achtbindigen Werks nur herzlich
gratulieren. Karl Hammer, Basel

Josef Hochstaffl, Negative Theologie. Ein Versuch zur Vermittlung des patristischen Begriffs.

Miinchen, Kosel-Verlag, 1976. 272 S. DM 39.50.

In seinem Riickblick formuliert Hochstaffl: «Die theologische Grundeinsicht, dass wir von
Gott nicht wissen, was er ist, sondern was er nicht ist, enthilt ein Kriterium fiir alles religiose
Sprechen und wird als solches seit der Patristik als ‘negative Theologie’ bezeichnet.» Er ist
iiberzeugt: «In der Neuzeit sind die Moglichkeit und der Sinn religiosen Sprechens iiberhaupt
und der christlichen Verkiindigung im besonderen fragwiirdig geworden. Sie scheinen aber
neu konstituiert werden zu konnen, wenn der traditionelle Begriff negativer Theologie als
theologische Denkform christlichen Glaubens neuzeitlich vermittelt werden kann» (S.235).
Diesem Bemiihen gilt seine Arbeit.

Im ersten Teil bringt Hochstaffl eine begriffsgeschichtliche Grundlegung. Der dabei ge-
wonnene Begriff wird im zweiten Teil systematisch reflektiert. Dem Verfasser liegt daran
nachzuweisen, «dass der von negativer Theologie angezielte Verweis auf die Affirmation
einer absoluten Transzendenz heute nicht so sehr unter legitimierenden, sondern vielmehr
unter emanzipatorisch-kritischem Interesse Bedeutung gewinnt» (S.236). Es sei kompetenteren
Rezensenten iiberlassen, den Gedankengidngen Hochstaffls im zweiten Teil seiner Arbeit nach-
zugehen und zu entscheiden, ob der ihm wichtige Nachweis gelungen ist. Sicher ist, dass gerade
dieser Teil viele kritische Riickfragen hervorrufen wird (so J. B. Metz in seinem sonst sehr
wohlwollenden Vorwort). Riickfragen kommen wahrscheinlich auch von seiten der Vertreter
der sog. Frankfurter Schule, auf die Hochstaffl sich als seine Gewiahrsleute beruft. Sicher ist
auch, dass er eine schwerverstidndliche Sprache schreibt, die einem das Lesen kaum zur Freude
werden lasst.

Zum ersten Teil sollen hier ein paar Bemerkungen gemacht werden. Hochstaffl untersucht
das Werden des Begriffs der negativen Theologie von seinen biblischen, philosophischen und
gnostischen Urspriingen iiber seine neuplatonisch-patristische Ausbildung bis zu seiner ter-
minologischen Festlegung bei Dionysios Areopagites (S.235).1 In seinem ersten Teil (S. 13—
155) stellt Hochstaffl interessante Zusammenhinge fest. Ausgehend von der Beobachtung,
dass in der Apologie des Aristides und auch in den Schriften anderer Apologeten auf eine
Aussage iiber die Unbegreiflichkeit Gottes ein Hinweis auf die christliche Gottes- und Nich-
stenliebe folgt, betont er die iiberragende Bedeutung der Praxis fiir die Gottfindung (S. 82-90).
Die Freude iiber Einsicht in solche Zusammenhinge, die Bereitschaft, dem Autor in seinen
Gedankengédngen zu folgen, wird dann aber wieder gehemmt durch die letztlich unhistorische
Betrachtungsweise. Die Viter, von denen Hochstaffl spricht, Irendus, Clemens von Alexan-
drien, Origenes, die Kappadokier u. a., wirken oft wie leblose Schemen, die mit Konzepten
und Begriffen hantieren. IThre Verankerung in der Kirche, der sie als Lehrer und Leiter dienten,
wird kaum greifbar.

1 Interessierte seien hingewiesen auf die neueste Studie zu Dionysios: B. Brons, Gott und
die Seienden. Untersuchungen zum Verhiltnis von neuplatonischer Metaphysik und christ-
licher Tradition bei Dionysius Areopagita (1976).



Rezensionen 417

Trotz dieser kritischen Anmerkungen ist das Bemiihen Hochstaffls um eine neue Grund-
lage religiosen Sprechens anzuerkennen. Wer sich der Miihe unterzieht, trotz aller Schwierig-
keiten seinen Gedankengingen zu folgen, wird zu eigenem Denken angeregt. Zu verweisen
ist besonders auf die drei Glaubensfragen, die der Autor auf S. 224-233 entfaltet.

Rudolf Briindle, Basel

Joseph Wilpert & Walter N. Schumacher, Die rémischen Mosaiken der kirchlichen Bauten vom

1V, bis zum XIII. Jahrhundert. Freiburg, Herder, 1976. 352 S., 119 Farbtafeln. DM 290.—.

Zu seinem 150jahrigen Bestehen leistete sich der Herder-Verlag u. a. das editoriale Wagnis
eines auf den neuesten Forschungsstand gebrachten Reprints eines seltenen Werkes. Die
Romer Mosaiken der altchristlichen und frithmittelalterlichen Kirchen erstmals erforscht und
ediert zu haben, war vor 60 Jahren eine originelle Meisterleistung Joseph Wilperts. Er hat
zu diesem Zweck wihrend des 1. Weltkriegs ein spezielles System der Mosaikwiedergabe ent-
wickelt, von dem der Verlag meint, dass es sich heute noch als allen Versuchen moderner
Farbfotografie iiberlegen erweist. Die fotografischen Schwarz-Weiss-Vergrosserungen liess
Wilpert vom Maler Carlo Tabanelli kopieren und vor dem Original Stein um Stein kolorieren.
Damit seien Farbtafeln «von absoluter Farbgenauigkeit» garantiert (so der Verlagstext).

Wie dem auch sei — auch die Farbfotografie leistet sogar in der Wiedergabe von Mo-
saiken Besseres als vor 60 Jahren —, die Betrachtungsweise der Zeitgenossen zwischen dem
Ende der christlichen Antike und dem Friihmittelalter war sowieso eine andere, denn nur das
Kerzenlicht liess den Goldhintergrund derart widerscheinen, dass jene Mosaiken zu Abbildern
der unsichtbaren iiberirdischen Welt werden konnten. Bemiihen um Echtheit der Reproduktion
konnte somit schon fiir Wilpert nur ein museales sein.

Der archiologischen und ikonographischen Erforschung der italischen christlichen Mo-
saiken in Sta. Maria Maggiore und vielen kleineren Kirchen Roms, aber auch in Ravenna,
Neapel, Mailand und an anderen Orten, leisten sowohl der Wiederabdruck der Texte Wilperts
wie der moderne Kommentar von W. N. Schumacher zu jedem einzelnen Bild samt reichen
Literaturangaben vorziigliche Dienste. Man darf in dieser Wiederauflage eines langst ver-
griffenen Standardwerks aus der klassischen Zeit der Kunstgeschichte in Vereinigung mit
einem modernen Forschungsresumé ein Modell zukiinftiger Verlagsarbeit sehen.

Karl Hammer, Basel

Henry Chadwick, Priscillian of Avila. The Occult and the Charismatic in the Early Church.

Oxford, Clarendon Press, 1976. 250 S. £ 10.—.

Henry Chadwick hat die Ansprache, mit der er im September 1975 die Seventh Inter-
national Conference on Patristic Studies in Oxford eroffnete, einer beriihmten und doch
weitgehend unfassbaren Gestalt der Alten Kirche gewidmet: Priscillian von Avila. Wer jenen
brillanten Vortrag gehort hat, wird jetzt mit grossen Erwartungen zu dem im Juni 1976 er-
schienenen Buch greifen. Chadwick unternimmt es in dieser gldnzend geschriebenen Unter-
suchung, Priscillian im historischen Kontext des spatromischen Reiches zu verstehen.

Priscillians asketische Bewegung forderte die Christen auf, ihr TaufgelGbnis ernst zu
nehmen, und ermahnte zu geschlechtlicher Enthaltsamkeit, zu Enthaltsamkeit von Fleisch
und Wein, zu vertiefter geistlicher Lektiire der heiligen Schriften, auch der Apokryphen.
Priscillian verteidigte den Gebrauch apokrypher Schriften unter Verweis auf die darin ent-
haltenen Zahlenspekulationen, die die genau fixierte Zahl der kanonischen Biicher erst ver-
stindlich machten. Chadwick zeigt meisterhaft die Hintergriinde dieser Zahlenmystik. Pris-
cillian war iiberzeugt, dass die gottliche Offenbarung nicht eng begrenzt sein konne, dass
Christus vielmehr in allen Dingen sei. Er vertraute darauf, dass das Charisma der Prophetie
unter dem Volk Gottes weiterhin lebendig sei. Jeder Gldubige hatte darum immer bereit zu
sein fiir die unmittelbare Inspiration des Geistes. Zu diesem Bereitsein gehorten die asketische
Grundhaltung und die stindig erstellte Abwehrbereitschaft gegen den Angriff der bdsen
Michte. Sein Hauptanliegen war, seine Anhénger zu neuen religiosen Erfahrungen zu fiihren,



418 Rezensionen

die tiefer waren als die durch die iiblichen Gottesdienste der Kirche vermittelten. Priscillian
hat wahrscheinlich fiir die Ausgestaltung seiner Lehre manichidische Mythen aufgenommen.

In Spanien fand Priscillians Lehre grossen Widerhall, erregte bald aber auch Widerstand.
Gleichwohl gelang es seinen Freunden, ihn im Jahre 381 als Bischof von Avila zu installieren.
Seine Gegner, deren Fiihrer Hydatius von Emerita und Ithacius von Ossonuba waren, warfen
Priscillian eine monarchianische Trinitéitslehre und den Gebrauch hiretischer Apokrypen vor.
Sie klagten ihn an, er begriinde die Forderung der Ehelosigkeit mit Hilfe eines manichdischen
Dualismus, er iibe magische Praktiken und mangle iiberdies der moralischen Integritat. Chad-
wick weist nach, dass der letzte Vorwurf haltlos ist, und zeigt subtil die moglichen Hinter-
griinde der anderen Anklagepunkte.

In Trier, der Residenz des neuen Kaisers Maximus, standen Priscillian und seine Freunde
schliesslich unter der Anklage von Manichdismus, Zauberei und Unzucht vor Gericht. Im
Jahre 385 oder 386 wurden sie trotz eines Protestes des Martin von Tours gefoltert und hin-
gerichtet. Die Auslieferung eines Ketzers an die staatliche Gewalt — Priscillian ist der erste
Ketzer, der hingerichtet worden ist — loste grosse Erregung aus. Ausser Martin verurteilten
auch Ambrosius und Papst Siricius den Prozess von Trier. Nach dem Ende des Maximus
wurden Priscillians Uberreste nach Spanien iiberfiihrt. Vielen galt Priscillian nun als Martyrer.
Vor allem in Galicien, dem Nordwesten Spaniens, hielten sich seine Anhinger noch lange.
Indirekt ist das Andenken an Priscillian in doppelter Weise noch ldnger erhalten geblieben.
Zum einen sind seine Canones zu den paulinischen Briefen und seine Evangelienprologe in
eine Reihe von Handschriften der Vulgata gelangt. Zum anderen hat sich aus der Verehrung
seines Grabes moglicherweise der fiir die Geschichte des christlichen Abendlandes so be-
deutsame Kult in Santiago de Compostela entwickelt.

Chadwick bereichert mit seiner gut dokumentierten und geistreich abgefassten Unter-
suchung unsere Xenntnisse iiber Priscillian von Avila in grossem Mass. Er regt zum Nach-
denken iiber das Verhiltnis von Kirche und Staat an. Die interessanten Bemerkungen im
Vorwort fithren auch zur Besinnung iiber die Faszination, die heute von den Phdnomenen der
geistigen Welt, vom Glauben an charismatische Gaben und die verborgenen Krifte des Bdsen
ausgeht.

Rudolf Brindle, Basel

Klaus-Dieter Seemann, Die altrussische Wallfahrtsliteratur. Theorie und Geschichte eines
literarischen Genres. = Theorie und Geschichte der Literatur und der schonen Kiinste, 24.
Miinchen, W. Fink, 1976. 486 S. DM 200.—.

In seiner ausfiihrlichen und griindlichen Untersuchung bietet der Verfasser eine Gattungs-
geschichte des altrussischen Wallfahrtsberichtes, einer literarischen Gattung, der, obgleich sie
in mancher Hinsicht hoch interessant ist, die bisherige Forschung nur verhiltnisméassig wenig
Aufmerksamkeit zukommen liess. Die Materialbasis fiir die Arbeit sind vor allem die Edi-
tionen russischer Pilgerberichte, die die «Orthodoxe Palistina-Gesellschaft» in ihrer Schriften-
reihe «Pravoslavnyj palestinenskij sbornik» 1883-1914 besorgt hat, sowie vereinzelt erschienene
Ausgaben.

Im theoretischen Teil (S. 52-172) beschreibt Seemann zunidchst die Gattungsmerkmale des
Wallfahrtsberichtes. Wallfahrten ins Heilige Land gehen bis ins 3. und 4. Jahrhundert zuriick
und sind Ausdruck einer Volks- und Laienfrommigkeit, zu der die Kirchenviter eher zuriick-
haltend Stellung beziehen. Im Zentrum der Berichte stehen sehr genaue und detaillierte Be-
schreibungen heiliger Stitten und Reliquien, wobei die Art, die Lage, die Grosse, der Zustand
und die nihere Umgebung bis in alle Einzelheiten hinein ausgemessen und geschildert werden,
wihrend das Profane bewusst weggelassen wird. Bisweilen werden auch Legenden, die zur
heiligen Stdtte oder zur Reliquie gehoren, oder selbst erlebte Wunder mitgeteilt. Der Wall-
fahrtsbericht hat einen stark aufzihlenden, inventarisierenden Charakter und will in erster
Linie Sachwissen iiber die Heiligtiimer vermitteln; das subjektive Erleben des Berichterstatters
ist demgegeniiber unwesentlich. Vollstindigkeit und Authentizitdt der Schilderung sind wichtig.
— Im folgenden analysiert Seemann die Terminologie fiir Pilgerfahrt, Pilgerbuch, Reisebe-
schreibung und Darstellungsweise in der altrussischen Wallfahrtsliteratur. Die Frage nach dem



Rezensionen 419

«Sitz im Leben» der Pilgerliteratur gelten die anschliessenden Uberlegungen: Trotz energischer
Einspriiche der Kirche gegen Wallfahrt und Wallfahrtsliteratur finden sich meist aus den
unteren sozialen Schichten zahlreiche Pilger. Von den Autoren von Pilgerberichten stammen
im untersuchten Zeitraum 16 aus dem geistlichen Stand, und 9 sind Weltliche, meist Kaufleute
und Beamte, die auch diplomatische Auftriage zu erfiillen haben. Die Berichte, die cin fiir das
Seelenheil wichtiges Wissen enthalten, dienen oft der Zellenlektiire in den Klostern, werden
aber auch von Weltlichen gelesen.

Im historischen Teil (S. 173-421) setzt der Verfasser mit einer Analyse des berithmten und
im alten Russland sehr beliebten Berichtes des Abtes Daniil (Anfang 12. Jahrhundert) ein und
behandelt anschliessend die altrussische Wallfahrtsliteratur bis in die Zeit Peters des Grossen
hinein. Zusammenfassend arbeitet er folgende 5 Entwicklungstrends heraus: a) eine Ent-
wicklung zur Subjektivierung: wihrend die Autoren &lterer Berichte iiber ihre Person und ihre
Reiseerlebnisse nur wenig schreiben, ist den Pilgern des 18. Jahrhunderts das personale Ele-
ment wichtig; b) eine Erweiterung des Interesses an nur religiosen Gegenstinden auch auf
weltliche Dinge; c¢) eine Entwicklung «von der statischen Beschreibung zu einer dynamischeren
Erziahlweise durch Episierung und Dialogisierung»; d) eine Ablosung des literarischen, feier-
lichen Kirchenslavischen durch die Volkssprache und e) eine Tendenz zu einer Kritischen
Einstellung gegeniiber dem Gesehenen und Gehorten (S. 404 £f.). Ein sehr wertvolles Literatur-
und Handschriftenverzeichnis sowie mehrere Register beschliessen die Arbeit.

Fin unseres Erachtens wichtiger und interessanter Gesichtspunkt wird in der handbuch-
artigen Charakter tragenden Untersuchung nur sporadisch erwihnt, das Problem nédmlich, wie
sich die Wallfahrer iiber die verschiedenen christlichen Konfessionen #dussern, denen sie im
Heiligen Land und besonders am Grab des Herrn begegnen. In den Wallfahrtsberichten finden
sich immer wieder polemische oder neutrale Bemerkungen iiber die Katholiken, Armenier,
Athiopier, Kopten, Nestorianer usw., so dass sich die Frage stellt, ob solche Bemerkungen
nicht auch zur Gattung des Wallfahrtsberichtes und des Pilgerfiihrers gehdren und ob vielleicht
auch eine Entwicklung in der Beurteilung anderer Glaubensbekenntnisse feststellbar ist. Zum
sehr ausfiihrlichen Literaturverzeichnis kann noch erginzt werden, dass die Beschreibung
Jerusalems des Trifon Korobejnikov (Pseudo-Korobejnikov) im Anhang der Nikanor-Chronik
nochmals abgedruckt ist.1

Das grundlegende Werk Seemanns ist nicht nur fiir den Literaturwissenschaftler, sondern
auch fiir den Kirchenhistoriker von grosser Wichtigkeit. Erich Bryner, Erlangen

Reiner Jansen, Studien zu Luthers Trinititslehre. = Basler und Berner Studien zur hist. und

syst. Theol., 26. Bern, Lang, 1976. 232 S. Fr. 44—

Arbeiten iiber Themen aus dem Bereich der altkirchlichen dogmatischen Definitionen zur
Trinitdtslehre wie zur Christologie stehen in der evangelischen Theologie regelmissig vor
dem Dogmenverstindnis, wie es von den grossen, vor allem aus der Ritschlschen Schule her-
vorgegangenen Dogmengeschichten gepriagt ist. Dabei fillt das Interesse in erster Linie auf
die Entstehung, Weiterbildung und Aktualisierung der Dogmen in Glauben und Lehre. Die
Wahrung der Identitit gegeniiber dem Irrtum tritt dabei hinter dem Fortschreiten in der ge-
schichtlichen Kontinuitit zuriick. Ritschls Behauptung, dass lediglich kirchenpolitische Griinde
die Reformatoren «bei der moglichst unverdnderten Reproduktion der Lehren von Christi
Person und von der Trinitit festhielten», ist bezeichnend. Sie bestitigt indes zugleich den Vor-
wurf der Gegner Luthers, er habe den gemeinsamen Grund katholischen Glaubens verlassen.

In direkter und indirekter Auseinandersetzung mit diesem Vorverstindnis bietet diese noch
von Karl Barth angeregte Basler Dissertation die wohl erste Monographie zu Luthers Trinitits-
lehre. Mit guten Griinden wird das Untersuchungsmaterial von vornherein sachlich und zeit-
lich abgegrenzt. Den Anfang bilden im ersten Kapitel die katechetischen Symbolauslegungen
der Zeit zwischen 1520 und 1529. Darauf folgen im zweiten Kapitel die eigenen Bekenntnis-
formulierungen Luthers in der Abendmahlsschrift von 1528 sowie in den Schwabacher, Mar-
burger und Schmalkaldischen Artikeln. Im dritten Kapitel werden Predigten iiber trinitarische

1 Polnoe sobranie russkich letopisej, 27 (1962), S. 144-146.



420 Rezensionen

Themen seit 1522 und in einer reichhaltigen Zusammenstellung spezifische Schriftauslegungen
zu trinitarisch relevanten Bibelstellen behandelt. Damit ist in grosser Breite Luthers Entfaltung
der Trinitédtslehre in der kirchlichen Unterweisung und Verkiindigung erfasst. Ausgeschlossen
bleibt weiterhin die magistrale Behandlung der Trinitdtslehre sowohl im theologischen Unter-
richt des frithen Luther wie auch in den Disputationen der dreissiger Jahre.

Diese Abgrenzung hat ihr Recht und ihre Notwendigkeit, da gerade in diesem Rahmen
gezeigt werden kann, wie, angefangen bei Luthers trinitarischer Aufgliederung und Interpre-
tation des Apostolikum, die Trinitdtslehre aus einer spekulativen Erstarrung wieder in den
Glaubensvollzug der Gemeinde gebracht wird. Die — freilich nicht erst von Luther vorge-
nommene — Appropriation der «Leitbegriffe» fiir die Werke der Schopfung, Erlosung und
Heiligung auf die Personen des Vaters, Sohnes und Geistes in den Symbolauslegungen zeigt
die besondere Ausrichtung in Luthers Trinitdtslehre. Daran schliesst sich die Hauptthese des
Buches an. Sie stellt fest, dass Luther gegeniiber einer spekulativen und analogischen Trinitéts-
lehre einen ganz anderen Weg beschritten habe, «um die weithin erstarrte Lehre von der
Trinitdt neu zu beleben: er entwickelt eine Lehre von der 6konomischen Trinitdt. Seine ganze
Trinitdtslehre konzentriert sich eigentlich auf die 6konomische Trinitdt, auf das Kommen
Gottes zu uns» (S. 219).

Diese Erkenntnis ldsst sich in der Tat mit einem reichen Material aus den Katechismen,
Bekenntnissen und Predigten gut belegen. Sehr eindrucksvoll ist in diesem Zusammenhang
auch die kritische Auseinandersetzung mit der dlteren Sicht protestantischer Dogmengeschichte,
z. B. bei Paul Wernle. Zu dem von Wernle bei Luther beobachteten Gegensatz zwischen im-
manenter Trinitdt und trinitarisch entfaltetem Heilsglauben stellt der Verfasser fest: «Wir
sehen nur einen Unterschied, nicht einen Gegensatz» (S. 146). Dies muss vom Befund so ge-
sagt werden.

Im vierten Kapitel werden aus den drei vorangegangenen analytischen Kapiteln Entwick-
lungslinien in der Trinitdtslehre Luthers zwischen 1520 und 1546 gezogen. Dabei wird einer-
seits auf die sich herausbildende Front gegen antitrinitarische Strémungen verwiesen. Ausser-
dem wird festgestellt, dass bis 1533 Aussagen iiber eine immanente Trinitit weitgehend zu-
riicktreten, wiahrend sich ab dieser Zeit eine gegenliufige Tendenz beobachten lasse. Dazu
meint der Verfasser: «Luthers sich wandelnde Redesweise (sic) in Bezug auf die Trinitdt kann
daher nicht auf einen bewuBten theologischen Neuansatz zuriickgefiihrt werden, sondern
vielmehr auf seine Einschitzung der verdnderten Situation. Seine Aussagen iiber die Trinitét
sind also situationsbezogen, und zwar in einem doppelten Sinne: Luther fragt dabei sowohl
nach den geistigen Voraussetzungen seiner Horer als auch nach der zeit- und theologiege-
schichtlichen Situation der Kirche. Nicht jede theologische Aussage erscheint ihm zu jeder
Zeit angebracht. Vor allem in den Jahren 1528/29 iibt er eine gewisse Arkandisziplin in dem,
was er iiber die immanente Trinitdt sagt bzw. nicht sagt» (S. 210).

Zu dieser in der Substanz sicher richtigen Beobachtung wird man freilich fragen miissen,
ob immanente und Okonomische Trinitdt iiberhaupt in dieser Weise unterschieden werden
konnen. Die altkirchliche Trinititslehre betonte zweifellos die Okonomische Seite, wie um-
gekehrt die Aufstellungen zur immanenten Trinitdt in der Abgrenzung gegen falsche Auf-
fassungen notwendig wurden. Auf diese Entsprechung von immanenter und Okonomischer
Trinitdt, wie sie sich auch bei Luther findet, ist in der neueren Theologie auch mehrfach hin-
gewiesen worden. Im Grund hat sich der Verfasser bei seinen Studien zu Luthers Trinitdts-
lehre mit dem neuprotestantischen Verstindnis des trinitarischen Dogmas auseinanderzusetzen
gehabt. Darin liegt die Leistung, zugleich auch eine gewisse Grenze der Arbeit. Aber schon
in der sorgfiltigen Auswertung und Zusammenstellung des Materials ist hier ein wertvoller
Beitrag zur Behandlung eines sehr anspruchsvollen Themas der Luther-Forschung geleistet
worden. Reinhard Slenczka, Heidelberg

Hans Scholl, Reformation und Politik. Politische Ethik bei Luther, Calvin und den Friih-
hugenotten. = Urban-Taschenbiicher, T-Reihe, 616. Stuttgart, Kohlhammer, 1976. 148 S.
Ausgehend von der marxistischen Kritik der Reformation, dem das letzte Kapitel des

Buches gewidmet ist, stellt der Verfasser wesentliche Aspekte des Themas «Reformation und



Rezensionen 421

Politik» dar. Im Einleitungskapitel werden westlich-demokratisches und marxistisches Frei-
heitsverstindnis gegeniibergestellt. «Auch fiir die Reformation ist die Freiheitsproblematik
zentral» (S. 14). Es geht dabei um Befreiung des Menschen von sich selbst (durch die Recht-
fertigung), um «Befreiung des Handelns aus den Sachzwingen zu segensvoller Sachlichkeit»
(S.20) und um Befreiung vom Leistungsdruck der Religion. Alle drei Aspekte der Befreiung
meinen allerdings nicht die liberalistische Freiheit und Autonomie des Individuums.

Im ersten Hauptteil des Buches stellt Scholl Luthers politische Predigt im Bauernkrieg dar.
Neben der Genese der Gedanken des Reformators zu Politik und Macht werden auch seine
einschldagigen Schriften zu diesem Fragenkomplex sowie seine Zwei-Reiche-Lehre kurz vor-
gestellt. Scholl zeigt anschliessend die Dialektik und Situationsgebundenheit der umstrittenen
Aussagen Luthers im Bauernkrieg auf, beleuchtet zugleich auch die apokalyptische Perspektive
seiner Theologie. Die an sich etwas knapp gehaltene Darstellung wird ergédnzt durch eine
massvolle Kritik und Wiirdigung. Dabei wird u. a. darauf hingewiesen, dass das legitime Ein-
treten fiir das eigene Recht und fiir das Recht des Schwicheren in Luthers Bauernkriegspredigt
viel zu wenig in Sicht kommt. Positiv wird u. a. hervorgehoben, dass Luther die Bergpredigt
aus den Fesseln einer blossen Monchsethik befreien wollte. Wohltuend ist, dass der Verfasser
die Problematik der politischen Predigt Luthers nicht einfach auf die simple Alternative
Luther oder Miintzer reduziert.

Der weitaus grossere Teil des Buches ist den Verhiltnissen im franzdsischen Protestantismus
gewidmet. Problematik und Konsequenzen der politischen Predigt in diesem Raum werden
sehr informativ dargestellt im Dreischritt: Bekennen (Calvins Auseinandersetzung mit den
Nikodemiten) — Ergebung (das hugenottische Martyrium und seine politischen Aspekte) —
Widerstand (die hugenottische Widerstandslehre). Schon die Umkehrung der beiden letzten
Stichworte («Widerstand und Ergebung») zeigt, wie aktuell diese ganze Problematik nach wie
vor ist. Hier erfahren wir manches, was im deutschen Sprachraum wohl kaum hinreichend
bekannt ist, z. B. dass Calvin, als in Deutschland Krieg und Pest wiiteten, in Genf «eine Art
politischen Nachtgebetes» (S.55) einfiihrte. Scholl untersucht aber nicht nur die politische
Predigt Calvins und der Friihhugenotten, sondern auch ihren gesellschaftlichen Hintergrund
und ihre politischen Konsequenzen. Durch Calvins Streitschriften gegen die Nikodemiten
werden die franzosischen Protestanten langsam dazu gebracht, ihren Glauben Gffentlich zu
bekennen und damit die drohende Privatisierung des Glaubens zu iiberwinden. Die folgende
Generation der Hugenotten entwickelt dann «ein Problembewusstsein in der Frage der poli-
tischen Autoritdt, das den reformatorischen Generationen zuvor noch weitgehend fehlte»
(S. 113). Hier wird auch die bei Luther und Calvin verhdngnisvolle Ideologisierung der Au-
toritit des Staates und der Macht, die fdlschlich aus dem 5. Gebot abgeleitet wurde, durch
eine theologisch und politisch differenziertere Einschitzung der Autoritit abgelost.

Scholl versteht es, die Probleme griindlich, gewissenhaft und doch verstdndlich darzustellen
und dabei nicht «tote» Historie zu treiben. Reiner Jansen, Frenkendorf

Giorgio Penzo, Friedrich Nietzsche. Il divino come polaritd. Bologna, Patron Editore, 1975.

XIII + 399 S. Lit. 7500.

Penzo hat bereits ein ontologisches Buch iiber Nietzsche verdffentlicht, L’interpretazione
ontologica di Nietzsche (1967), und versucht in dieser neuen Arbeit eine eigene Interpretation
seiner Philosophie. Der Untertitel «Il divino come polarita» (Das Gottliche als Polaritét)
bezeichnet treffend die grundlegenden Linien seiner Auslegung. Den Schliissel fiir das Ver-
stindnis von Nietzsches Thematik sieht der Verfasser namlich in einer besonderen, in allen
Schriften Nietzsches auftretenden Dialektik, d.h. der existentiellen Dialektik, welche eine
neue Ontologie freilegt. Diese wird vom Verfasser als «isthetische Ontologie» bezeichnet,
und ihre Aufgabe ist es, die fiir die abendléandisch-christliche Metaphysik typische theologische
Ontologie zu iiberwinden und eine neue Dimension des Gottlichen herauszustellen, welche
sich, ohne iiber den Bereich der menschlichen Endlichkeit hinauszugehen, als authentischer
Pol der Existenz offenbart. Obgleich der Verfasser in besonderem Masse die beiden fiir ihn
bedeutungsvollsten Werke «Die Geburt der Tragddie» und «Also sprach Zarathustra» unter-
sucht, beriicksichtigt er auch sdmtliche Werke und Briefe Nietzsches, um ein tieferes Ver-



422 Rezensionen

stindnis der schwierigen Problematik des Denkers zu gewinnen. Das schon durch die Aktua-
litdt seiner Problematik anregende Buch ist in drei Teile aufgegliedert, in denen das Motiv
der existentiellen Dialektik jeweils wiederaufgenommen und vertieft wird im Lichte der The-
matik des Willens zur Macht, der Grosse und des Gottlichen, und zwar in einer in konzen-
trischen Kreisen verlaufenden Untersuchung, welche in ihrem Fortschreiten ein immer klareres
und vollstdndigeres Bild von Nietzsches Denken erméglicht.

Im ersten Teil beginnt der Verfasser, diese existentielle Dialektik durch die Erliuterung
einiger grundlegender Begriffe, wie Wahrheit, Moralitit und geschichtliches Philosophieren,
ins Licht zu riicken. «Dionysos und der Gekreuzigte» sind die Begriffe, die das Fundament
von Nietzsches Thematik bestimmen und die Voraussetzungen sind zum Verstindnis seiner
aus den existenticllen Momenten der Krankheit und Genesung bestehenden Dialektik. Das
dionysische und das sokratisch-christliche Phianomen, betont Penzo, sind nichts anderes als
die historisch-kulturellen Ausdrucksweisen der polaren Momente der Existenz, d.h. des au-
thentischen Moments der Gesundheit und des inauthentischen Moments der Krankheit. Diese
Polaritit wird ebenfalls offensichtlich an dem Gegensatz zwischen dem fiir die christliche
Dimension typischen Instinkt der Dekadenz und der fiir die dionysische Dimension typischen
Bejahung des Lebens in seinen fragwiirdigsten Aspekten. Die Dynamik einer stindigen Uber-
windung dieser gegensitzlichen, aber notwendigen Momente zeigt daher, dass das Sein ein
Werden ist, und als solches erweist es sich als dialektisch, wodurch es die Kategorie der Sub-
stanz iiberwindet und der neuen, fiir die Existenzphilosophie typischen Interpretation des
Seins den Weg bahnt.

Der Verfasser untersucht dann das Problem der Wahrheit, welche von Nietzsche nicht
wie in der abendldndischen Metaphysik auf logischer, sondern auf ontologischer Ebene ver-
standen wird. D. h. das Wahrheitsproblem besteht darin, dass man nicht fragt, was Wahrheit
ist, sondern dass man fragt, warum man zur Wahrheit strebt. Dadurch wird die Frage der
Wabhrheit zur Frage des Willens zur Wahrheit, dessen letzter Grund nicht mehr der meta-
physische Horizont ist, sondern das Leben, genauer gesagt keine abstrakte, sondern eine kon-
krete Auffassung des Lebens, welche sich in ihrem authentischen Wesen als Wille zur Macht
offenbart. Die gleichen kritischen Erwigungen macht der Verfasser in bezug auf die dhnliche
Thematik der Moralitit. Es sind Begriffe, deren er sich zur Vertiefung der Dimension der
existentiellen Dialektik und zur Kldrung ihrer inneren Problematik bedient. Auch das neue
Philosophieren muss auf Grund dieser Dimensionen der gegensiitzlichen Momente verstanden
werden. Der Wille zum Nichts, der bestimmend ist fiir den Sinn des Seins der Existenz, wie er
fiir das Christentum typisch ist, und der Wille zur Macht, welcher der Inhalt von Zarathustras
Botschaft ist, sind die polaren Momente, die jeweils die metaphysische und die geschichtliche
Philosophie kennzeichnen und die niemals zu einer Verschnung gelangen kdnnen, sondern
nur zu einer Uberwindung des einen durch das andere. Die neue Seinsdimension Nietzsches,
d. h. der Wille zur Macht, ist die authentische Dimension des Nihilismus, in dessen Bereich
die hochsten Werte entwertet werden und wo der Mensch sich selbst als Sinn und Mass der
Dinge setzt.

Der zweite Teil des Buches beschiftigt sich mit der Thematik der Grosse, einer Dimension,
welche den Sinn des Ewigen offenbart und die mit dem Horizont der Kunst und des Gott-
lichen eine Finheit bildet. Die existentielle Dialektik wird hier durch die Spannung zwischen
dem universellen Bereich der Erkenntnis, d. h. der Wissenschaft, und dem intuitiven Bereich
der Erkenntnis, d.h. der Kunst, ausgedriickt. Letztere lehnt die moralische Auslegung und
Bedeutung der Existenz ab, welcher Nietzsche eine eigene Auffassung gegeniiberstellt, die er
daher als immoralisch bezeichnet. Durch die urspriingliche Dimension der Kunst wird die
authentische Dimension der Existenz gekennzeichnet, die eben nur als dsthetisches Phanomen
gerechtfertigt ist und nicht nur den Bereich des Menschen, sondern auch den der Geschichte
betrifft. Sie fillt, im Gegensatz zur teleologischen Auffassung der Existenz, wie sie fiir die
abendldndisch-christliche Metaphysik typisch ist, mit der ateleologischen Dimension des
Spieles zusammen. Wie es Penzo bemerkt, ist bei Nietzsche wie spater auch bei Jaspers und
Heidegger der tiefste Grund des Seins das Spiel, eine Dimension, die das Werden in seiner
Dynamik von gegensitzlichen Momenten sehr gut ausdriickt, im besonderen die Dimension



Rezensionen 423

der Unschuld des Werdens. Die «idsthetische» Ontologie Nietzsches, deren Symbol Dionysos
wird, besagt also, dass der letzte Grund nicht Gott als Schopfer ist, sondern der Mensch als
Schopfer: Gott offenbart sich in der schoépferisch-kiinstlerischen Dimension des Menschen
selbst. In der Thematik der Kunst wird so nach Meinung des Verfassers die Uberwindung
der logischen Dimension des Begriffs ausgedriickt. Es wird eine neue Dimension des Gott-
lichen, des Heiligen herausgestellt, die sich in einem Bereich der «#sthetischen» Transzendenz
erschopft, wo die Ebene der menschlichen Endlichkeit nicht iiberschritten wird und wo eine
neue Dimension der Unendlichkeit hervortritt, die sich im Augenblick des Willens zur Macht
als authentischer Pol der existentiellen Dialektik ausdriickt.

In diesem Zusammenhang wird zu Beginn des dritten Teils des vorliegenden Buches der
Gedanke der ewigen Wiederkunft des Gleichen geklirt. Das ist ein Gedanke, der nach Ansicht
des Verfassers in seinem wesentlichen Kern schon in der Lehre vom Willen zur Macht ent-
halten ist und dessen philosophische Kraft in der Dimension des Gleichen liegt, d. h. in dem
Willensakt, durch den man sich fiir die Wirklichkeit im Sinne ihrer tragischen Dimension
entscheidet und der, weil er ein Akt des Sich-Aufgebens ist, eine Vereinigung mit der Un-
schuld des Werdens ermdoglicht, d. h. mit der Wirklichkeit, die weder Zweck noch Ziel hat.
In diesem Sinne, erkldrt der Verfasser, ist fiir Nietzsche das Problem der individuellen Frei-
heit des Menschen kein philosophisches Problem, wahrend dagegen das Problem des amor
fati, welches die dusserste Freiheit des Menschen darstellt, zentrale Bedeutung hat. In diesem
Entscheidungsakt wird der Wille zu einem Willen zur Macht und verklirt den Menschen
selbst, der sich in diesem authentischen Stadium an Gott und die Welt gebunden fiihlt, mehr
noch, der sich selbst als Gott empfindet und daher als Schopfer, weil er innig mit der Welt
verbunden ist, welche er gewissermassen schafft und unendlich viele Male wieder schafft,
und zwar immer durch den gleichen Willensakt. Der Gott Dionysos ist die Chiffre, welche
die Dimension des Willens zur Macht bezeichnet und damit den neuen, urspriinglicheren und
authentischeren Horizont des Gottlichen, der zum Horizont des Seins selbst wird. Der Gott
des Christentums ist dagegen Ausdruck fiir den Instinkt der Dekadenz, der grosste Einwand
gegen das Sein, d. h. gegen die Existenz, aber gleichzeitig ein notwendiger Einwand in seiner
Funktion als inauthentischer Pol innerhalb der existentiellen Dialektik, der jedoch einen de-
generierten Gott offenbart, welcher sich sogar dem Leben widersetzt, anstatt dessen Ver-
klarung und «ewiges Ja» zu sein. Die dionysische Auffassung des Seins hingegen stellt den
hochsten Ausdruck fiir die Erfassung des Gottlichen dar, ja auch den hochsten Ausdruck fiir
die Erfassung der Philosophie, so dass, wie der Verfasser unterstreicht, der Glaube an den
Gott Dionysos sich als philosophischer Glaube erweist und der Mensch, gerade wenn er sich
unter die dionysische Dimension stellt, zum Ubermenschen wird. Der Ubermensch ist daher
Ausdruck des Gottlichen und des authentischen Philosophierens, und seine typische Dimension
als Briicke deutet hin auf die Dimension der Wahrheit als stindiger Uberwindung und daher
auf den Horizont des Gottlichen als allm#hlichen Erreichens von seiten des Einzelnen. Da
aber dieser Horizont nie ganz erreicht werden kann, ist es nicht moglich, dass er je einen
objektiv giiltigen Ausdruck annimmt. Der «Gott» Nietzsches offenbart sich daher nur im
Bereich des Horizontes des «mehr» aus dem Ausdruck «mehr an Macht», «Gott nicht als
treibende Kraft, sondern Gott als Maximal-Zustand ...: ein Punkt in der Entwicklung des
Willens zur Macht».1

Die Thematik Gottes, die in Nietzsches Denken eine zentrale Stellung einnimmt, erscheint
also als Folge der weitgehenderen Problematik des Willens zur Macht, welche ihrerseits in
der Problematik der existentiellen Dialektik bestimmt wird. Der Verfasser stellt die These auf,
dass also das Gottesproblem «sich als Problem vom Tode Gottes erweist, da die Dimension
des Seins als Werden, welches grundlegend fiir den Gedanken des Willens zur Macht ist, das
Prinzip der Selbstrechtfertigung als Unschuld des Werdens in sich einschliesst . ..». Aus diesem
Grunde «ist die Thematik vom Tode Gottes nicht nur eine Thematik historischer Natur,
sondern gehort ihrem Wesen nach in den Bereich des Philosophierens selbst. Denn die Auf-
hebung jeglicher Teleologie hat notwendigerweise die Aufhebung jeglicher Theologie zur

1 F. Nietzsche, Der Wille zur Macht: Werke, hrsg. von K. Schlechta, 3 (1956), S. 585.



424 Rezensionen

Folge, wenn man Gott als den fiir die abendléndisch-christliche Metaphysik typischen Gott
versteht . . .» (S. 304).

Der Versuch des Professors Penzo stellt einen wertvollen Beitrag zur Auslegung der
schwerverstindlichen Lehre Nietzsches dar. Er bildet gleichzeitig eine niitzliche Hilfe, um
den Grund des starken Widerhalls zu verstehen, den das ontologische Philosophieren in der
Theologie der Gegenwart geweckt hat. Das Buch schliesst mit einigen interessanten Uber-
legungen, die die Dimension der «isthetischen» Ontologie Nietzsches im Lichte der Entwick-
lung vertiefen mochten, welche sie im Denken seiner originellsten Schiiler und Interpreten
gehabt hat, d. h. im Denken Heideggers, Jaspers’ und Blochs, wo trotz aller Unterschiede die
Existenz immer wieder vor das Problem des Grundes gestellt wird, der wie bei Nietzsche
nie iiber das faktische Existieren hinausgeht.

Nicola Squicciarino, Milano

Hermann Sasse, In statu confessionis, 1-2. Gesammelte Aufsitze und kleine Schriften, hrsg.

von Fr. W. Hopf. Berlin, Verl. Die Spur, 1976. 380; 396 S. DM 100.—.

Hermann Sasse, der 1976 mit 81 Jahren in Australien starb, war einer der wissenschaftlich
bedeutendsten und profiliertesten Iutherischen Theologen der vorigen Generation. In Nieder-
lausitz geboren, studierte er Theologie in Berlin bei Troeltsch, Harnack und Holl, war Pfarrer
in Oranienburg und Berlin (St. Marien), seit 1933 Inhaber des Lehrstuhls fiir Kirchen- und
Dogmengeschichte an der Universitdt Erlangen und folgte 1949 der Berufung in das theologi-
sche Lehramt der «Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche in Australiens.

Seine in den beiden vorliegenden Bidnden vereinigten Aufsitze umfassen den gesamten Zeit-
raum seiner schriftstellerischen Titigkeit. Sie dokumentieren seine Treue zum Bekenntnis,
die ihn stets in seinen wissenschaftlichen Forschungen, seinen Kollegs und seiner personlichen
theologischen und kirchenpolitischen Haltung bestimmte. Die Aufsitze erhellen aber auch in
vielem den Weg, den die Kirche in den letzten 45 Jahren zuriicklegte. Gerade in diesem Zu-
sammenhang eroffnet Sasse Perspektiven und gibt Durchblicke, denen man sich bis zum ge-
genwirtigen Zeitpunkt nicht verschliessen kann.

Schon die Obertitel der Aufsidtze dokumentieren, was Sasses eigentliches theologisches
Anliegen war: in Band 1 Die Kirche und ihr Bekenntnis; Von den Kennzeichen der Kirche;
Kirche und Kirchen; Bekenntnis und Bekennen; in Band 2 Die Gegenwart Christi und die
Zukunft der Kirche; Die Kirche und ihre Geschichte; Bekenntnisfragen im 20. Jahrhundert;
Kirche und Welt. Einige der Beitrige haben insonderheit angesichts der kirchenpolitischen
Verhiltnisse in Deutschland seit 1933 zur Meinungs- und vor allem Entscheidungsbildung
zahlreicher Theologen und Kirchenpolitiker beigetragen.

Bei der Beschiftigung mit Sasses theologischem Erbe zeigt sich auf hochst erstaunliche
Weise, dass nur wenig davon fiir die heutige theologische Lage historisch ist. Das meiste hat
seine Aktualitdt behalten — mag es sich dabei um Amt und Gemeinde, um Kirchen- und
Abendmahlsgemeinschaft, um die Einheit der Kirche, um den Sinn des Staates, um die suc-
cessio apostolica oder die Friihgeschichte des romischen Primates handeln. Sasse war als be-
wusster und iiberzeugter Lutheraner aber kein enger Konfessionalist, sondern ein leidenschaft-
licher Okumeniker mit weltweitem Blick. Darum sind die zwei Binde von «In statu confes-
sionis» Zeugnis nicht einer erstarrten und antiquierten lutherischen Orthodoxie, sondern eines
lebendigen, im existentiellen Vollzug sich bewédhrenden Luthertums. Dass der brillante Stil,
in dem Sasse schreibt, dem Verstehen seines theologischen Anliegens optimale Dienste leistet,
sei nur am Rande vermerkt.

Armin-Ernst Buchrucker, Frankfurt/M

Eva Fleischner (Hrsg.), Auschwitz, Beginning of a New Era? Reflections on the Holocaust.

New York, KTAYV, 1977. xv + 469 S. $17.50/8.95.

Das Jahr 1974 n. Chr., an dem in New York ein interreligioses Symposion iiber die aus der
Ermordung von annidhernd 6 Millionen Juden durch das Hitler-Regime zu ziehenden Kon-
sequenzen stattfand, wurde von Elie Wiesel, einem der geistigen und literarischen Fiihrer der
Holocaust-Bewegung, als das Jahr «29 of our era» bezeichnet (S.404). Das vorliegende Buch



Rezensionen 425

enthilt die an diesem Symposion gehaltenen Referate und Diskussionen. «Holocaust» (Ganz-
opfer) und «Auschwitz» haben sich als synonyme Begriffe fiir die Greueltaten an Juden
wihrend der Nazi-Herrschaft, fiir die ausweglose Lage und die Geisteshaltung der Opfer und
fiir die sich besonders fiir Christen und Juden ergebenden Folgerungen eingebiirgert. Zwar
fordern weder Elie Wiesel noch die iibrigen jiidischen und christlichen Theologen, Literaten,
Kiinstler und Geschichtsforscher des Holocaust im Ernst, dass mit dem Jahr 1945 eine neue
Zeitrechnung zu beginnen habe. Alle aber sind iiberzeugt, das Holocaust sei von epochaler
Bedeutung. Diese Bedeutung miisse Juden und Christen, ja allen Menschen in deren eigenem,
humanem und religiosem Interesse noch viel stirker ins Bewusstsein dringen. Wenn man sich
nicht griindlich mit Auschwitz auseinandersetze, werde man schuldig und gewihre man Hitler
einen posthumen Sieg (Eva Fleischner, Irving Greenberg, Emil Fackenheim: S. xi. 20. 225).
Die folgenden Fragen ziehen sich durch das ganze Buch: Hat das Christentum durch seine
judenfeindlichen Ideologien und sein Paktieren mit den jeweils Michtigen nicht schon alle
Glaubwiirdigkeit eingebiisst? Ist der Antijudaismus ein unausrottbares inneres Geschwiir des
Christentums? Was ist ungut am jiidischen Partikularismus? Weshalb konnten die Juden zum
Paradigma einer inferioren Rasse werden? Weshalb wurden die Juden im Mittelalter von der
Kirche nicht im selben Ausmass wie die Ketzer vernichtet? Wieviel steuerte das Christentum
im 19./20. Jahrhundert bei, um Auschwitz zu ermdglichen? Welche Formen des Christentums
(revolutionire, liberale, linke, rechte, fundamentalistische, romantische usw.) konnten die
grosste Gewidhr fiir eine antisemitismusfreie Zukunft bieten? Wie kann das Zutrauen zum
einen Gott der Offenbarung und seinem rettenden und erlésenden Wirken in der Geschichte
angesichts von Auschwitz noch aufrechterhalten werden?

Die ersten 107 Seiten geben die Referate des jiidischen Theologen Irving Greenberg und
der christlichen Theologin Rosemary R. Ruether wieder, sowie die Diskussionen dariiber.

Nach Greenberg ist Auschwitz ein Auswuchs einer ddmonischen Gegenerfahrung gegen
die israelitische Exodus- und die christliche Ostererfahrung (S.8). In der Geschichte habe
sich ein Halbdunkel zwischen diesen kontradiktorischen Erfahrungen bilden konnen, in wel-
chem die christliche Komplizenschaft und Mitschuld mit Judenmordern anzusiedeln sei (S. 13).
Auschwitz sei ein neues Offenbarungsereignis (a new relevatory event). Die jiidischen Opfer
seien durch das Feuer dieser Offenbarung hindurchgegangen (S. 22-24). Auschwitz habe ge-
zeigt, dass der jiidische und der christliche Glaube ein «dialectical Faith» zu sein habe. Die
jiidische Tradition sei in dem Sinne zu deuten und zu aktualisieren, dass in ihr Gott nicht nur
als Herr und Retter geoffenbart sei, sondern auch als der mit seinem Volke leidende, ver-
folgte und sterbende Gott. Sein Bundesvolk miisse seine Sendung immer auch durch Leiden
(wie Ijob und der Jesajanische Gottesknecht) vollbringen. Ahnliches gelte fiir die Christen:
Sie stiinden nicht nur in der Rettung, sondern immer auch in der Unerldstheit. Das Leiden
habe erlosende Kraft. Dieses dialektische Glaubensverstindnis erfordere dauernde Ausein-
andersetzungen mit der Offenbarungsvergangenheit sowie steten Mut, gegen alle Hoffnungs-
beraubungen anzugehen (S. 24-55). Rosemary R. Ruether bringt die These vor, der im Christen-
tum theologisch entwickelte Antijudaismus sei «die linke Hand der Christologie» (S. 79). Die
christliche Tradition habe den jiidischen Messiasbegriff von Anfang an in verfilschter Form
auf Jesus angewandt, so dass er fiir triumphalistische und antijiidische Haltungen und Aktionen
missbraucht werden konnte. Ruether geht mit den Kirchenvitern und mittelalterlichen Theo-
logen zu pauschal ins Gericht. Sie sieht im modernen Antisemitismus Hitlerscher Pragung
«sowohl eine Fortsetzung als auch eine Transformation des mittelalterlichen theologisch und
okonomisch motivierten Gehabens, die Juden zu Siindenbdcken zu stempeln» (S. 89). Ruether
fordert von der christlichen Kirche, sie miisse in reuiger Gesinnung ihre Verantwortung fiir
Auschwitz iibernehmen und miisse einen «dramatischen Wechsel in der Spiritualitdt» vor-
nehmen (S. 91 f.). Dieser Wechsel bestehe vor allem «in einer Uberpriifung der Christologie,
...denn sie ist die urspriingliche Wurzel des theologischen Antijudaismus. Eine reuige Chri-
stenheit ist eine Christenheit, die sich von der Theologie eines messianischen Triumphalismus
abgewandt hat, hin zu einer Theologie der Hoffnung» (S. 92).

In den kritischen Antworten auf die Darlegungen von Greenberg (S.57-72) und Ruether
(S.93-107) wird auf begriffliche und methodische Schwiichen beider Autoren hingewiesen.



426 Rezensionen

Greenberg redet aus seinem Engagement heraus bisweilen in Begriffen, iiber die er nicht die
volle Kontrolle hat. Ruether handelt sich die Vorwiirfe der Pauschalitit und iiberzogener
Postulate ein. Ausserdem muss sie sich sagen lassen, dass die Christologie als solche nicht
antijiidisch, ihr Denken dagegen teilweise mechanistisch ist. Die Auseinandersetzung zeigt
auch, dass viele herkommliche Apologetismen, z. B. jener, wonach Leid nach judischer Auf-
fassung mit dem Erlosungsvorgang unvereinbar sei, heute nicht mehr gelten.

Der katholische Theologe John T.Pawlikowski legt im 4. Teil des Buches das Thema
«The Teaching of Contempt: Judaism in Christian Education und Liturgy» vor. Er stiitzt sich
auf moderne amerikanische Vorurteilsforschungen und auf registrierte Judentumsklischees
christlicher Religions- und Gottesdienstbiicher. Nach seiner Meinung «teilt der Katholizismus
durch seine Verdrehungen des Judentums ein tragisches Erbe mit dem Protestantismus»
(S. 155). «Ein bescheidenes Eingestindnis, dass unser Blickpunkt kurzsichtig war», sei «der
Imperativ dieser Stunde» (S.169). Pawlikowski macht auf viele oft iibersehene oder auf die
leichte Schulter genommene Antijudaismen in Liturgie und Katechetik aufmerksam. Seine
Darlegungen zeigen auch, dass heute nur praktikable Kirchenreformen vorschlagen kann,
wer ein griindlicher Theologe ist und sich auch in der 8kumenischen Szenerie auskennt.

Der 5. Teil des Buches ist dem Verhiltnis zwischen Auschwitz und dem Staat Israel sowie
dessen neuesten Gefiahrdungen gewidmet. Emil Fackenheim vertritt die Ansicht, der Staat
Israel erweise sich als eine zwar unerklirliche, jedoch dauernde und notwendige Antwort auf
den Massenmord in Auschwitz und auf alle Bedrohungen seitens der arabischen Welt: «Das
Ereignis des Holocaust widerstrebt jeder Erkldrung; sowohl der historischen, die nach Ur-
sachen sucht, als auch der theologischen, die Sinn und Zweck ergriinden will . .. Was beziiglich
des Holocaust gilt, gilt auch von seiner Verkniipfung mit dem Staat Israel. Auch hier erleidet
der erkldrende Geist letztlich einen Fehlschlag. Es bleibt aber trotzdem notwendig, nicht nur
ein Band zwischen beiden Ereignissen anzunehmen, sondern auch so zu handeln, dass dieses
Band unzerbrechlich wird» (S. 209). Damit kann Fackenheim eine Theologisierung des Staates
Israel vermeiden, ohne dass er den Staat Israel zu einer neutralen, die Christen nicht mit-
betreffenden Grosse stempeln muss. Er rekurriert damit auf das auch dem Christentum in-
hédrente Humanum, auf das der Staat Israel angewiesen ist.

Auf die Kommentierung weiterer kirchen- und judentumskritischen Darlegungen von Gre-
gory Baum (S. 113-128), Shlomo Avineri (S. 241-254) und Michael D. Ryan (S. 277-305) muss
hier verzichtet werden. Ahnliches gilt von den Erorterungen geschichtlicher, massenpsycho-
logischer, politischer und Kkultureller Fragen im Zusammenhang mit Zionismus, Auschwitz
und Staat Israel (S. 343-440). Insgesamt bietet das Buch einen ziemlich umfassenden Eindruck
iiber die sich heute in den USA und langsam auch in Europa zunehmend Geltung verschaf-
fende Holocaust-Theologie. Das Hauptverdienst dafiir hat die Herausgeberin, die ausgewogene
Finfiihrungen in alle Themen gibt und auch fiir bibliographische Hinweise besorgt war. Da
die Holocaust-Theologie ausserhalb der ziinftigen Theologie (urspriinglich in Europa) entstand,
und da sie von Juden und Christen gemeinsam getragen und mit grossem Elan propagiert wird,

verdient das vorliegende Buch besondere Beachtung.
Clemens Thoma, Luzern

Rosino Gibellini, La teologia di Juergen Moltmann. = Giornale di teologia, 89. Brescia, Queri-
niana, 1975. 389 pp.

Voici une étude précise et fouillée, qui suit pas a pas le dévéloppement de la pensée
moltmanienne. Gibellini (auteur bien connu en Italie) divise son travail en quatre parties.
Dans la premiére il étudie I’enracinement de Moltmann dans la tradition protestante et met
en vedette les études de Moltmann sur Bonhoeffer et le volume de 1961 Pridestination und
Perseveranz. Geschichte und Bedeutung der reformierten Lehre de perseverantia sanctorum
(pp. 13-48). Dans la deuxiéme il examine la préparation (pp. 49-76), 1’élaboration (pp. 77-122)
et le débat qui a suivi Theologie der Hoffnung (pp. 123-147). La troisiéme est consacrée a
I’adhésion moltmanienne au projet de théologie politique aprés 1964 (pp. 148-174), avec une
attention toute particuliére pour I’anthropologie chrétienne (pp. 175-193). La quatriéme exa-
mine le passage de la théologie de I’espérance a la théologie de la croix (pp. 194-222), étudie



Rezensionen 427

Der gekreuzigte Gott (pp. 223-264), expose le débat encore en plein dévéloppement (pp. 265—
290). Une conclusion esquisse quelques points de répére pour mieux comprendre la théologie
moltmanienne (pp.291-315). En appendice trois textes de Moltmann de 1968, 1970, 1974.
Suit une bibliographie de Moltmann (158 titres) et sur Moltmann (140 titres). Ce travail retient
I’attention non seulement parce qu’il introduit & la lecture de Moltmann avec finesse et
discrétion, mais aussi parce qu’il constitue un guide précieux pour comprendre la théologie
dans son renouveau. A ce titre il mérite d’étre lu par tous les théologiens et par tous ceux qui
aiment cheminer vers une compréhension plus profonde du mystére de Dieu, devenu pour nous
«der gekreuzigte Gott». Aldo Moda, Torino

Joachim Matthes (Hrsg.), Erneuerung der Kirche. Stabilitit als Chance? Konsequenzen aus
einer Umfrage. (Empirische Untersuchungen in der Evangelischen Kirche in Deutschland.)
Gelnhausen, Burckhardthaus Verlag, 1975. 303 S. ;

Uber die EKD-Studie, deren Ergebnisse unter dem Titel «Wie stabil ist die Kirche?» ver-
offentlicht wurde, ist viel diskutiert worden. Diese waren in verschiedener Hinsicht iiber-
raschend. Hier legt eine Gruppe von Verfassern, die zum Teil an der Studie mitgearbeitet
haben, einen erginzenden Kommentar vor. Er bietet u. a. Aufsitze, die sich mit den wissen-
schaftsmethodischen Problemen der Studie befassen. So untersucht H. Krebber deren progno-
stische Reichweite und den Gehalt des Pradikats stabil. R. Schloz dussert sich zur Problematik
einer Kirche, zu der als Grossorganisation die Mehrheit ihrer Mitglieder nach wie vor wie
selbstverstindlich gehort, wihrend eine Minderheit von Mitgliedern das allmidhliche Ende
der Volkskirche nicht nur herbeisehnt, sondern auch herbeizufiihren sucht. T. Rendtorff deckt
die verborgenen theologischen Komponenten von Theorien iiber die Rolle der Religion in der
Gesellschaft auf. Der Herausgeber reflektiert iiber volkskirchliche Amtshandlungen und iiber
deren Verbesserungsmoglichkeiten aufgrund der Analyse. K.-W.Dahm legt ein Modell vor,
mit dem sich die vollig verschiedenartige Verbundenheit mit der Volkskirche bei ihren Mit-
gliedern darstellen lasst, und P. Krusche erdrtert die Konsequenzen, welche aus der EKD-
Studie fiir den Pfarrer-Beruf und dessen Praxis zu ziehen sind. In einem wichtigen Aufsatz
iiber «Bildung als Problem und als Funktion der Kirche» zeigt E. Lange, dass die volkskirch-
liche Situation heute zwar zuldsst, vorhandene lebenszyklische Bediirfnisse mit einer «civil
religion» zu befriedigen, aber als Chance auch die Moglichkeit enthilt, eine Korrelation von
Bediirfnis und Evangelium herzustellen, um damit die Differenz zwischen «civil religion» und
Christusbotschaft zur Geltung zu bringen und den Menschen durch neue Erfahrungen mit
Gott neue Wirklichkeit zu erschliessen. In weiteren Aufsidtzen liefern verschiedene Verfasser
Beitriige iiber die heutigen Bildungsaufgaben der Kirche auf den verschiedenen Ebenen, iiber
ein situationsgemisses Verstindlichmachen der zentralen Glaubensaussagen und iiber den
Spielraum fiir Reformen, der auf Grund der Analyse vorhanden ist.

Walter Neidhart, Basel

Peter Koller, Todestrieb im Protestantismus. Eigentiimlichkeiten protestantischen Lebens ana-
lysiert an Pfarrer-Autobiographien (Ludwig Karl Moeller, Albert Schweitzer, Claus Harms).
Mit einer Reflexion iiber psychoanalytische Denkstruktur. Ziirich, TVZ-Verlag, 1976. 316 S.
Fr. 48.—.

Der Verfasser erlebt nirgends so wie bei Protestanten «einen stupenden Gemiitsreichtum
vereint mit trostlosester Kiimmerlichkeit». Er konstatiert eine «forcierte Frohlichkeit», in der
er die vordergriindige Maske einer abgriindigen Trauer sieht. Er attestiert dem Protestantismus
gesellschaftliche Spitzenleistungen und zugleich einen Hang zur Selbstdestruktion. Kehrseite
des protestantischen Aktivismus sei ein Gefiihl des Verlassenseins und der Leere, ein depressives
Klima (so auch Gerh. Schmidtchen). Das alles zeige sich an Kierkegaard als «einer extremen
— faktisch neurotischen — Letztgestalt des Protestantismus».

Um dieses «protestantische Syndrom» zu beschreiben und zu verstehen, interpretiert Koller
als psychoanalytisch versierter Theologe die Autobiographien von L. K. Moeller, A. Schweitzer
und C. Harms und zeigt, wie sich in diesen drei Pfarrhaus-Existenzen Todes- und Aggressions-
trieb, Negation und Negation der Negation auswirken. — Bei Moeller konstatiert er z. B. ein



428 Rezensionen

Magenleiden. «Das Lebensvolle ist zur Krankheit geworden. D.h. die Krankheit als Opfer
der Gesundheit zeigt sich als die andere Gestalt der Gesundheit, des Lebensreichtums. ..
diese Figur ist die negative Forderung der Aktivitit — als letztlich negative Aktivitit selbst.»
— Bei Schweitzer findet er in der Kindheit Jihzorn und Leidenschaft, ferner eine Lesewut,
hinter der «leidenschaftliche Fragelust, ein verzehrend-totalitirer, triebhafter Zug steckt».
Auch die Angst vor der Spielleidenschaft, die den kleinen Albert schliesslich zum Verzicht
auf das Spielen iiberhaupt veranlasst, interessiert den Verfasser. Dessen Sensibilitit fiir das
Leiden der Tiere deutet er als Reaktion auf eine urspriingliche Lust am Quélen. In der Sicht
von Koller ziehen sich Negation und Opfer als Grundzug durch das ganze Leben von
Schweitzer. Das ethische Grundprinzip «Ehrfurcht vor dem Leben» ist Negation der Negation.
Es ist die Antwort auf die erschreckende Einsicht, dass wir als Individuen auf Kosten anderer
Lebewesen leben miissen und durch Vernichtung und Schidigung von Leben stindig schuldig
werden. Fiir Schweitzer ist das Wesen des Christentums Weltbejahung, die durch Weltver-
neinung hindurchgegangen ist. Es ist die Wahrheit wahrer Resignation. — In dhnlicher Weise
sucht Koller in der Autobiographie von C. Harms Material, das seine Hypothese bestitigt.

In einem Schlussteil legt er iiber seine Denkmethode Rechenschaft ab, die in ihrer Ver-
wendung der freien Assoziation und ihrem intellektuellen Interesse eine Analogie zur Inter-
pretationsweise des jungen Freud sein will. «<Das Gesprich soll zwischen mir und Sigmund
Freud stattfinden.» Damit begriindet er auch die Isolation einzelner Ausserungen und die
reduktive Tendenz, die seine Interpretationen kennzeichnet.

Kollers Entwurf hat mir nicht eingeleuchtet. Die drei Theologen, die bei ihm auf der
literarischen Couch liegen, unterscheiden sich von einem Analysanden dadurch, dass sie auf
die Deutung des Analytikers nicht reagieren. Der Analytiker kann also nicht an ihrem Wider-
stand ablesen, wie weit er mit seinen Deutungen auf tatsichlich Verdringtes gestossen ist.
Auch ein therapeutischer Erfolg, der so oft analytische Interpretationen verifizieren muss,
bleibt aus. Den Deutungen haftet darum etwas Beliebiges an. Das wird verstirkt durch den
reichlichen Gebrauch der Deutungsformel «Verkehrung in sein Gegenteil» und durch die
Freud’sche These, dass «die Todestriebe ihre Arbeit unauffillig zu leisten scheinen». Das
Unfassbare und Unbestimmte der Begriffe Todestrieb oder Negation, die der Verfasser ver-
wendet, fordert die Klarheit nicht. Der Verfasser macht iibrigens durch seine wortreiche,
manchmal plaudernde und (absichtlich?) diffuse Sprache das Verstehen dem Leser nicht leicht.
Freud zu verstehen ist nicht einfach, aber im Vergleich zu Kollers Buch scheint mir dies wie
ein Kinderspiel. Walter Neidhart, Basel

Werner Becher (Hrsg.), Seelsorgeausbildung. Theorien, Methoden, Modelle. Gottingen, Van-

denhoeck, 1976. 241 S. DM 24.—.

Noch vor 20 Jahren beschrinkte sich die Ausbildung zur Seelsorge auf das Anhoren von
Vorlesungen und das Lesen von Biichern. Das eigentliche Erlernen der Seelsorge galt als
nicht methodisierbar. Das hat sich seither griindlich verdndert. Dieser Sammelband gibt Aus-
kunft iiber Ausbildungsformen und Lehrginge, die heute in der BRD Studenten und Pfarrern
angeboten werden, und iiber die Erfahrungen, die man mit ihnen gemacht hat. Der Heraus-
geber orientiert iiber die Literatur zu diesem Thema. Verantwortliche fiir die Kurse in den
verschiedenen Bundeslindern berichten iiber die regional verschiedenen Ausbildungsmodelle
(pastoralpsychologische Ausbildung an der Theol. Fakultdt in Kiel, pastoralpsychologische
Ausbildung der Vikare der Ev.-luth. Landeskirche Hannovers, Balintgruppen mit Gemeinde-
pfarrern in Frankfurt, klinische Seelsorgeausbildung in Bethel, Aus- und Fortbildungskurse am
Ev. Zentralinstitut fiir Familienberatung in Berlin, Ausbildung von Laien fiir Telephonseel-
sorge in Miinchen).

Der Band bietet ferner einige Aufsitze zu grundsitzlichen Problemen der Seelsorge:
R. Riess schreibt iiber die Zusammenhinge zwischen Selbstverstindnis, Menschenbild (mit
dem dazugehorigen Wertsystem) und Gottesvorstellung, die bei jeder seelsorgerlichen Be-
ziehung aufeinander wirken, und zeigt, wie eine Seelsorge, die sich auf den gekreuzigten und
den auferstandenen Christus beruft, die dunkle Erfahrung des Damonischen und Diabolischen
nicht verleugnet, aber zur Entdimonisierung Gottes ebenso wie zur Entdimonisierung des



Rezensionen 429

Lebens verhelfen will. J. Scharfenberg skizziert die bisherigen Versuche, Psychologie fiir die
Seelsorge fruchtbar zu machen, und postuliert, dass eine theologische Seelsorge ohne An-
leihen bei fremden Methoden und Theorien eine eigenstindige Psychologie entwickle. Von
einer solchen bietet er freilich erst ein Angeld, indem er beim Verstandnis der kirchlichen
Aktivitdt als einer symbolischen Interaktion einsetzt, durch welche Menschen mit Hilfe von
kollektiven Symbolen aus der Tradition ihre individuellen Konflikte bewiltigen. Ein literali-
stisches Missverstandnis der Symbole fiihrt freilich zu ihrer Privatisierung und damit zum
Misslingen der Kommunikation. Seelsorge hilft dem einzelnen beim Durcharbeiten seiner
Grundkonflikte mit Hilfe eines erneuerten Symbolverstindnisses. R. Koster stellt die ein-
leuchtende Hypothese auf, dass die Veridnderung des Seelsorgeverstindnisses mit dem Uber-
gang von der innengeleiteten zur aussengeleiteten Gesellschaft zu tun hat (D. Riesman). Die
Seelsorge im Sinne der dialektischen Theologie war Vermittlung von innengeleiteter Orien-
tierung. Die Seelsorge, die in den hier beschriebenen Kursen gelehrt wird, bietet Hilfe zum
Leben fiir den aussengeleiteten Menschen. Dem Angebot einer solchen Seelsorge entspricht
aber noch nicht die entsprechende Nachfrage. Der Aufbau einer neuen positiven Erwartung
an die kirchliche Seelsorge ist nur durch einen langfristigen Prozess moglich. Auch die
parochiale Struktur der Kirche, nach welcher jeder Pfarrer fiir alles und fiir alle in seiner
Gemeinde zustdndig ist, ist ein Hindernis fiir eine zeitgemisse Seelsorge und sollte durch eine
Struktur mit freier Wahlmoglichkeit des Seelsorgers ersetzt werden.

Hinsichtlich der neuen Ausbildungsformen, die in den Lehrgingen beniitzt werden, re-
ferieren in diesem Band H. Ch. Piper iiber die Predigtanalyse, R. Miethner iiber das Rollen-
spiel, K. Winkler iiber die Selbsterfahrungsgruppe und der Herausgeber iiber die Gesprichs-
protokollanalyse. Der Band enthdlt schliesslich die Ausbildungsrichtlinien der Deutschen
Gesellschaft fiir Pastoralpsychologie.

Wer sich fiir eine solche Ausbildung, ihre Formen, Methoden, Inhalte und Bedingungen
interessiert, ist dankbar fiir die Orientierung, die ihm in diesem Band geboten wird. Er lernt
zugleich einen Ausschnitt der grundsitzlichen Diskussion der an der Ausbildung beteiligten
Lehrer kennen. Walter Neidhart, Basel

Karl Frielingsdorf & Giinther Stocklin, Seelsorge als Sorge um Menschen. Pastoralpsycho-
logische Modelle fiir die Fortbildung von Theologen und Mitarbeitern im kirchlichen Be-
reich. (Griinewald-Praxis.) Mainz, Griinewald, 1976. 203 S. DM 22.50.

Die beiden katholischen Pastoralpsychologen berichten aus grosser Erfahrung iiber fiinf
verschiedene Kurse zur Weiterbildung von Priestern, Ordensleuten, Arzten, Pidagogen und
Sozialarbeitern im kirchlichen Dienst. Schon mehr als 1900 Teilnehmer haben diese Kurse
bereits durchlaufen und durch ihr Feedback zu deren Verbesserung beigetragen. Ein Kurs-
programm bietet die Grundausbildung fiir das seelsorgerliche Gesprdch, einen Aufbaukurs
dazu und eine psychotherapeutische Zusatzausbildung fiir Priester. Ein anderer Kurs fordert
die Fahigkeit zur Kommunikation und zur Zusammenarbeit im kirchlichen Bereich, ein wei-
terer gibt Anleitung zum partnerschaftlichen Fiithrungsstil und einer dient der beruflichen und
personlichen Identitits- und Glaubensfindung. Beschrieben wird jeweils das Kursprogramm
mit seinen Inhalten und Methoden. Die Kursleiter setzen souverdn und eklektisch bewéhrte
gruppendynamische Methoden ein (themenzentrierte Interaktion, Kommunikationswissenschaft,
nonverbale Ubungen aus verschiedenen Laboratorien und aus der Gestalttherapie u.a.m.).
Auch die den Kursteilnehmern vermittelten Inhalte stammen aus verschiedenen tiefenpsycho-
logischen Schulen (z. B. Analyse und Transaktionsanalyse).

Die ganze Kursarbeit dient der «primiren Humanisierung», der Ausbildung von «mensch-
lichen und sozialen Tugenden und der Entfaltung der eigenen Personlichkeit sowie positiver
zwischenmenschlicher Beziehungen». Die Selbstverstindlichkeit, mit der die Verfasser von
humanwissenschaftlichen Einsichten und Methoden fiir die Ausbildung zum kirchlichen Dienst
Gebrauch machen, unterscheidet sich wohltuend (andere wiirden sagen: bedenklich) von der
verkrampften Apologetik, mit der manche evangelische Pastoralpsychologen dasselbe tun,
ganz zu schweigen von der Jagd nach offenen und verborgenen Hiresien, mit der viele evan-
gelische Theologen gegen Gruppendynamik reagieren. Walter Neidhart, Basel



	Rezensionen

