
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 33 (1977)

Heft: 6

Artikel: Der dreiteilige Traktat von Nag Hammadi

Autor: Luz, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878522

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878522
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der dreiteilige Traktat von Nag Hammadi

Vor zwanzig Jahren ist der erste Band der Textedition des sogenannten Codex
Jung (Nag hammadi Cod. I) in einer Prachtausgabe mit Fotografien, koptischem
Text, Einführungen, papyrologisch-linguistischem und theologischem Kommentar
mitsamt einer Ubersetzung ins Französische, Englische und Deutsche erschienen1.
Weitere Bände folgten in Abständen2. Aber noch immer war der grösste Teil des

Codex, nämlich der umfangreiche sogenannte «Traktat über die drei Naturen», der
die Seiten 51-140 umfasst, nicht publiziert. Nachdem sich die vorangehenden
Schriften, der gnostische Jakobusbrief, das Evangelium der Wahrheit und der pau-
linisierende kurze Traktat über die Auferstehung als für den Neutestamentier und
den Patristiker gleicherweise interessant erwiesen haben, konnte man auf die
Publikation des Restes gespannt sein.

Dass der Tractatus tripartitus in verhältnismässig kurzem Abstand nach dem
zuletzt publizierten Jakobusbrief veröffentlicht wurde, ist dem verdienten Heraus-
geberteam zu danken3. Die Veröffentlichung erfolgte in zwei Teilen, wiederum im
bekannten Stil der Prachtausgaben des Codex Jung4. Sie zeigt deutlich, dass der
durch zwei Neueinsätze in drei Teile zerfallende Traktat ein einziges, in sich
geschlossenes Werk ist: Es entsprechen sich zwei Hauptteile, von der obern (51-104)
und der untern Welt (108-140) handelnd. Dazwischen finden wir ein kurzes Inter-
ludium über die Erschaffung des Menschen (104-108). Am Schluss des dreigeteilten

Traktats befindet sich noch - vielleicht um noch vorhandenen Raum zu
füllen - der nur zum Teil erhaltene Text eines gnostischen «Gebets des Apostels
Paulus» (143 f.) mit deutlichen Reminiszenzen an paulinische Briefe; hier handelt
es sich um eine separate kleine Schrift.

Der Traktat selbst entpuppt sich nicht nur vom Umfang, sondern auch vom
Inhalt her als eine der gewichtigsten gnostischen Schriften. Vom Aufbau her ist er
den Excerpta ex Theodoto, der Quelle des Irenäus (1,1-8) oder dem
Ägypterevangelium verwandt. Inhaltlich weisen ihn die Herausgeber vermutlich mit Recht
der westlichen Schule der Valentinianer zu: die grössten Affinitäten finden sich zu
Herakleon und Ptolemäus, sodann zu den Excerpta aus Theodot, dem Referat des

i M. Malinine, H. C. Puech & G. Quispel, Evangelium Veritatis (1956); Supplement (1961).
s M. Malinine, H. C. Puech, G. Quispel, W. Till, R. McL. Wilson & J. Zandee, De Resur-

rectione. Epistula ad Rheginum (1963); M. Malinine, H. C. Puech, G. Quispel, W. Till, R. Kasser,

R. McL. Wilson & J. Zandee, Epistula Iacobi apocrypha (1968).
3 R. Kasser, M. Malinine, H. C. Puech, G. Quispel, 1. Zandee, W. Vycichl & R. McL. Wilson,

Tractatus tripartitus, 1-2 (1973-75).
3 Das Lamento über den Preis dieser Prachtausgaben, das angesichts der umfangreichen

beiden Schlussbände berechtigterweise anzustimmen wäre, sei ersetzt durch eine dringende
Bitte an Verlag und Herausgeber: Die Texte verdienen es, bald in Gestalt einer zweisprachigen
Studienausgabe ohne Kommentar, etwa in der Art der im Verlag E. J. Brill 1959 erschienenen
zweisprachigen Ausgabe des Thomasevangeliums (ed. A. Guillaumont, H. C. Puech, G. Quispel,
W. Till und Yassah abd al Masih), für einen weitern Interessentenkreis und den akademischen
Unterricht zugänglich gemacht zu werden.



U. Luz, Der dreiteilige Traktat von Nag Hammadi 385

Irenaus 1,1-8, zu Marcus Magus und zum Evangelium Veritatis, in einem weitern
Sinn ferner zum - vermutlich älteren - Apocryphon Johannis und dem
Philippusevangelium. Die Parallelen sind in dem bewusst knapp gehaltenen Kommentar
zusammengestellt. Der koptische Text des Traktates selber erweist sich als

ausgesprochen schwierig. Die Eigenschaft der koptischen Sprache, syntaktische
Beziehungen oftmals unklar zu lassen, und die Eigenart des Traktates, seine
Gedanken für die Kenner des Systems nur anzudeuten und nicht auszuführen, wirken
zusammen, so dass Übersetzung und Verständnis des Traktates vor schwierigste
Aufgaben stellt. Vieles ist kaum deutbar. Von den Übersetzungsproblemen geben
die sehr häufigen Differenzen zwischen der französischen, der deutschen und der
englischen Ubersetzung eine Ahnung. Dem Leser sei empfohlen, mit der vergleichsweise

lesbarsten englischen Übersetzung sich einen ersten Einstieg zu verschaffen.
Zur Kontrolle möge dann die sehr präzise französische Ubersetzung dienen. Die
deutsche Ubersetzung ist oft in sprachlich ungeschickter Weise überwörtlich und
nach meinen Erfahrungen manchmal schwerer verständlich als der koptische Text
selbst.

Die folgende Präsentation des Traktates dient der Einführung und folgt an den
meisten Stellen der Interpretation der Herausgeber. Eigene Vorschläge können
nicht ausführlich begründet werden. Sie hebt ausserdem heraus, was für den Neu-
testamentler im Tractatus von Bedeutung ist.

1.

De Supernis (51, 1-104, 3). Der erste Teil des Traktats beginnt — in einem
grossangelegten Entwurf via negationis - mit dem unaussprechlichen und
unerkennbaren Vater des Alls (51,1-55, 35). Auffällig ist das Fehlen eines weiblichen
Partners: Dieser, bei den Valentinianern sonst die Charis oder die Sigë (Schweigen),

ist hier kein göttliches Wesen, sondern eine Eigenschaft. Dasselbe gilt übrigens
für fast alle Äonen (73, 10); der Traktat ist, wie das Evangelium der Wahrheit,
verhältnismässig unmythologisch bzw. setzt Mythologie voraus und arbeitet ihren
existentialen Sinn heraus. Ein gutes Beispiel dafür ist das «Schweigen»2: Statt eines
weiblichen Partners des Urvaters Sigë weiss der Traktat, dass für die zum Vater
eingegangenen Pneumatiker «kein Wort, kein Wissen, kein Gedanke, keine
Erleuchtung» nötig ist, denn «alle Dinge sind Licht im Äon des Schweigens» (124,
17-25). Der Vater selbst erzeugt sich als eingeborener Sohn (55, 35-57, 32); dem
heiligen Kuss des Vaters und des Sohnes entspringt die himmlische Kirche gleichsam

als dritte Person der «Urtrinität» (57,33-59,7), herausgehobener als in irgendeinem

andern valentinianischen System.
Ein langer Abschnitt über die Emanation der Äonen (59, 8-75,13) macht deutlich,

dass die Äonen himmlische Prototypen der Pneumatiker sind: Sie unterscheiden

sich vom Vater durch ihre Vielheit und partizipieren nicht direkt an seiner
Vollkommenheit, ja sie wissen um die Existenz des Vaters, nicht aber kennen sie

sein Wesen (65, 15-17). Ihrer «Kälte» (72, 20) hilft der Geist auf durch die
Offenbarung des unnennbaren Vaters. Dennoch sind sie mit dem Vater wesenseins, wie



386 V. Luz, Der dreiteilige Traktat von Nag Hammadi

eine Quelle, die sich in Flüsse und Seen ergiesst, wie eine Wurzel mit ihren Zweigen

und Ästen, wie ein Leib mit seinen Gliedern (74, 5-18). Neutestamentliche
Ekklesiologie wird hier in die himmlische Welt projiziert. Auffällig ist, dass der
Verfasser kein System von Äonen entwirft: er kennt keine Reihen, keine Syzygien,
keine festgelegte Zahl von Äonen. Es mag sein, dass er solche Spekulationen
voraussetzt; jedenfalls ist ihm nicht dies wichtig, sondern die im Gegenüber zum dritten

Teil des Traktats dann deutlich werdende Entsprechung der Äonen und der
Pneumatiker, d. h. der existentiale Sinn der Äonenlehre, die zugleich die himmlische

Wurzel des Irdischen sichert.
Es folgen dann Andeutungen über den Fall des letzten Logos (75, 13-78, 26).

Logos ist dabei, wie bei Marcus Magus, ein allgemeiner term für «Äon»; der Name
«Sophia» oder «Achamoth» fehlt. Dieser Äon will den Vater in seinem Wesen
erkennen; beim Erblicken seines Lichtes stürzt er in Zweifel, und «sein Männliches»
verlässt ihn. Eigentümlich ist, dass die gute Absicht dieses Äons stark hervorgehoben

wird (76, 2 ff.): alles, was geschah, geschah durch den Willen des Vaters
und stand im Dienste seiner göttlichen oikonomia. Oikonomia (vgl. Eph. 1, 10) ist
in unserm Traktat mehr als in irgendeinem andern valentinianischen System ein
Schlüsselterminus; die Verbindungen zwischen Irenäus und den Valentinianern
sind im Blick darauf einer Untersuchung wert. Der seines Männlichen entblösste
Äon ist Ursache des Entstehens der verschiedenen himmlischen Geschöpfe: Es
entstehen zunächst aus seinem Stolz und seinem leeren Denken die Prototypen der
Hyliker (78, 27-81, 19), durch Herrschsucht gekennzeichnet: Kämpfer, Krieger,
Unruhestifter, Selbstmächtige, Ungehorsame, Ehrgeizige (80, 5-9). 81, 19-85, 22
beschreibt die auch aus dem Apokryphon Johannis bekannte Bekehrung des
gefallenen Äons: Aus der Kraft der Umkehr (metânoia) und des Gebets entsteht die
Erinnerung (anamnesis) an den himmlischen Ursprung: die daraus entstehenden
Mächte der Erinnerung und des Gebets, die Urbilder der Psychiker, stehen im
Kampf mit den schattenhaften Mächten der «Ähnlichkeit», den aus den Passionen
des gefallenen Äons entstandenen Urbildern der Hyliker.

Auf die Busse des gefallenen Äons folgt seine Erlösung, bewirkt durch den
Sohn (85, 22-90, 13). Der «Sohn» ist die Frucht aller Äonen, die aufgrund der
Fürbitte des «Männlichen» des gefallenen Äons den Vater um Hilfe bitten. In
seinen Händen ist die oikonomia des All. Sie zielt auf Vermittlung von «Kenntnis»
des Vaters, denn darin bestand ja das Defizit auch der Äonen, dass sie keine
Wesenserkenntnis des Vaters hatten. So lautet der zentrale christologische Satz über
den Sohn: «Er ist die Erkenntnis des Vaters, dessen Wille es war, dass man ihn
erkenne» (87, 15-17). Sein zentraler Titel lautet «Sohn», daneben heisst er auch

söter «Erlöser», eudokêtos (Mark. 1, 11) «Geliebter» (ebd.), Paraklet, Christus,
Licht, Kleid des Mangelhaften (87, 1-11). Gegenüber den beiden «Ordnungen»
des gefallenen Äons geschieht die Offenbarung des Sohns sehr verschieden: Die
Kinder der «Erinnerung», also die Pistiker, sind die «Kleinen»5, die keine volle

s Vgl. Matth. 10,42; 18, 6. 10.14; Mark. 9, 42; Luk. 17, 2. Der terminus «Kleine» findet sich
auch in der Petrusapokalypse NHC VII pss. als Bezeichnung der Gläubigen. Diese könnte aus

Rom stammen (Hermas: VII, 78,18), also aus der Nachbarschaft unseres Traktats.



U. Luz, Der dreiteilige Traktat von Nag Hammadi 387

Erkenntnis haben: Sie heissen den Erlöser willkommen, haben eine gnômë und
eine homologfa (89, 8-20). Die Kinder der «Ähnlichkeit» aber, d. h. die Urbilder
der Hyliker, die nur schattenhaft der obern Welt gleichen, fallen in die Unwissenheit,

die «äussere Finsternis» (Matth. 8, 12 etc.).
Der gefallene Logos kehrt nach seiner Erlösung ins Pleroma zurück und lässt

den «Gedanken des Stolzes zurück». Als Erlöster schafft er «lebende Bilder der
lebenden Formen», d. h. die Urbilder der Pneumatiker (90, 14-95, 39)6 nach dem
Bild der himmlischen Äonen, die ihn erlösten. Die Vorstellung des Autors ist
offenbar, dass die Urbilder der Pneumatiker «Samen» ohne eigene Existenz (91, 32 f.)
sind, die dann die irdisch-leiblichen Pneumatiker «vollkommen» (92, 3) machen
sollten. Ausführlich und mit zahlreichen biblischen Assoziationen handelt der
Text vom «Gedanken» des erlösten Logos, der «Aon», «Ort», «Synagoge der
Rettung», «Braut», apothekë, «Königreich», «Freude des Herrn» (Matth. 25, 21. 23),
«Gedanke der Freiheit» genannt wird. Dieser Aon ist nicht mit den beiden
«Ordnungen» der Psychiker und Hyliker zu verwechseln; er ist über ihnen (93, 15 ff.)
und bildet die wahre Kirche (94, 21). In zwei Gedankengängen (93, 29-94, 23;
94, 23-95, 39) handelt der Verfasser vom Unterschied zwischen dem Sohn, der
Abbild der Unteilbarkeit und Einheit des Vaters ist (94, 29 ff.), und den übrigen
Pneumatikern, die an der Vielheit der Äonen partizipieren. Der schwierige Text
von Tafel 95 scheint anzudeuten, dass die Pneumatiker «in die Leidenschaften»

(95, 2) kommen um der oikonomia willen: sie werden als «Samen» beim
Kommen des Erlösers in irdische Menschen ausgesät, zu deren Errettung (95,34 ff.).
Nun kann der Verfasser zusammenfassend von den zukünftigen Wohnorten der
drei Klassen von Menschen (95, 39-99, 4) sprechen: Weder kommen die Psychiker
mit den Pneumatikern zusammen (97, 16 ff.), denn nur jene sind ausserhalb der
Grenzen des Pieromas gefallen, noch die Hyliker mit den Psychikern. Wir lernen
einige neue Termini kennen: die Psychiker sind die Mittleren, Rechten, Feurigen;
die Hyliker die Linken, die Finsternis, die Letzten. Eigentümlich ist das Spiel mit
dem Bildgedanken von Gen. 1, 26, der durch alle drei Klassen sich durchhält: Die
Pneumatiker sind eikon, die Psychiker «Abbild», die Hyliker «Ähnlichkeit»7. Der
erste Teil des Traktates schliesst im Zusammenhang mit den Hylikern mit
Ausführungen über den Demiurgen und seine Archonten (99, 4-104, 3), von denen
vorher nur andeutungsweise die Rede war. Auffällig ist die positive Gestaltung
des Demiurgen, der zwar unwissend ist, aber dennoch im Rahmen der oikonomia
und getrieben vom Geist waltet. Zu seinem Bereich gehörten das Gesetz, Lohn und
Strafe, das irdische Paradies und Königreich, ja auch die Prophétie. Obwohl er den
Geist und den Vater nicht kennt, spricht auch er Geistiges als Instrument des

himmlischen Geistes8.

c Die Gliederung und die Deutung dieses schwierigen Abschnitts unterscheidet sich vom
Vorschlag der Herausgeber in Bd. 1, S. 51 ff.

" Die griechischen Termini sind leider nicht mehr sicher zu ermitteln. Die Herausgeber
schlagen vor: eikön, kath' homoiösin, kat' eikona (Bd. 1, S. 380).

8 Damit ist eine theologische Begründung für die differenzierte Gesetzeslehre des aus
derselben Schule stammenden Briefs des Ptolemäus an Flora gegeben.



388 U. Luz, Der dreiteilige Traktat von Nag Hammadi

2.

De creatione hominis (104, 4-108, 12). Der zweite, kurze Teil des Traktates
enthält eine Schilderung der Schöpfung des Menschen nach Gen. 1-3. Gegenüber
andern gnostischen Texten ist anzumerken, dass die Exegese nicht den Charakter
einer Protestexegese des Alten Testamentes hat: Der Demiurg und die obere Welt
stehen sich nicht feindlich gegenüber, sondern durch den Demiurg wirkt der Logos
gemäss der oikonomia. Nach bewährtem gnostischem Muster wird aber dennoch
dem Pneumatiker in Gen. 2,7 der Pneumasame eingepflanzt9, während der Demiurg
nur über das Hylische und das Psychische verfügt. Die übrigen Menschen aber
sind ein «gemischtes Erzeugnis» nur aus Materie und Seele, mit der Möglichkeit,
sich für das Eine oder das Andere zu entscheiden. In der Sündenfallgeschichte
verkörpert die Schlange nicht, wie z. B. bei den Ophiten, die himmlische Welt,
sondern die böse Begierde. Kurz, der Verfasser liest das A.T. nicht in antijüdischer

Frontstellung, wie etwa die sethianische Adamapokalypse, «gegen den Strich»,
sondern er vertieft die ihm vorgegebene christliche Auslegung der Genesis-Rom. 5,
12-14 wird angeführt (108, 5 ff.) - mit Hilfe vorgegebener gnostischer Schöpfungsgedanken.

3.

Das Heil in der irdischen Geschichte (108, 13-140, 25). In einem ersten
Abschnitt des dritten Teils spricht der Verfasser vom Auftreten der Hyliker und
Psychiker in der Geschichte (108, 13-114, 5). Für den christlich-valentinianischen
Verfasser ist charakteristisch, dass es vor dem Auftreten Jesu, der der erste
Pneumatiker in der Geschichte ist, nur Hyliker und Psychiker gibt. Die Hyliker sind
repräsentiert durch die griechischen Philosophen10 (109, 3 ff.), die der Verfasser
kurz nach einzelnen Schulen charakterisiert. Dass die Gedanken der sophof unter
«Griechen und Barbaren» (vgl. 1. Kor. 1,18 ff.) dem Stolz, der Illusion (phantasfa)
und dem Abfall entspringen, zeigt sich daran, dass weder in der Philosophie noch
in Rhetorik, Medizin, Musik, Physik ihre Aussagen übereinstimmen. Die Psychiker,

die sich für die Gerechtigkeit wie die Ungerechtigkeit entscheiden können,

9 Warum eigentlich? Pneumatiker gibt es sonst in diesem System vor Christus nicht. Es
liegt hier ein traditionelles gnostisches Element vor.

t° Genannt werden unter dem Generalnenner der Frage nach der arche Stoiker, Epiku-
räer, Deterministen (Astrologen?; vgl. Bd. 2, S. 203) und Platoniker. Ihr Denken erreicht nur
die stoicheia. Eine direkte Auseinandersetzung mit antiker Philosophie verrät diese Aufzählung
nicht, sondern nur sehr oberflächliche Information. Dies zeigt sich daran, dass die Stoiker
vermutlich zweimal aufgezählt werden (109, 7 ff. und 18 ff.), und an den merkwürdigen Deterministen.

Eine ähnliche, negative Bewertung der Philosophie finden wir im Rheginusbrief NHCI,
43, 25 ff. Clemens kennt diese Position (Strom. 1, 80, 5); vgl. Bd. 2, S. 204. Die Stelle macht
deutlich, wie problematisch Harnacks Charakterisierung der Gnosis als akute Hellenisierung
des Christentums ist. Vielmehr sind die christlichen Gnostiker in ihrer Bewertung der griechischen

Philosophie ähnlich gespalten wie die grosskirchlichen Christen; unser Traktat urteilt
hier bedeutend negativer als z. B. der zeitlich und geographisch benachbarte Justin.



U. Luz, Der dreiteilige Traktat von Nag Hammadi 389

sind in den alttestamentlichen Gerechten und Propheten als ihren besten
Vertretern repräsentiert (111, 6 ff.). Ebenso wie der Demiurg den Typus des Vaters
bewahrt (111, 3 f.), so sind die Propheten einig im Bekenntnis und in der Hoffnung
auf den kommenden himmlischen Erlöser. Der Verfasser kann über sie sehr positiv

sprechen: Ihr Gedanke ist «ein Same der Erlösung», obwohl sie nur Christus in
seiner Leiblichkeit und in seinem zukünftigen Leiden, nicht dagegen seine himmlische

Herkunft (Präexistenz) erkennen können. Interessant ist, dass für den (christlichen)

Verfasser die Religion der «Hebräer» in den Propheten ihren Höhepunkt
erreicht, während er vom «Gesetz» und der Schrift (113, 4 f.) vor allem betont,
dass sie Anlass vielfältiger Auslegung und Ausgangspunkt verschiedenster
jüdischer «Sekten» gewesen seien (112, 19 ff.)11.

In den Ausführungen über das Kommen des Erlösers und der Pneumatiker
(114, 5-118, 14) betont der Verfasser mit kräftigen Worten die Inkarnation: «Der
Heiland nahm Fleisch» (114, 9 f.); «alle die Organe des Zum-Leben (bios)-Kom-
mens wurden sein, mit deren Hilfe er herunterstieg» (114, 19 ff.). «Er wurde
empfangen und geboren als Kind mit Leib und Seele» (115, 9 ff.). Der Verfasser ist
also innerhalb der valentinianischen Schule pointierter Verfechter einer
Inkarnationstheologie (vgl. Iren. Haer. 1, 7, 2). Jesus — der psychische Jesus - ist der erste
Erlöste, denn auf ihn stieg zuerst der himmlische Logos herab (117, 8 ff.; 125, 5 ff.;
vgl. Mark. 1, 9-11). Er unterscheidet sich aber von den übrigen Pneumatikern
durch seine Sündlosigkeit (115, 15 ff.), da sie, entsprechend dem Heilsplan Gottes,
auch an der Leidenschaft Anteil bekamen (116, 21 ff.), denn sie repräsentieren
nicht die himmlische Einheit des Vaters, sondern die Vielheit der Äonen. So hat
«der Wille alles (auch die Pneumatiker) unter die Sünde verschlossen, so dass

durch diesen Willen er sich über alles erbarme und sie gerettet würden. Denn ein
Einziger wurde bestellt, das Leben zu geben, alle andern bedürfen der Rettung»
(117, 3 ff.; vgl. Rom. 5, 15; 11,32). Erlösung beschreibt der Verfasser gut gno-
stisch als Befreiung aus der Natur der Sklaverei (117, 34 f.) und Wissen der Wahrheit

(117, 13 f.). Interessant sind die Ansätze zu einer Differenzierung innerhalb
der Jünger (der Pneumatiker?): Es gibt solche, die der Belehrung und der «Heilung»

bedürftig sind, während andere, die Apostel und Evangelisten, ihren
Ursprung in der Bitte um «Heilung» haben (116, 7 ff.).

Der folgende Abschnitt schildert die drei Gruppen von Menschen ähnlich wie
Irenäus, Haer. 1, 7 (118,14-122, 27). Die Pneumatiker gesellen sich zum Erlöser,
ihrem Haupt, als sein Leib (118, 28 ff.; 122, 12 ff.) und als die Kirche. Die Hyliker
leben in vollständiger Finsternis und Entfremdung vom Herrn. Am ausführlichsten
(119, 21-122, 1) handelt der Verfasser von den Psychikern, die freie Entscheidung
zum Guten oder Bösen haben. Zu ihnen gehören diejenigen, die sich zum Herrn
bekehren, entsprechend der Verheissung nicht fern der Hoffnung leben, sich de-

ii Genannt werden in 112, 22 ff.: Monotheisten, Polytheisten Gott als Schöpfer nur des

Guten, Gott als Schöpfer des Guten und des Bösen (vgl. Qumran), Gott als direkter Schöpfer,
Gott als Schöpfer durch Engel. Die Aufzählung zeigt, dass der Verfasser keine direkte Kenntnis
des Judentums hat und sich nur an der für Gnostiker entscheidenden Schöpfungsproblematik
orientiert.



390 U. Luz, Der dreiteilige Traktat von Nag Hammadi

mütigen, bekennen «was der Kirche gefällt» (121, 31). Zu ihnen gehören aber

auch, die dauernd von Machtbegierde besessen sind und die mithalfen, den Herrn
zu töten, indem sie sagten: «Wir werden die Herrscher des Alls sein, wenn der
getötet werden kann, der zum König des Alls proklamiert wurde» (vgl. Mark. 12,7).
Zu den Psychikern gehören Engel und Menschen, Propheten, Gläubige und
Jesusmörder. Die Guten unter ihnen werden «auf alle Fälle» (pantös) gerettet (119, 33);
sie nehmen den Platz derer, die sich im Brautgemach freuen, ein, aber sie sind
nicht die Braut selbst, sondern werden im «Äon der Abbilder» getrennt vom Ple-
roma wohnen (122, 19-27). Der Traktat macht deutlich, wie das valentinische
Interesse an der Mittelgruppe der «Psychiker» das schroffe dualistische gnostische
Gegenüber von Himmels- und Finsternismenschen durchlöchert: Zwischen den

Hylikern und den sich gegen den Offenbarer wendenden Pistikern besteht kaum
mehr ein Unterschied, während trotz seines positiven Interesses an den sich
bekehrenden Psychikern ein anthropologisch substantieller und an den meisten Stellen

auch ein relativer Unterschied in der Seligkeit zwischen ihnen und den
Pneumatikern, die die wahre Kirche bilden, bleibt. Diese bleiben aber in der sichtbaren
Kirche verwurzelt, sind ebenso wie die Psychiker der Belehrung bedürftig und
wachsen erst zur wahren Erkenntnis.

Der folgende Abschnitt 122, 28-127, 24 ist nicht übersichtlich gegliedert. Mehrere

Themen stehen im Vordergrund: Noch einmal geht der Traktat auf das Werk
des Erlösers ein, dessen Alleinwirksamkeit betont wird: Er ist das All, die
Pneumatiker seine Glieder (127, 33 ff.); er ist die Rückkehr, der Weg zum unbegreifbaren

Vater (123, 31 f.; vgl. Joh. 14, 6), aber als Mensch ist er selbst der erste
Erlöste. Das führt zu tiefen Überlegungen über Gottes Heilsplan: Der Vater gibt
auch den Sohn und die Pneumatiker in die Unvollkommenheit, damit die
Wesenserkenntnis über ihn entstehe und die anfänglich unbewusste Harmonie des Ple-
romas bewusst werde. So ist der Vater zugleich Grund der Unwissenheit und Geber

der Erkenntnis: In unbegreiflicher Weisheit hat er die Wesenserkenntnis bis

zum Ende aufbewahrt, damit das All sich abmühe auf der Suche nach ihm und so

den Vater begreife, «den niemand durch seine eigene Weisheit (sophia) und Macht
gefunden hat» (126, 13 ff.). Die ganze, auch für den Gnostiker unbegreifliche
Heilsveranstaltung zielt also, wie der zugrundeliegende paulinische Gedanke 1. Kor.
1,18 ff., auf den absoluten Primat der Gnade. Ausdruck und Inbegriff dieser
Erlösung ist die Taufe (127, 25-130, 3), das «Kleid derer, die es nicht ausziehen»,
die «Bekräftigung der Wahrheit», das «Schweigen», das «Brautgemach», das

«Licht, das nicht sinkt», das «ewige Leben», das «Selbstseiende». Die Taufe ist
die kirchliche auf den Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes,
mit der sonst den Psychikern vorbehaltenen homologia und dem Glauben ohne
Zweifel. So ist es nicht verwunderlich, dass der Verfasser noch einmal auf das

künftige Schicksal der Psychiker zu reden kommt (130, 3-134, 26). Der Abschnitt
ist eigenartig; zum Teil steht er in direktem Widerspruch zu früher Gesagtem12.

is In 132,10 ist vom Heil für die (mit Materie) vermischten Psychiker ebenso die Rede wie
für die unvermischten; anders 120, 21.



U. Luz, Der dreiteilige Traktat von Nag Hammadi 391

Hier wird den Psychikern uneingeschränkt - zum Teil im Anschluss an kirchlichvulgäre

Gnadenlehre: als Lohn für ihre guten Werke (131, 28 f.) - das Heil
zugesprochen. Mitnichten ist angedeutet13, dass der Aufenthaltsort der Psychiker ein
anderer sein wird als der der Pneumatiker: «Denn als wir das Reich in Christus
bekannten, wurden sie befreit von aller Vielheit, Ungleichheit und Wechsel. Denn
das Ende wird ein eines und einziges Wesen bekommen, wie der Anfang einer ist.
Es wird der Ort sein, wo 'nicht männlich noch weiblich, nicht Sklave noch Freier,
nicht Beschneidung noch Unbeschnittenheit, nicht Engel noch Mensch sein wird,
sondern Christus alles in allem'» (132, 16-28; Gal. 3, 28; Kol. 3, 11). Die Psychiker
werden mehr und mehr durch die Natur sehen und den Zustand der Abhängigkeit

des Glaubens vom Wort (der Bibel? der Kirche?) überwinden (133,1 ff.).
Wenn diese Interpretationen des Hauptgedankens des allerdings schwierigen Textes
richtig sind, so fallen hier die Schranken zwischen Gnostikern und Psychikern am
Ende zugunsten der grossen Einheit, die allein dem Anfang entspricht.

Der Schluss des Traktats ist stark verdorben und im Gedankengang und Inhalt
nur teilweise erkennbar. Ein kürzerer Abschnitt scheint von den Engeln zu
handeln, denen Christus nach seiner Erhöhung erscheint (134, 27-136, 9); er ist leider
kaum sicher deutbar. Der Schluss (136, 10-140, 25; viel davon ist zerstört) handelt
von der Seligkeit der Erwählten und der Vernichtung der Hyliker im Eschaton
und führt hin zu einer grossen Schlussdoxologie, die sichert, dass es sich bei den

folgenden noch erhaltenen zwei Seiten 143 und 144 um die Reste einer selbständigen

kurzen Schrift handelt.
*

Die Schrift ist bedeutsam, weil sie ein so fortgeschrittenes Stadium des

Christianisierungsprozesses des Gnostizismus darstellt, dass die klassischen Grundelemente

des Gnostizismus aufgesogen zu werden drohen. Der klassische Dualismus
des Gnostizismus wird zu einem Typ des Monismus, der im Gedanken der
göttlichen oikonomia seinen prägnantesten Ausdruck findet. Die Welt ist nicht mehr
abgründig böse, sondern unwissend durchdrungen vom guten Gott. Die Grenze
des Gnostizismus zeigt sich, wenn der Verfasser öfters die Notwendigkeit und
Nützlichkeit selbst der Materie für den göttlichen Heilsplan herausstellt (z. B.
118, 11 ff.) und den Fehltritt des dem Pleroma entfallenden Logos als gute und
im Rahmen göttlichen Heilsplans liegende Handlung rechtfertigt (76, 2 ff.). Die
Grenze des Gnostizismus ist m. E. auch dort erreicht, wo der Verfasser die Schranken

zwischen «wesenhaften» Pneumatikern und den aus der Umkehr, dem Gebet
und der Hoffnung lebenden Psychikern - gewiss nicht ohne Selbstwidersprüche -
abzubauen beginnt: Der schroffe anthropologisch-ontologische Dualismus wird
wenigstens ansatzweise durchbrochen und in der Breite des Entscheidungsspielraums

des «Psychischen» aufgehoben. Eine - gnostisch gesehen - Extremposition
ist auch dort erreicht, wo der prinzipielle Unterschied der «unvermischten» Gläu-

13 Gegen die Herausgeber, Bd. 2, S. 26 f. Die einzige Differenzierung deutet in diesem
Abschnitt 134, 20 an: Die Psychiker haben ihre «Namen» nur geliehen.



392 U. Luz, Der dreiteilige Traktat von Nag Hammadi

bigen des Alten Testaments und ihrer Erkenntnis gegenüber aller profanen
Philosophie herausgestellt wird, nicht trotz, sondern gerade wegen ihres Bezugs auf den

Demiurgen (110, 33 ff.). Zu diesem auffälligen Gesamtbild gehört auch, dass die
Mythologumena, an denen die Kirchenväter ihre Polemik gegen die «absurde»
Gnosis weithin aufhängen, in dieser Schrift, wie auch in den andern Schriften
unseres Codex, so stark zurücktreten, dass deutlich wird, dass nicht die mythischen
Gestalten, sondern ihr Existenzsinn für diese Gnostiker entscheidend war14. Dann
aber wird die Darstellung der himmlischen Welt zu einem mythologischen
Ausdruck des Wissens darum, dass die Gnade auf keinen Fall menschlich denkbar und
Gott auf keinen Fall für menschliche Weisheit erfassbar ist.

Christianisierung des Gnostizismus - ist das möglich? Treffen wir hier einen
Gnostizismus, der nicht nur einige äusserliche christliche Etiketten sich zu eigen
gemacht hat, sondern vom Zentrum des christlichen Glaubens durchlebt ist? Sind
die schroffen Urteile der Kirchenväter angesichts dieses Christentums in gnosti-
schem Gewände noch voll aufrechtzuerhalten?

Ulrich Luz, Göttingen

14 J. Zandee stellt fest, dass der Verfasser den valentinianischen Mythos nicht nur
entmythologisiere, sondern ihm an einigen Punkten auch stillschweigend opponiere, Bd. 1, S. 369.


	Der dreiteilige Traktat von Nag Hammadi

