Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 33 (1977)

Heft: 6

Artikel: Der dreiteilige Traktat von Nag Hammadi
Autor: Luz, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878522

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878522
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der dreiteilige Traktat von Nag Hammadi

Vor zwanzig Jahren ist der erste Band der Textedition des sogenannten Codex
Jung (Nag hammadi Cod. I) in einer Prachtausgabe mit Fotografien, koptischem
Text, Einfilhrungen, papyrologisch-linguistischem und theologischem Kommentar
mitsamt einer Ubersetzung ins Franzosische, Englische und Deutsche erschienenl.
Weitere Bédnde folgten in Abstinden2. Aber noch immer war der grosste Teil des
Codex, ndmlich der umfangreiche sogenannte «Traktat iiber die drei Naturen», der
die Seiten 51-140 umfasst, nicht publiziert. Nachdem sich die vorangehenden
Schriften, der gnostische Jakobusbrief, das Evangelium der Wahrheit und der pau-
linisierende kurze Traktat iiber die Auferstehung als fiir den Neutestamentler und
den Patristiker gleicherweise interessant erwiesen haben, konnte man auf die Pu-
blikation des Restes gespannt sein.

Dass der Tractatus tripartitus in verhdltnismassig kurzem Abstand nach dem
zuletzt publizierten Jakobusbrief veroffentlicht wurde, ist dem verdienten Heraus-
geberteam zu danken3. Die Veroffentlichung erfolgte in zwei Teilen, wiederum im
bekannten Stil der Prachtausgaben des Codex Jung!. Sie zeigt deutlich, dass der
durch zwei Neueinsitze in drei Teile zerfallende Traktat ein einziges, in sich ge-
schlossenes Werk ist: Es entsprechen sich zwei Hauptteile, von der obern (51-104)
und der untern Welt (108-140) handelnd. Dazwischen finden wir ein kurzes Inter-
ludium iiber die Erschaffung des Menschen (104-108). Am Schluss des dreige-
teilten Traktats befindet sich noch — vielleicht um noch vorhandenen Raum zu
fiilllen — der nur zum Teil erhaltene Text eines gnostischen «Gebets des Apostels
Paulus» (143 f.) mit deutlichen Reminiszenzen an paulinische Briefe; hier handelt
es sich um eine separate kleine Schrift.

Der Traktat selbst entpuppt sich nicht nur vom Umfang, sondern auch vom In-
halt her als eine der gewichtigsten gnostischen Schriften. Vom Aufbau her ist er
den Excerpta ex Theodoto, der Quelle des Irendus (I, 1-8) oder dem Agypter-
evangelium verwandt. Inhaltlich weisen ihn die Herausgeber vermutlich mit Recht
der westlichen Schule der Valentinianer zu: die grossten Affinitdten finden sich zu
Herakleon und Ptolemius, sodann zu den Excerpta aus Theodot, dem Referat des

1 M. Malinine, H. C. Puech & G. Quispel, Evangelium Veritatis (1956); Supplement (1961).

2 M. Malinine, H. C. Puech, G. Quispel, W. Till, R. McL. Wilson & J.Zandee, De Resur-
rectione. Epistula ad Rheginum (1963); M. Malinine, H. C. Puech, G. Quispel, W. Till, R. Kas-
ser, R. McL. Wilson & J. Zandee, Epistula Iacobi apocrypha (1968).

3 R. Kasser, M. Malinine, H. C. Puech, G. Quispel, J. Zandee, W. Vycichl & R. McL. Wilson,
Tractatus tripartitus, 1-2 (1973-75).

4 Das Lamento iiber den Preis dieser Prachtausgaben, das angesichts der umfangreichen
beiden Schlussbinde berechtigterweise anzustimmen wire, sei ersetzt durch eine dringende
Bitte an Verlag und Herausgeber: Die Texte verdienen es, bald in Gestalt einer zweisprachigen
Studienausgabe ohne Kommentar, etwa in der Art der im Verlag E. J. Brill 1959 erschienenen
zweisprachigen Ausgabe des Thomasevangeliums (ed. A. Guillaumont, H. C. Puech, G. Quispel,
W. Till und Yassah abd al Masih), fiir einen weitern Interessentenkreis und den akademischen
Unterricht zuginglich gemacht zu werden.



U. Luz, Der dreiteilige Traktat von Nag Hammadi 385

Irendus 1, 1-8, zu Marcus Magus und zum Evangelium Veritatis, in einem weitern
Sinn ferner zum — vermutlich &lteren — Apocryphon Johannis und dem Philippus-
evangelium. Die Parallelen sind in dem bewusst knapp gehaltenen Kommentar
zusammengestellt. Der koptische Text des Traktates selber erweist sich als ausge-
sprochen schwierig. Die Eigenschaft der koptischen Sprache, syntaktische Be-
ziehungen oftmals unklar zu lassen, und die Eigenart des Traktates, seine Ge-
danken fiir die Kenner des Systems nur anzudeuten und nicht auszufiihren, wirken
zusammen, so dass Ubersetzung und Verstdndnis des Traktates vor schwierigste
Aufgaben stellt. Vieles ist kaum deutbar. Von den Ubersetzungsproblemen geben
die sehr hiufigen Differenzen zwischen der franzosischen, der deutschen und der
englischen Ubersetzung eine Ahnung. Dem Leser sei empfohlen, mit der vergleichs-
weise lesbarsten englischen Ubersetzung sich einen ersten Einstieg zu verschaffen.
Zur Kontrolle mdge dann die sehr prizise franzosische Ubersetzung dienen. Die
deutsche Ubersetzung ist oft in sprachlich ungeschickter Weise iiberwortlich und
nach meinen Erfahrungen manchmal schwerer verstdndlich als der koptische Text
selbst.

Die folgende Prisentation des Traktates dient der Einfiihrung und folgt an den
meisten Stellen der Interpretation der Herausgeber. Eigene Vorschlige konnen
nicht ausfiihrlich begriindet werden. Sie hebt ausserdem heraus, was fiir den Neu-
testamentler im Tractatus von Bedeutung ist.

1

De Supernis (51,1-104, 3). Der erste Teil des Traktats beginnt — in einem
grossangelegten Entwurf via negationis — mit dem unaussprechlichen und uner-
kennbaren Vater des Alls (51, 1-55, 35). Auffillig ist das Fehlen eines weiblichen
Partners: Dieser, bei den Valentinianern sonst die Charis oder die Sigé€ (Schwei-
gen), ist hier kein gottliches Wesen, sondern eine Eigenschaft. Dasselbe gilt iibrigens
fiir fast alle Aonen (73, 10); der Traktat ist, wie das Evangelium der Wahrheit,
verhidltnismassig unmythologisch bzw. setzt Mythologie voraus und arbeitet ihren
existentialen Sinn heraus. Ein gutes Beispiel dafiir ist das «Schweigen»2: Statt eines
weiblichen Partners des Urvaters Sigé weiss der Traktat, dass fiir die zum Vater
eingegangenen Pneumatiker «kein Wort, kein Wissen, kein Gedanke, keine Er-
leuchtung» notig ist, denn «alle Dinge sind Licht im Aon des Schweigens» (124,
17-25). Der Vater selbst erzeugt sich als eingeborener Sohn (55, 35-57, 32); dem
heiligen Kuss des Vaters und des Sohnes entspringt die himmlische Kirche gleich-
sam als dritte Person der «Urtrinitédt» (57,33-59, 7), herausgehobener als in irgend-
einem andern valentinianischen System.

Ein langer Abschnitt iiber die Emanation der Aonen (59, 8-75, 13) macht deut-
lich, dass die Aonen himmlische Prototypen der Pneumatiker sind: Sie unterschei-
den sich vom Vater durch ihre Vielheit und partizipieren nicht direkt an seiner
Vollkommenbheit, ja sie wissen um die Existenz des Vaters, nicht aber kennen sie
sein Wesen (65, 15-17). Ihrer «Kilte» (72, 20) hilft der Geist auf durch die Offen-
barung des unnennbaren Vaters. Dennoch sind sie mit dem Vater wesenseins, wie



386 U. Luz, Der dreiteilige Traktat von Nag Hammadi

eine Quelle, die sich in Fliisse und Seen ergiesst, wie eine Wurzel mit ihren Zwei-
gen und Asten, wie ein Leib mit seinen Gliedern (74, 5-18). Neutestamentliche
Ekklesiologie wird hier in die himmlische Welt projiziert. Aufféllig ist, dass der
Verfasser kein System von Aonen entwirft: er kennt keine Reihen, keine Syzygien,
keine festgelegte Zahl von Aonen. Es mag sein, dass er solche Spekulationen vor-
aussetzt; jedenfalls ist ihm nicht dies wichtig, sondern die im Gegeniiber zum drit-
ten Teil des Traktats dann deutlich werdende Entsprechung der Aonen und der
Pneumatiker, d. h. der existentiale Sinn der Aonenlehre, die zugleich die himm-
lische Wurzel des Irdischen sichert.

Es folgen dann Andeutungen iiber den Fall des letzten Logos (75, 13-78, 26).
Logos ist dabei, wie bei Marcus Magus, ein allgemeiner term fiir «Aon»; der Name
«Sophia» oder «Achamoth» fehlt. Dieser Aon will den Vater in seinem Wesen er-
kennen; beim Erblicken seines Lichtes stiirzt er in Zweifel, und «sein Ménnliches»
verlédsst ihn. Eigentiimlich ist, dass die gute Absicht dieses Aons stark hervorge-
hoben wird (76, 2 ff.): alles, was geschah, geschah durch den Willen des Vaters
und stand im Dienste seiner gottlichen oikonomia. Oikonomia (vgl. Eph. 1, 10) ist
in unserm Traktat mehr als in irgendeinem andern valentinianischen System ein
Schliisselterminus; die Verbindungen zwischen Irendus und den Valentinianern
sind im Blick darauf einer Untersuchung wert. Der seines Ménnlichen entblosste
Aon ist Ursache des Entstehens der verschiedenen himmlischen Geschopfe: Es ent-
stehen zundchst aus seinem Stolz und seinem leeren Denken die Prototypen der
Hyliker (78, 27-81, 19), durch Herrschsucht gekennzeichnet: Kdmpfer, Krieger,
Unruhestifter, Selbstmiéchtige, Ungehorsame, Ehrgeizige (80, 5-9). 81, 19-85, 22
beschreibt die auch aus dem Apokryphon Johannis bekannte Bekehrung des ge-
fallenen Aons: Aus der Kraft der Umkehr (metdnoia) und des Gebets entsteht die
Erinnerung (andmnésis) an den himmlischen Ursprung: die daraus entstehenden
Michte der Erinnerung und des Gebets, die Urbilder der Psychiker, stehen im
Kampf mit den schattenhaften Machten der «Ahnlichkeit», den aus den Passionen
des gefallenen Aons entstandenen Urbildern der Hyliker.

Auf die Busse des gefallenen Aons folgt seine Erlésung, bewirkt durch den
Sohn (85, 22-90, 13). Der «Sohn» ist die Frucht aller Aonen, die aufgrund der
Fiirbitte des «Minnlichen» des gefallenen Aons den Vater um Hilfe bitten. In
seinen Hénden ist die oikonomia des All. Sie zielt auf Vermittlung von «Kenntnis»
des Vaters, denn darin bestand ja das Defizit auch der Aonen, dass sie keine We-
senserkenntnis des Vaters hatten. So lautet der zentrale christologische Satz iiber
den Sohn: «Er ist die Erkenntnis des Vaters, dessen Wille es war, dass man ihn
erkenne» (87, 15-17). Sein zentraler Titel lautet «Sohn», daneben heisst er auch
sotér «Erloser», eudokétés (Mark. 1, 11) «Geliebter» (ebd.), Paraklet, Christus,
Licht, Kleid des Mangelhaften (87, 1-11). Gegeniiber den beiden «Ordnungen»
des gefallenen Aons geschieht die Offenbarung des Sohns sehr verschieden: Die
Kinder der «Erinnerung», also die Pistiker, sind die «Kleinen»?, die keine volle

5 Vgl. Matth. 10, 42; 18, 6. 10. 14; Mark. 9, 42; Luk. 17, 2. Der terminus «Kleine» findet sich
auch in der Petrusapokalypse NHC VII pss. als Bezeichnung der Gldaubigen. Diese kdnnte aus
Rom stammen (Hermas: VII, 78, 18), also aus der Nachbarschaft unseres Traktats.



U. Luz, Der dreiteilige Traktat von Nag Hammadi 387

Erkenntnis haben: Sie heissen den Erloser willkommen, haben eine gnémé und
eine homologia (89, 8-20). Die Kinder der «Ahnlichkeit» aber, d. h. die Urbilder
der Hyliker, die nur schattenhaft der obern Welt gleichen, fallen in die Unwissen-
heit, die «dussere Finsternis» (Matth. 8, 12 etc.).

Der gefallene Logos kehrt nach seiner Erlésung ins Pleroma zuriick und lisst
den «Gedanken des Stolzes zuriick». Als Erloster schafft er «lebende Bilder der
lebenden Formen», d. h. die Urbilder der Pneumatiker (90, 14-95, 39)¢ nach dem
Bild der himmlischen Aonen, die ihn erlosten. Die Vorstellung des Autors ist of-
fenbar, dass die Urbilder der Pneumatiker «Samen» ohne eigene Existenz (91, 32 f.)
sind, die dann die irdisch-leiblichen Pneumatiker «vollkommen» (92, 3) machen
sollten. Ausfithrlich und mit zahlreichen biblischen Assoziationen handelt der
Text vom «Gedanken» des erlosten Logos, der «Aon», «Ort», «Synagoge der Ret-
tung», «Braut», apothéké, «Konigreich», «Freude des Herrn» (Matth. 25, 21. 23),
«Gedanke der Freiheit» genannt wird. Dieser Aon ist nicht mit den beiden «Ord-
nungen» der Psychiker und Hyliker zu verwechseln; er ist iiber ihnen (93, 15 ff.)
und bildet die wahre Kirche (94, 21). In zwei Gedankengidngen (93, 29-94, 23;
94, 23-95, 39) handelt der Verfasser vom Unterschied zwischen dem Sohn, der
Abbild der Unteilbarkeit und Einheit des Vaters ist (94, 29 ff.), und den {ibrigen
Pneumatikern, die an der Vielheit der Aonen partizipieren. Der schwierige Text
von Tafel 95 scheint anzudeuten, dass die Pneumatiker «in die Leidenschaf-
ten» (95,2) kommen um der oikonomia willen: sie werden als «Samen» beim
Kommen des Erldsers in irdische Menschen ausgesit, zu deren Errettung (95, 34 ff.).
Nun kann der Verfasser zusammenfassend von den zukiinftigen Wohnorten der
drei Klassen von Menschen (95, 39-99, 4) sprechen: Weder kommen die Psychiker
mit den Pneumatikern zusammen (97, 16 ff.), denn nur jene sind ausserhalb der
Grenzen des Pleromas gefallen, noch die Hyliker mit den Psychikern. Wir lernen
einige neue Termini kennen: die Psychiker sind die Mittleren, Rechten, Feurigen;
die Hyliker die Linken, die Finsternis, die Letzten. Eigentiimlich ist das Spiel mit
dem Bildgedanken von Gen. 1, 26, der durch alle drei Klassen sich durchhilt: Die
Pneumatiker sind eikon, die Psychiker «Abbild», die Hyliker «Ahnlichkeit»?, Der
erste Teil des Traktates schliesst im Zusammenhang mit den Hylikern mit Aus-
fiihrungen iiber den Demiurgen und seine Archonten (99, 4-104, 3), von denen
vorher nur andeutungsweise die Rede war. Auffillig ist die positive Gestaltung
des Demiurgen, der zwar unwissend ist, aber dennoch im Rahmen der oikonomia
und getrieben vom Geist waltet. Zu seinem Bereich gehorten das Gesetz, Lohn und
Strafe, das irdische Paradies und Konigreich, ja auch die Prophetie. Obwohl er den
Geist und den Vater nicht kennt, spricht auch er Geistiges als Instrument des
himmlischen Geistess.

6 Die Gliederung und die Deutung dieses schwierigen Abschnitts unterscheidet sich vom
Vorschlag der Herausgeber in Bd. 1, S. 51 ff.

7 Die griechischen Termini sind leider nicht mehr sicher zu ermitteln. Die Herausgeber
schlagen vor: eikdn, kath’ homoidsin, kat’ eikéna (Bd. 1, S. 380).

8 Damit ist eine theologische Begriindung fiir die differenzierte Gesetzeslehre des aus der-
selben Schule stammenden Briefs des Ptolem#us an Flora gegeben.



388 U. Luz, Der dreiteilige Traktat von Nag Hammadi

2,

De creatione hominis (104, 4-108, 12). Der zweite, kurze Teil des Traktates
enthilt eine Schilderung der Schépfung des Menschen nach Gen. 1-3. Gegeniiber
andern gnostischen Texten ist anzumerken, dass die Exegese nicht den Charakter
einer Protestexegese des Alten Testamentes hat: Der Demiurg und die obere Welt
stehen sich nicht feindlich gegeniiber, sondern durch den Demiurg wirkt der Logos
gemdss der oikonomia. Nach bewihrtem gnostischem Muster wird aber dennoch
dem Pneumatiker in Gen. 2,7 der Pneumasame eingepflanzt?, wiahrend der Demiurg
nur iiber das Hylische und das Psychische verfiigt. Die iibrigen Menschen aber
sind ein «gemischtes Erzeugnis» nur aus Materie und Seele, mit der Moglichkeit,
sich fiir das Eine oder das Andere zu entscheiden. In der Siindenfallgeschichte
verkorpert die Schlange nicht, wie z. B. bei den Ophiten, die himmlische Welt,
sondern die bose Begierde. Kurz, der Verfasser liest das A.T. nicht in antijiidi-
scher Frontstellung, wie etwa die sethianische Adamapokalypse, «gegen den Strich»,
sondern er vertieft die ihm vorgegebene christliche Auslegung der Genesis—Rom. 5,
12-14 wird angefiihrt (108, 5 ff.) — mit Hilfe vorgegebener gnostischer Schopfungs-
gedanken.

3

Das Heil in der irdischen Geschichte (108, 13—140, 25). In einem ersten Ab-
schnitt des dritten Teils spricht der Verfasser vom Auftreten der Hyliker und
Psychiker in der Geschichte (108, 13114, 5). Fiir den christlich-valentinianischen
Verfasser ist charakteristisch, dass es vor dem Auftreten Jesu, der der erste Pneu-
matiker in der Geschichte ist, nur Hyliker und Psychiker gibt. Die Hyliker sind
repréasentiert durch die griechischen Philosophent® (109, 3 ff.), die der Verfasser
kurz nach einzelnen Schulen charakterisiert. Dass die Gedanken der sophoi unter
«Griechen und Barbaren» (vgl. 1. Kor. 1, 18 ff.) dem Stolz, der Illusion (phantasia)
und dem Abfall entspringen, zeigt sich daran, dass weder in der Philosophie noch
in Rhetorik, Medizin, Musik, Physik ihre Aussagen iibereinstimmen. Die Psychi-
ker, die sich fiir die Gerechtigkeit wie die Ungerechtigkeit entscheiden konnen,

9 Warum eigentlich? Pneumatiker gibt es sonst in diesem System vor Christus nicht. Es
liegt hier ein traditionelles gnostisches Element vor.

10 Genannt werden unter dem Generalnenner der Frage nach der arché Stoiker, Epiku-
raer, Deterministen (Astrologen?; vgl. Bd. 2, S.203) und Platoniker. Ihr Denken erreicht nur
die stoicheia. Eine direkte Auseinandersetzung mit antiker Philosophie verrit diese Aufzihlung
nicht, sondern nur sehr oberflichliche Information. Dies zeigt sich daran, dass die Stoiker ver-
mutlich zweimal aufgezahlt werden (109, 7 ff. und 18 ff.), und an den merkwiirdigen Determi-
nisten. Eine dhnliche, negative Bewertung der Philosophie finden wir im Rheginusbrief NHCI,
43,25 ff. Clemens kennt diese Position (Strom. 1, 80, 5); vgl. Bd. 2, S.204. Die Stelle macht
deutlich, wie problematisch Harnacks Charakterisierung der Gnosis als akute Hellenisierung
des Christentums ist. Vielmehr sind die christlichen Gnostiker in ihrer Bewertung der griechi-
schen Philosophie dhnlich gespalten wie die grosskirchlichen Christen; unser Traktat urteilt
hier bedeutend negativer als z. B. der zeitlich und geographisch benachbarte Justin.



U. Luz, Der dreiteilige Traktat von Nag Hammadi 389

sind in den alttestamentlichen Gerechten und Propheten als ihren besten Ver-
tretern reprisentiert (111, 6 ff.). Ebenso wie der Demiurg den Typus des Vaters
bewahrt (111, 3 f.), so sind die Propheten einig im Bekenntnis und in der Hoffnung
auf den kommenden himmlischen Erloser. Der Verfasser kann iiber sie sehr posi-
tiv sprechen: Thr Gedanke ist «ein Same der Erlosung», obwohl sie nur Christus in
seiner Leiblichkeit und in seinem zukiinftigen Leiden, nicht dagegen seine himm-
lische Herkunft (Praexistenz) erkennen konnen. Interessant ist, dass fiir den (christ-
lichen) Verfasser die Religion der «Hebrder» in den Propheten ihren Hohepunkt
erreicht, wihrend er vom «Gesetz» und der Schrift (113,4 f.) vor allem betont,
dass sie Anlass vielfiltiger Auslegung und Ausgangspunkt verschiedenster jiidi-
scher «Sekten» gewesen seien (112, 19 ff.)11,

In den Ausfiihrungen iiber das Kommen des Erlosers und der Pneumatiker
(114, 5-118, 14) betont der Verfasser mit kriftigen Worten die Inkarnation: «Der
Heiland nahm Fleisch» (114, 9£.); «alle die Organe des Zum-Leben (bios)-Kom-
mens wurden sein, mit deren Hilfe er herunterstieg» (114, 19 ff.). «<Er wurde emp-
fangen und geboren als Kind mit Leib (!) und Seele» (115, 9 ff.). Der Verfasser ist
also innerhalb der valentinianischen Schule pointierter Verfechter einer Inkarna-
tionstheologie (vgl. Iren. Haer. 1, 7, 2). Jesus — der psychische Jesus — ist der erste
Erloste, denn auf ihn stieg zuerst der himmlische Logos herab (117, 8 ff.; 125, 5 ff.;
vgl. Mark. 1, 9-11). Er unterscheidet sich aber von den iibrigen Pneumatikern
durch seine Siindlosigkeit (115, 15 ff.), da sie, entsprechend dem Heilsplan Gottes,
auch an der Leidenschaft Anteil bekamen (116, 21 ff.), denn sie reprisentieren
nicht die himmlische Einheit des Vaters, sondern die Vielheit der Aonen. So hat
«der Wille alles (auch die Pneumatiker) unter die Siinde verschlossen, so dass
durch diesen Willen er sich iiber alles erbarme und sie gerettet wiirden. Denn ein
Einziger wurde bestellt, das Leben zu geben, alle andern bediirfen der Rettung»
(117, 3 ff.; vgl. Rom. 5, 15; 11, 32). Erlosung beschreibt der Verfasser gut gno-
stisch als Befreiung aus der Natur der Sklaverei (117, 34 £.) und Wissen der Wahr-
heit (117, 13 f.). Interessant sind die Ansdtze zu einer Differenzierung innerhalb
der Jiinger (der Pneumatiker?): Es gibt solche, die der Belehrung und der «Hei-
lung» bediirftig sind, wihrend andere, die Apostel und Evangelisten, ihren Ur-
sprung in der Bitte um «Heilung» haben (116, 7 ff.).

Der folgende Abschnitt schildert die drei Gruppen von Menschen dhnlich wie
Irendus, Haer. 1, 7 (118, 14-122, 27). Die Pneumatiker gesellen sich zum Erloser,
ihrem Haupt, als sein Leib (118, 28 ff.; 122, 12 ff.) und als die Kirche. Die Hyliker
leben in vollstindiger Finsternis und Entfremdung vom Herrn. Am ausfiihrlichsten
(119, 21-122, 1) handelt der Verfasser von den Psychikern, die freie Entscheidung
zum Guten oder Bosen haben. Zu ihnen gehodren diejenigen, die sich zum Herrn
bekehren, entsprechend der Verheissung nicht fern der Hoffnung leben, sich de-

11 Genannt werden in 112, 22 ff.: Monotheisten, Polytheisten (!), Gott als Schopfer nur des
Guten, Gott als Schopfer des Guten und des Bosen (vgl. Qumran), Gott als direkter Schopfer,
Gott als Schopfer durch Engel. Die Aufzahlung zeigt, dass der Verfasser keine direkte Kenntnis
des Judentums hat und sich nur an der fiir Gnostiker entscheidenden Schépfungsproblematik
orientiert.



390 U. Luz, Der dreiteilige Traktat von Nag Hammadi

miitigen, bekennen «was der Kirche geféllt» (121, 31). Zu ihnen gehoren aber
auch, die dauernd von Machtbegierde besessen sind und die mithalfen, den Herrn
zu toten, indem sie sagten: «Wir werden die Herrscher des Alls sein, wenn der
getotet werden kann, der zum Konig des Alls proklamiert wurde» (vgl. Mark. 12, 7).
Zu den Psychikern gehoren Engel und Menschen, Propheten, Gldubige und Jesus-
morder. Die Guten unter ihnen werden «auf alle Fille» (pantos) gerettet (119, 33);
sie nehmen den Platz derer, die sich im Brautgemach freuen, ein, aber sie sind
nicht die Braut selbst, sondern werden im «Aon der Abbilder» getrennt vom Ple-
roma wohnen (122, 19-27). Der Traktat macht deutlich, wie das valentinische
Interesse an der Mittelgruppe der «Psychiker» das schroffe dualistische gnostische
Gegeniiber von Himmels- und Finsternismenschen durchlochert: Zwischen den
Hylikern und den sich gegen den Offenbarer wendenden Pistikern besteht kaum
mehr ein Unterschied, wihrend trotz seines positiven Interesses an den sich be-
kehrenden Psychikern ein anthropologisch substantieller und an den meisten Stel-
len auch ein relativer Unterschied in der Seligkeit zwischen ihnen und den Pneu-
matikern, die die wahre Kirche bilden, bleibt. Diese bleiben aber in der sichtbaren
Kirche verwurzelt, sind ebenso wie die Psychiker der Belehrung bediirftig und
wachsen erst zur wahren Erkenntnis.

Der folgende Abschnitt 122, 28—-127, 24 ist nicht iibersichtlich gegliedert. Meh-
rere Themen stehen im Vordergrund: Noch einmal geht der Traktat auf das Werk
des Erlosers ein, dessen Alleinwirksamkeit betont wird: Er ist das All, die Pneu-
matiker seine Glieder (127, 33 ff.); er ist die Riickkehr, der Weg zum unbegreif-
baren Vater (123, 31 f.; vgl. Joh. 14, 6), aber als Mensch ist er selbst der erste Er-
16ste. Das fiihrt zu tiefen Uberlegungen iiber Gottes Heilsplan: Der Vater gibt
auch den Sohn und die Pneumatiker in die Unvollkommenheit, damit die Wesens-
erkenntnis iiber ihn entstehe und die anfinglich unbewusste Harmonie des Ple-
romas bewusst werde. So ist der Vater zugleich Grund der Unwissenheit und Ge-
ber der Erkenntnis: In unbegreiflicher Weisheit hat er die Wesenserkenntnis bis
zum Ende aufbewahrt, damit das All sich abmiihe auf der Suche nach ihm und so
den Vater begreife, «den niemand durch seine eigene Weisheit (sophia) und Macht
gefunden hat» (126, 13 ff.). Die ganze, auch fiir den Gnostiker unbegreifliche
Heilsveranstaltung zielt also, wie der zugrundeliegende paulinische Gedanke 1. Kor.
1, 18 ff., auf den absoluten Primat der Gnade. Ausdruck und Inbegriff dieser Er-
16sung ist die Taufe (127, 25-130, 3), das «Kleid derer, die es nicht ausziehen»,
die «Bekriftigung der Wahrheit», das «Schweigen», das «Brautgemach», das
«Licht, das nicht sinkt», das «ewige Leben», das «Selbstseiende». Die Taufe ist
die kirchliche auf den Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes,
mit der sonst den Psychikern vorbehaltenen homologia und dem Glauben ohne
Zweifel. So ist es nicht verwunderlich, dass der Verfasser noch einmal auf das
kiinftige Schicksal der Psychiker zu reden kommt (130, 3-134, 26). Der Abschnitt
ist eigenartig; zum Teil steht er in direktem Widerspruch zu frither Gesagtem?2.

12 Tn 132, 10 ist vom Heil fiir die (mit Materie) vermischten Psychiker ebenso die Rede wie
fiir die unvermischten; anders 120, 21.



U. Luz, Der dreiteilige Traktat von Nag Hammadi 391

Hier wird den Psychikern uneingeschrinkt — zum Teil im Anschluss an kirchlich-
vulgidre Gnadenlehre: als Lohn fiir ihre guten Werke (131, 28 f.) — das Heil zuge-
sprochen. Mitnichten ist angedeutet'®, dass der Aufenthaltsort der Psychiker ein
anderer sein wird als der der Pneumatiker: «Denn als wir (!) das Reich in Christus
bekannten, wurden sie befreit von aller Vielheit, Ungleichheit und Wechsel. Denn
das Ende wird ein eines und einziges Wesen bekommen, wie der Anfang einer ist.
Es wird der Ort sein, wo ‘nicht ménnlich noch weiblich, nicht Sklave noch Freier,
nicht Beschneidung noch Unbeschnittenheit, nicht Engel noch Mensch sein wird,
sondern Christus alles in allem’» (132, 16-28; Gal. 3, 28; Kol. 3, 11). Die Psychiker
werden mehr und mehr durch die Natur sehen und den Zustand der Abhéngig-
keit des Glaubens vom Wort (der Bibel? der Kirche?) iiberwinden (133, 1 ff.).
Wenn diese Interpretationen des Hauptgedankens des allerdings schwierigen Textes
richtig sind, so fallen hier die Schranken zwischen Gnostikern und Psychikern am
Ende zugunsten der grossen Einheit, die allein dem Anfang entspricht.

Der Schluss des Traktats ist stark verdorben und im Gedankengang und Inhalt
nur teilweise erkennbar. Ein kiirzerer Abschnitt scheint von den Engeln zu han-
deln, denen Christus nach seiner Erh6hung erscheint (134, 27-136, 9); er ist leider
kaum sicher deutbar. Der Schluss (136, 10-140, 25; viel davon ist zerstdrt) handelt
von der Seligkeit der Erwdhlten und der Vernichtung der Hyliker im Eschaton
und fiihrt hin zu einer grossen Schlussdoxologie, die sichert, dass es sich bei den
folgenden noch erhaltenen zwei Seiten 143 und 144 um die Reste einer selbstin-

digen kurzen Schrift handelt.
*

Die Schrift ist bedeutsam, weil sie ein so fortgeschrittenes Stadium des Chri-
stianisierungsprozesses des Gnostizismus darstellt, dass die klassischen Grundele-
mente des Gnostizismus aufgesogen zu werden drohen. Der klassische Dualismus
des Gnostizismus wird zu einem Typ des Monismus, der im Gedanken der gott-
lichen oikonomia seinen prégnantesten Ausdruck findet. Die Welt ist nicht mehr
abgriindig bdse, sondern unwissend durchdrungen vom guten Gott. Die Grenze
des Gnostizismus zeigt sich, wenn der Verfasser Ofters die Notwendigkeit und
Niitzlichkeit selbst der Materie fiir den gottlichen Heilsplan herausstellt (z. B.
118, 11 ff.) und den Fehltritt des dem Pleroma entfallenden Logos als gute und
im Rahmen gottlichen Heilsplans liegende Handlung rechtfertigt (76, 2 ff.). Die
Grenze des Gnostizismus ist m. E. auch dort erreicht, wo der Verfasser die Schran-
ken zwischen «wesenhaften» Pneumatikern und den aus der Umkehr, dem Gebet
und der Hoffnung lebenden Psychikern — gewiss nicht ohne Selbstwiderspriiche —
abzubauen beginnt: Der schroffe anthropologisch-ontologische Dualismus wird
wenigstens ansatzweise durchbrochen und in der Breite des Entscheidungsspiel-
raums des «Psychischen» aufgehoben. Eine — gnostisch gesehen — Extremposition
ist auch dort erreicht, wo der prinzipielle Unterschied der «unvermischten» Glidu-

13 Gegen die Herausgeber, Bd. 2, S. 26 f. Die einzige Differenzierung deutet in diesem Ab-
schnitt 134, 20 an: Die Psychiker haben ihre «Namen» nur geliehen.



392 U. Luz, Der dreiteilige Traktat von Nag Hammadi

bigen des Alten Testaments und ihrer Erkenntnis gegeniiber aller profanen Philo-
sophie herausgestellt wird, nicht trotz, sondern gerade wegen ihres Bezugs auf den
Demiurgen (110, 33 ff.). Zu diesem auffilligen Gesamtbild gehort auch, dass die
Mythologumena, an denen die Kirchenviter ihre Polemik gegen die «absurde»
Gnosis weithin aufhdngen, in dieser Schrift, wie auch in den andern Schriften
unseres Codex, so stark zuriicktreten, dass deutlich wird, dass nicht die mythischen
Gestalten, sondern ihr Existenzsinn fiir diese Gnostiker entscheidend war!4, Dann
aber wird die Darstellung der himmlischen Welt zu einem mythologischen Aus-
druck des Wissens darum, dass die Gnade auf keinen Fall menschlich denkbar und
Gott auf keinen Fall fiir menschliche Weisheit erfassbar ist.

Christianisierung des Gnostizismus — ist das moglich? Treffen wir hier einen
Gnostizismus, der nicht nur einige dusserliche christliche Etiketten sich zu eigen
gemacht hat, sondern vom Zentrum des christlichen Glaubens durchlebt ist? Sind
die schroffen Urteile der Kirchenviter angesichts dieses Christentums in gnosti-
schem Gewande noch voll aufrechtzuerhalten?

Ulrich Luz, Gottingen

14 J. Zandee stellt fest, dass der Verfasser den valentinianischen Mythos nicht nur entmy-
thologisiere, sondern ihm an einigen Punkten auch stillschweigend opponiere, Bd. 1, S. 369.



	Der dreiteilige Traktat von Nag Hammadi

