
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 33 (1977)

Heft: 6

Artikel: Das Freudenmahl auf dem Zion : Erwägungen zu Jes. 25, 6-8

Autor: Wildberger, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878521

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878521
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 33 Heft 6 November/Dezember 1977

Das Freudenmahl auf dem Zion

Erwägungen zu Jes. 25, 6-8

«Selig ist, wer am Mahl im Reiche Gottes teilnehmen wird»1: so steht es in der
Einleitung von Jesu Gleichnis vom grossen Gastmahl in Luk. 14, 15 zu lesen. Es
gibt im Grunde nur eine Stelle im Alten Testament, an der von einem eschato-
logischen Mahl gesprochen wird, Jes. 25, 6-8. Der Abschnitt verdient schon aus
diesem Grunde unsere Aufmerksamkeit, zumal er nicht die Beachtung gefunden
hat, die ihm gebührt. Die Schwierigkeiten der Auslegung sind allerdings beträchtlich

und beginnen schon bei den Textfragen2. Der emendierte Text von Jes. 25, 6-8
sei folgendermassen wiedergegeben:

6 Da rüstet Jahwe der Heere
für alle Völker auf diesem Berg

ein Mahl mit fetten Speisen,
ein Mahl mit alten Weinen,

mit markigen, fetten Speisen,
mit alten, geläuterten Weinen.

7 Und er vernichtet auf diesem Berg
die Hülle, mit der das 'Angesicht aller Völker' umhüllt ist3,
und die Decke, die gedeckt ist über die Nationen allesamt.

8 'Und er vernichtet' für immer4 den Tod.
Und abwischen wir der Herr Jahwe die Tränen von jedem Angesicht, und die Schmach
seines Volkes nimmt er von der ganzen Erde hinweg.
Wahrlich, Jahwe hat's gesagt.

i So die Übersetzung der Zürcher Bibel.
3 Schwierig ist auch die Übersetzung einzelner Vokabeln. Zu den Einzelheiten der

Textrekonstruktion mein in Bälde erscheinender Jesaja-Kommentar (Biblischer Kommentar X/2)
z. St.

3 Das zweite hallöt ist als passives Partizip zu verstehen, sei es, dass man hallüt vokalisiert,
oder dass man eine abnorme Form annehmen will. Die Bedeutung des Substantivs löf steht
nicht absolut fest, ist aber angesichts der Parallele massekä und der kaum zu bestreitenden
Bedeutung «einwickeln, einhüllen» des Verbs lüt hinlänglich gesichert. Es wird zwar
eingewendet, dass man eine Hülle nicht einhülle, sondern etwas mit einer Hülle umwickle. Aber
Verben des Bekleidens und Bedeckens pflegen im Hebräischen den doppelten Akkusativ zu
regieren, s. Gesenius-Kautzsch § 117ee und § 121d, vgl. auch das folgende hammassekä
hannesükä.

4 LXX: katépien ho thânatos; Aquila: katapontisei tön thânaton; Symmachus: katapothênai
poiesei tön thânaton; Theodotion: katepothë ho thânatos, ebenso 1. Kor. 15,54. Es dürfte



374 H. Wildberger, Das Freudenmahl auf dem Zion

1.

Die drei Verse stellen eine klar nach vorn und hinten abgegrenzte Einheit dar.
Sie bilden zwar einen integrierenden Bestandteil der sogenannten Jesajaapokalypse,
sind aber nicht unmittelbare Fortsetzung des vorangehenden «Stadtliedes», Jes. 25,
1-5. Vielmehr schliessen sie offensichtlich an 24, 21-33 an. Der «Berg» von 25, 6

ist der Berg Zion von 24, 23. In beiden Abschnitten handelt es sich um Verheis-
sungen. Das bedeutet, dass die Exegese von 25, 6-8 an diejenige von 24, 21-23
anknüpfen muss. Da nun 24, 23 von der Errichtung der Königsherrschaft Jahwes
auf dem Zion, und zwar über die ganze Völkerwelt, spricht, ist also 25, 6 ff. als

Verheissung eines im Zusammenhang mit der endgültigen Durchsetzung der
Herrschaft Jahwes stattfindenden eschatologischen Mahls zu verstehen. Anschliessend
daran spricht der Abschnitt von der endzeitlichen Vernichtung der «Hülle», die
auf den Nationen liegt, vom definitiven Verschlungenwerden des Todes und der
Wegnahme jeglicher Schmach, die Israel zu tragen hat. Es sind also eine Reihe von
Motiven eschatologisch-apokalyptischer Art miteinander kombiniert, wie das schon
bei 24, 21-23 der Fall ist.

Insofern ist es eine Verkürzung, im Blick auf die drei Verse vom eschatologischen

Freudenmahl zu sprechen. Die zentrale Aussage derjenigen Schicht in
Jes. 24-27, welcher dieser Abschnitt angehört und welche stärker als andere Partien

der «Jesajaapokalypse» eigentlich apokalyptische Motive entfaltet, liegt
zweifellos in 24, 23b vor: «... denn Jahwe der Heerscharen wird König geworden sein
auf dem Zion und in Jerusalem»5. Was sonst in den beiden Abschnitten zu lesen

ist, ist Entfaltung und Veranschaulichung dieses zentralen Themas. Es ist ein

Glücksfall, dass hier im Alten Testament einmal nicht nur so eindeutig von der

Königsherrschaft Jahwes als einer endzeitlichen Grösse gesprochen wird, sondern
die Vorstellung von der malküt jahwäh auch inhaltlich gefüllt und in ihrer Tragweite

interpretiert ist. Die Motive sind, wenn man von der Prophétie Israels her
kommt, überraschend neu und für die Apokalyptik allesamt zu Vorstellungen
geworden, welche zum Grundbestand ihres Weltbildes gehören: der Kampf nicht nur
gegen «die Könige der Erde», sondern auch «das Heer der Höhe in der Höhe»
(24, 21), deren Verschluss in die «Grube» und der Gedanke einer zunächst
vorläufigen und dann endgültigen Abrechnung mit den Gegenmächten Gottes mit
einer entsprechenden Zwischenzeit (24,22). Weit verbreitet ist allerdings das Motiv,
dass Sonne und Mond und damit der Kosmos überhaupt in die Katastrophe
hineingezogen werden, was damit zusammenhängen dürfte, dass Sonnen- und
Mondfinsternisse Weltuntergangsstimmungen hervorrufen6. Neu ist aber wieder, dass

übilla* zu lesen sein, d. h. der Satz ist aktivisch und futurisch zu verstehen. - Dass lânâçah
«für immer» bedeutet, ist nicht zu bezweifeln; Symmachus: eis télos. Aquila und Theodotion
und ebenso 1. Kor. 15, 54 haben mit eis nîkos übersetzt. Die Wiedergabe von nâçah mit «Sieg»
beruht darauf, dass nsh im Aramäischen «siegen» bedeutet.

5 Die Vorstellung von Jahwes Königsherrschaft ist hier in den Horizont endzeitlichen
Geschehens gestellt; zur Begründung s. meinen demnächst erscheinenden Kommentar.

« Vgl. z. B. den Papyrus Salt des Britischen Museums (10.051): «... [die Sonne] ging nicht



H. Wildberger, Das Freudenmahl auf dem Zion 375

«Älteste in Herrlichkeit» vor dem göttlichen König stehen werden (24, 23)7. Erst
recht gilt das von den Motiven des zweiten Teils, 25, 6-8: Das Völkermahl mit
fetten Speisen und alten Weinen, die Vernichtung der Hülle und gar des Todes
selbst, und zwar «auf ewig», mitsamt dem Abwischen aller Tränen, während dann
mit der Ankündigung der Befreiung Israels von aller Schmach wieder traditionelle
Gedanken eingebaut sind: Israel muss im Enddrama auch seinen Platz finden.
Vermutlich ist dieses Motiv in 9 ff. innerhalb derselben Schicht noch weitergeführt.

2.

Ist auch das Freudenmahl für die Völker ein neues Motiv ohne eigentliche
Parallele im Alten Testament, so steht nach dem Gesagten doch fest, dass es im
Zusammenhang mit dem eschatologischen Antritt der Königsherrschaft Jahwes
verstanden werden muss. Dabei ist im Auge zu behalten, dass zwar der Zion
Zentrum der basileia toû theoû ist, aber nicht Israel, sondern die Völker zum Mahle
geladen sind. Man möchte also vermuten, dass die alte Tradition von der
«Völkerwallfahrt zum Zion» zur Gestaltung der neuen Vorstellung ihren Beitrag geleistet
hat. Dabei ist allerdings nicht zuerst an die bekannteste Stelle, an der im Alten
Testament von der Völkerwallfahrt gesprochen wird, Jes. 2, 2-4 Mi. 4, 1-3), zu
denken. Wer auch Verfasser jenes Abschnittes sein mag8, jedenfalls handelt es sich

um eine ausgeprägt prophetische Modifikation der an sich weit älteren Tradition,
indem dort die Völker nicht auf den Zion kommen, um Gaben zu bringen, sondern
um Rechtsentscheidungen zu suchen.

Schon in der Siegeshymne auf Thutmose III. ist zu lesen: «Sie kommen mit
Gaben auf ihrem Rücken und neigen sich vor deiner Majestät, so wie ich es

befehle.»9 Oder in einer Inschrift Merodach-Baladans II., die sich mit dem Wiederaufbau

des Tempels Eanna in Uruk befasst: «... die Könige, seine Feinde, mögen
den Uberfluss der vier Weltgegenden, den Ertrag der Berge und des Meeres, als
ihren schweren Tribut bis nach Eanna bringen. Er empfange ihre Geschenke, er
lasse sie eintreten in Esagil, vor den Herrn der Herren ,»10 Das sind Beispiele,
die sich leicht vermehren Hessen.

Im Alten Testament sind dieselben Vorstellungen zu belegen: «Zu jener Zeit
werden Jahwe der Heerscharen Geschenke gebracht werden 'vom' hochgewachsenen

und blanken Volk, das weit und breit gefürchtet wird» (Jes. 18, 7; s. auch
Ps. 68, 32-33). Auch Ps. 96, welcher zu den sogenannten Thronbesteigungsliedern
gehört (s. V. 10), also Jahwe als König, und zwar des ganzen Erdkreises, feiert,

auf. Der Mond blieb aus Der Himmel fiel im Finstern Umgestürzt war die Erde,
umgewandelt das Wasser. Es zog nicht stromab ..S. Schott, Analecta Bibl. 12 (1959), S. 321 f.

7 Möglicherweise ist das eine Reminiszenz an Ex. 24, 9-11.16 f.
s Ich sehe keinen zwingenden Grund, den Abschnitt Jesaja abzusprechen: H. Wildberger,

Jesaja, 1 (1972), S. 78 ff.
9 A. Erman, Die Literatur der Ägypter (1923), S. 320.
to S. dazu P. Grelot, Vet. Test. 7 (1957), S. 319-321.



376 H. Wildberger, Das Freudenmahl auf dem Zion

kennt die Vorstellung von der Völkerhuldigung auf dem Zion (V. 7). Wenn Ps. 72,
10 f. erwartet, dass die Könige vom äussersten Westen und Osten dem Herrscher
zu Jerusalem ihre Gaben bringen, ist das letztlich kein Gegensatz zur Huldigung
vor Jahwe; ähnlich wie der Pharao in Ägypten Repräsentant der göttlichen Welt
sein kann, kann auch der König zu Jerusalem als Vertreter seines Gottes betrachtet
werden, und Huldigung vor ihm bedeutet Anerkennung des Herrschaftsanspruches
des Gottes, der ihn zu seiner Rechten gesetzt hat (vgl. dazu Jes. 55, 3 ff.11; 45, 14;
49, 7; 60, 3 ff.; Sach. 2, 15; 6, 15; 8, 20-22).

An diesen und ähnlichen Stellen ist also wohl davon die Rede, dass Völker
nach Jerusalem kommen, reich beladen mit Gaben an den dortigen König oder an
seinen Gott, wohl auch, dass sie dort anbeten werden, nicht aber, dass sie zu einem
Festmahl geladen sind. Ein Stück weiter scheint Sach. 14, 16 f. zu führen: Was

von den Völkern übriggeblieben sein wird, wird Jahr für Jahr nach Jerusalem
ziehen, «um den König, Jahwe der Heerscharen, anzubeten und das Laubhüttenfest
zu feiern». Zu einem Fest gehören Opfer, und Opfer sind mit Opfermahlzeiten
verbunden. Weil das aber «Jahr für Jahr» geschehen wird, handelt es sich nicht um
ein einmaliges Fest, das Auftakt zu einer wirklich neuen Weltzeit wäre. Zeph. 3, 10

erwartet, dass Völker von jenseits der Ströme von Kusch Jahwe minhä bringen
werden. Leider ist aber minhä an dieser Stelle schwerlich präzis zu deuten. An
blosse Huldigungsgeschenke bzw. Tribut wird man bei diesem Text nicht denken
dürfen. «Speiseopfer», wie z. B. die Zürcher Bibel übersetzt, ist dagegen wohl zu

eng. Man wird allgemeiner, d. h. etwa mit «Opfergabe»12, übersetzen müssen. Ob
man an eine Optermahlzeit denken darf, die beim Kommen der Völker veranstaltet
wird, bleibt aber ungewiss.

Es scheint also doch schwierig zu sein, eine direkte Linie zu sehen, welche von
der Vorstellung der Völkerhuldigung auf dem Zion zu derjenigen von der Mahlzeit

führt, die Jahwe für die Völker «auf diesem Berg» veranstalten wird. Die
Lösung des überlieferungsgeschichtlichen Problems hat bereits Gressmann gesehen13:

Nach dem Zusammenhang, in dem das Wort stehe, müsse es als Krönungsmahl
verstanden werden. Als alttestamentlichen Beleg für ein solches Festmahl verweist
er auf 1. Sam. 11, 15: «Da zog das ganze Volk zum Gilgal hin und machte dort
Saul zum König vor Jahwe im Gilgal. Und man schlachtete dort Heilsopfer vor
Jahwe, und Saul und alle Männer Israels waren dort überaus fröhlich.» Wir haben
sonst aus dem Alten Testament kaum Nachrichten von Inthronisationsfeierlichkeiten,

aber dass solche mit dem Regierungsantritt eines Königs verbunden waren,
bedarf kaum einer Bestätigung.14

11 In der Uminterpretation der von Haus aus David zukommenden Verheissung ist hier
Israel als Gottesvolk an die Stelle des Königs getreten. Völker und Nationen eilen zu ihm
«um Jahwes, deines Gottes, des Heiligen Israels willen».

12 S. dazu K. Elliger, Das Alte Testament Deutsch 25 (19645), z. St.; R. J. Thompson,
Penitence and Sacrifice in Early Israel... (1963), S. 194.

13 H. Gressmann, Der Ursprung der israelitisch-jüdischen Eschatologie (1905), S. 300.
14 Vgl. immerhin 2. Sam. 6,18 f. S. Mowinckel, Psalmenstudien, 2 (1922), S. 126, verweist

auch auf 1. Kön. 8, 62-66.



H. Wildberger, Das Freudenmahl auf dem Zion 377

Nun ist aber im vorliegenden Fall Gott der Gastgeber. Für die Inthronisation
Jahwes gibt es jedoch im Alten Testament keine Belege - es sei denn, man glaube
an die Hypothese eines Thronbesteigungsfestes. Aber auch wenn man die
«Thronbesteigungspsalmen» als Zeugnisse für die Existenz eines solchen Festes
anerkennen wollte, wäre doch aus diesen nichts über ein Krönungsmahl zu ersehen.

Hingegen erfahren wir in Texten aus der Umwelt des Alten Testaments von
solchen Festmählern anlässlich der Thronbesteigung einer Gottheit, und zwar im
Zusammenhang mit dem Chaoskampf. Bei der Inthronisation Marduks versammeln

sich die Götter zum festlichen Mahl:

«Brot assen sie, [Feinbier] brauten sie,
der süsse Met verscheuchtet?) ihre Furcht]?),
indem sie das Bier(?) tranken, platzten]?) ihre Leiber (vor Fülle).»

Darauf preisen sie Marduk:

«Marduk, du bist der geehrtefste] unter den grossen Göttern
Wir haben dir das Königtum gegeben, die Gesamtheit des Alls.»

Marduk hat noch eine Probe seiner Zauberkraft zu geben, dann aber freuen
sich die Götter und huldigen ihm:

«Marduk ist König\»is

Ebenso instruktiv ist ein Text aus Ugarit. El, das Haupt des Pantheons,
versammelt die Seinen, um Baal zu feiern:

«Höret doch, [Götterfürsten]
[Gottheiten:

Auf den Schei[tel Alijan Baals ...]
wird Öl der (göttlichen) Entscheidung]?) [geschüttet]...
1... gelobt er ihnen.
Es nimmt das Königtum ein Alijan Baal] gemäss meiner Verfügung,
er nimmt [in Besitz den Thron seiner Regierung],
den Ruhestuhl, den Sitz [seiner Herrschaft].
Ich rufe die Götterfürsten [und Gottheiten]
in meinen Palast...»

Die Götter lassen sich nicht zweimal bitten, und das Fest entspricht durchaus
der Wichtigkeit des Anlasses. Man schlachtet Rinder und Kleinvieh, Stiere und
Mastochsen, Widder, einjährige Kälber, hüpfende Lämmer und Zicklein, man
schenkt erlesene Weine ein, «vom Köstlichsten, was aus der Brust des Libanon
fliesst»16 - und das alles sieben Tage lang. Also wahrhaftig auch ein Mahl mit
fetten Speisen und erlesenen Weinen!

is Enûma elis III, 134-136; IV, 28. H. Gressmann, Altorientalische Texte (21926), S. 166 f.
16 III Rp A 13-20 und III Rp B 12 ff. J. Aistleitner, Die mythologischen und kultischen

Texte aus Ras Schamra (1959), 85 ff.; dazu W. Elder, A Theological-Historical Study of Isaiah
24-27 (1974), S. 31-34. 58-60.



378 H. Wildberger, Das Freudenmahl auf dem Zion

In Jes. 25, 6-8 sind also Vorstellungen von der Inthronisation der Gottheit, die
im Schöpfungskampf ihre Macht erwiesen hat oder doch erweisen soll, transformiert

in den Horizont endzeitlichen Geschehens, aufgenommen17. Dass Inhalte des

Schöpfungsmythus der Darstellung endzeitlichen Geschehens dienstbar gemacht
werden, ist ein bekannter Vorgang18, und dass man im Alten Testament nicht
Jahwes Sieg im Schöpfungskampf feiert, sondern die Errichtung seiner
Königsherrschaft am Ende der Zeiten, entspricht präzis der teleologischen Ausrichtung
des Jahweglaubens in Israel: Nur auf diese Weise konnte das Mythologem von der
Inthronisation der Gottheit der Theologie des Jahweglaubens dienstbar gemacht
werden.

Eine weitere Modifikation des religionsgeschichtlichen Modells besteht darin,
dass nicht die Götter zu Jahwes Fest geladen werden, sondern die Völker. Der
faktische Monotheismus Israels gab den Weg zu einer blossen Übernahme des

Motivs in dieser Hinsicht nicht frei. An dieser Stelle hat zweifellos doch die Tradition

der Völkerwallfahrt zum Zion eingewirkt. Sie ist dem Glauben Israels durchaus

adäquat: Dass Jahwe, der an sich schon immer König war, nun endgültig und
im vollen Umfang König wird und die Völker sich seiner Herrschaft unterstellen,
kann beim Verständnis von Geschichte im Raum des Jahwe verehrenden Israel
nur heissen, dass sein Herrsein über die Völker manifest wird.

Einzigartig ist die Vorstellung von Jes. 25, 6 aber auch darin, dass, nachdem
in 24, 21 f. von der Besiegung und Bestrafung der Könige der Erde gesprochen
worden war, nun nicht mehr von einem Gericht über die Völker im Zusammenhang

mit der Errichtung der Jahweherrschaft über die ganze Erde gesprochen
wird, sondern Gott ihnen ein Fest bereitet. Eine gewisse Parallele kann aus dem

germanischen Bereich beigezogen werden19: Svein, der begehrt, König der Schweden

zu werden, bietet den Seinen an, «die Opfer vor ihnen zu verrichten». Die
heilige Handlung des Opfermahls besiegelt hier das Treueverhältnis der beiden
Partner: die Rechte des Königs und die Gefolgschaftspflicht des Stammes20. Auch
David wurde König über die Stämme des Nordens auf Grund einer Bundesschliessung

(2. Sam. 5, 3). Von einem Mahl ist dort zwar nicht die Rede, aber es leidet
keinen Zweifel, dass ein solches den feierlichen Akt besiegelt hat. Da das menschliche

Königtum im göttlichen sein Urbild hat, wird man im Blick auf Jes. 25, 8

wohl interpretieren dürfen: Mit der Veranstaltung des Mahles für die Völker be-

17 Vgl. z. B. Jes. 27,1 und 51, 9 f.
is Nach Gressmann (A. 13), S. 300, vgl. auch 136 ff., haben die Propheten die Vorstellung

vom Festmahl Jahwes «ins Grausige verzerrt» und mit grimmiger Ironie von einem grossen
Opfermahl geredet, das Jahwe den Vögeln und den wilden Tieren bereiten werde, wenn er die
Völker, seine Feinde, abschlachten wird (Zeph. 1, 8; Jes. 34; Ez. 39,17 ff.). Das ist kaum richtig.
Die angeführte Zephanjastelle gehört zur Beschreibung des Jahwetages und damit zur Ideologie

des heiligen Krieges. Genauso ist es in Jes. 34, 2-8, so dass auch Ez. 39,17-20 auf
derselben Traditionslinie liegen wird; vgl. auch Jes. 30, 33.

i° Ich verdanke den Hinweis stud, theol. M. Krieg.
so So nach der Hervör-Saga, Kap. 16. F. Bammel, Das heilige Mahl im Glauben der Völker

(1950), S. 86.



H. Wildberger, Das Freudenmahl auf dem Zion 379

siegelt Jahwe das Treueverhältnis, in das er mit diesen mit der Errichtung der
endgültigen Weltherrschaft eintritt.

3.

Zu diesem ersten Motiv, durch das in Jes. 25, 6-8 die Errichtung der
Königsherrschaft Jahwes konkretes Kolorit erhält, tritt in V. 7 dasjenige von der
Beseitigung - der Text sagt es noch schärfer: vom Verschlingen - der Hülle bzw. Decke
über dem Angesicht der Völker. Es ist allerdings nicht leicht, sichere Auskunft
darüber zu geben, was damit gesagt sein will. Delitzsch21 meint, löt und massekä
seien «Symbol nicht der Trauer und Trübsal, sondern der geistlichen Blindheit,
wie das kâlymma auf dem Herzen Israels II Kor. 3, 15»; ähnlich v. Orelli22,
Procksch23 u. a. Aber diese Deutung lebt von der zitierten neutestamentlichen Stelle.

Eine Decke auf dem Antlitz ist im Alten Testament Zeichen der Trauer, vgl.
2. Sam. 15, 30; 19,5; Jer. 14, 3 f.; Esth. 6, 1224. Ist Trauer nicht mehr, werden
auch ihre Zeichen verschlungen, so wie der Tod selbst verschlungen werden wird.
Dass man mit dieser Deutung auf dem richtigen Weg ist, zeigt das Abwischen der
Tränen, das 8 a/? ankündet.

Das ist allerdings erst dann voll einsichtig, wenn 8a« «und er verschlingt den
Tod für immer», für den ursprünglichen Bestand des Wortes in Anspruch genommen

werden kann. Eben das ist aber strittig; man betrachtet den kurzen Satz weithin

als sekundären Einschub. Es werden dafür formale Gründe ins Feld geführt:
Er unterbreche in unerträglicher Weise den Zusammenhang25. Aber es ist nicht
einzusehen, dass Trauer, Tod und Tränen nicht zusammengehören sollen. Oder
man meint, dass 8aa metrisch nicht einzuordnen sei. Aber ein Metrum im eigentlichen

Sinne ist in 25, 6-8, wie schon in 24, 21-23, kaum festzustellen. Der Haupt-
anstoss der Exegeten liegt zweifellos am Inhalt: Die Beseitigung des Todes schlechthin

scheint ihnen eine so kühne und singuläre Verheissung zu sein, dass sie meinen,
sie als sehr späte Glosse ansehen zu müssen. Aber Jes. 25, 6-8 gehört, mit 24,
21-23 zusammen, um der deutlich auf die Apokalyptik hinweisenden Motive willen,

ohnehin nicht zu den älteren Teilen der «Apokalypse». Bevor man über die
Authentizität ein Urteil fällt, ist aber vor allem zu fragen, wie der kurze Satz
überhaupt zu verstehen ist.

Zunächst sei auf eine kaum beachtete traditionsgeschichtliche Parallele
hingewiesen, welche Jes. 25, 6-8 auffallend nahe steht, nämlich Ps. 22, 28-30:

21 F. Delitzsch, Commentar über das Buch Jesaja (18891), s. 296.
22 C. v. Orelli, Die Propheten Jesaja und Jeremia (1887), S. 87.
28 O. Procksch, Jesaja I, übersetzt und erklärt (1930), S. 319.
2i S. dazu die Begründung bei W. Kessler, Gott geht es um das Ganze. Jesaja 56-66 und

Jesaja 24-27 (1960), S. 144 f.; auch B. Duhm, Das Buch Jesaja (19685), S. 181; J. Lindblom, Die
Jesaja-Apokalypse (1938), S. 37 f.; O. Kaiser, Der Prophet Jesaja, Kapitel 13-39 (19762), S. 162.

25 Duhm (A. 24), S. 181; G. Fohrer, Das Buch Jesaja, 2, Kap. 24-39 (19672), S. 19 f.; Kaiser
(A. 24), S. 161.



380 H. Wildberger, Das Freudenmahl auf dem Zion

«28 Es werden gedenken und umkehren .'26 alle Enden der Erde,
und vor 'ihm'27 niederfallen alle Geschlechter der Völker.

29 Denn Jahwes ist das Königtum (hammelükä),
und er ist Herrscher über die Völker.

30 'Ja, nur ihm'28 sollen huldigen alle, die in der Erde 'schlafen'28,
vor ihm sich beugen alle, die hinabfuhren in den Staub ...»

Leider ist der Text an verschiedenen Stellen korrupt. Schön wäre es für den

Vergleich mit Jes. 25, 6, wenn das 'äkelü zu Beginn von 30 gehalten werden
könnte. Doch ist die oben angenommene Emendation30 kaum zu vermeiden. Aber
wesentlich für unsern Gedankengang bleibt, dass nach diesem Text auch die Toten
dem Herrschaftsbereich Jahwes unterstellt werden: Es genügt nicht, dass alle Völker

Jahwes Herrschaftsanspruch anerkennen und man sich ihm bis zu den Enden
der Erde zuwendet, sondern auch die Bewohner der Scheol werden ihm huldigen.
H. Gese hat das so formuliert: «In Ps. 22 kommt... eine bestimmte apokalyptische
Theologie zu Worte, die in der an einem Einzelnen sich vollziehenden Errettung
aus der Todesnot die Einbruchsteile der basilefa toû theoû sieht: die Bekehrung
der Welt, ausdrücklich mit dem basilefa-Theologumenon begründet, die
Auferstehung der Toten, wenn auch noch so sehr zurückhaltend konzipiert als Erlösung
zur kultischen Teilhabe an Jahwe.»81 H. H. Schmid hat gegen diese Deutung allerdings

mit Recht Bedenken angemeldet.32 Von Auferstehung spricht der Psalm
nicht, aber er hat aus der Integrierung des Motivs der Königsherrschaft Jahwes in
das Klagelied die revolutionäre Konsequenz gezogen, dass Jahwe als König über
die ganze Welt auch Herr der Toten ist.

Von hier aus gesehen ist es nicht mehr so überraschend, dass in Jes. 25, 8aa
scheinbar so abrupt vom Verschlungenwerden des Todes gesprochen wird. Eine
weitere Beobachtung tritt hinzu: Es hat sich oben ergeben, dass im Hintergrund
des Freudenmahles für die Völker auf dem Zion das Mythologem von der
Inthronisation der Gottheit nach dem Chaoskampf steht. In Babylon ist die Chaosmacht

konkretisiert in der Tiämat, in Ugarit aber kämpft Baal gegen Jam und
Möt. Bei der Neufassung des alten Traditionsgutes unter der eschatologischen
Perspektive des Glaubens Israels ergab sich also beinahe zwangsläufig, dass vom
Verschlungenwerden des mäwät gesprochen werden musste. Auf den mythologischen

Ursprung verweist auch das Verb blc. Im Alten Testament sind es

vornehmlich die Mächte der Tiefe, die zu verschlingen drohen33. Kommt aber das

Chaos endgültig zu seinem Ende, muss davon gesprochen werden, dass umgekehrt
mäwät, der es symbolisiert, verschlungen wird. D. h., wenn die Herrschaft Jahwes

zum vollen Durchbruch kommt, dann wird auch sein grosser Gegenspieler, hier

26 'äl-jahwäh dürfte Glosse sein: Bibl. hebr. ed. Kittel.
27 Für Pfänäkä ist Iefänäw zu lesen: ebd. und Bibl. hebr. Stuttg.
28 Für 'äkelü wajjistahawü wird 'ak lö jistahawü vorgeschlagen: ebd.
29 Für disnë ist zweifellos jesënë zu lesen: ebd.
30 S. Anm. 28.
31 H. Gese, Vom Sinai zum Zion (1974), S. 192.
sa H. H. Schmid: Wort und Dienst 11 (1971), S. 135 f.
33 Ex. 15,12; Num. 16, 32. 34; 26,10; Deut. 11, 6; Ps. 106,17; vgl. auch Jon. 2,1.



H. Wildberger, Das Freudenmahl auf dem Zion 381

Tod genannt, völlig und für immer entmachtet sein34. Wie das geschieht, steht
nicht da. Nach dem Zusammenhang ist nur soviel klar, dass man nicht mehr trauern

muss und alle Tränen abgewischt werden. Es ist bei der Interpretation der Stelle
aber in Rechnung zu setzen, dass hebräisch mäwät und deutsch «Tod» einen
verschiedenen Bedeutungsbereich haben35. «Tod» ist, was immer das Leben mindert
und bedroht. Von Auferstehung oder Unsterblichkeit braucht der Text nicht zu
sprechen, wohl aber davon, dass «an jenem Tag» (24, 21) dem Heilswillen Jahwes
keine Grenzen mehr gesetzt sind und die Völker, mit denen Jahwe das Fest feiert,
kein Unheil mehr treffen kann.

Der Text entlässt uns mit offenen Fragen: Muss dann also nicht mehr gestorben
werden? Was wird mit denen geschehen, die bereits im Tode sind? Man wird gut
daran tun, hier nicht in Spekulationen zu verfallen. Jes. 25, 8aa ist ein aufblitzender

Gedanke, über dessen Tragweite weiter nachzudenken war.
Mit dieser Exegese der vorliegenden Stelle ist zugleich die Frage beantwortet,

wo die alttestamentliche Wurzel des Auferstehungsglaubens zu suchen ist: im
Bekenntnis zur Königsherrschaft Jahwes, die unbeschränkt sein wird und in ihrer
Grenzenlosigkeit auch offenbar werden muss. Eines Tages musste es ausgesprochen
werden, dass auch der Tod aus dem Herrschaftsbereich Jahwes nicht auszuklammern

sei36. Es ist eine tief innere Notwendigkeit, dass im Neuen Testament mit der
Verkündigung der Nähe des Gottesreiches auch das Thema «Überwindung des

Todes» mit Nachdruck zur Sprache kommen musste.

Die Vernichtung des Todes ist grundsätzlich und universell. Abgewischt werden
die Tränen «von jedem Angesicht», das wird noch einmal ausdrücklich gesagt.
Aber in V. 8ba tritt überraschend Israel in Erscheinung: «Und die Schmach seines
Volkes nimmt er von der ganzen Erde hinweg.» Ist das ein Zusatz, welcher den
Eindruck, die Sonderstellung Israels sei unter den Tisch gefallen, korrigieren wollte?
Im Grunde ist es keineswegs auffallend, dass auch von Israels Zukunft die Rede
ist, auffallend ist vielmehr, wie verhalten hier vom Heil des Gottesvolkes gesprochen

wird. Nicht einmal die Rückkehr nach dem Land der Väter kommt zur
Sprache. Beinahe möchte man das paulinische Wort: den Juden zuerst, dann auch
den Griechen37, abwandeln: alle Völker, unter ihnen gewiss auch Israel. Es scheint

vorausgesetzt zu sein, dass es Juden «auf der ganzen Erde» gibt, diese aber in der

Zerstreuung bleiben werden. Nur dass ihre «Schmach» von ihnen genommen wird,
objektiv: die Diskriminierung, der sie als völkisch-religiöse Minderheit ausgesetzt
sind, und subjektiv: das Gefühl, verachtet, von den grossen Gastvölkern nicht
angenommen zu sein.

84 Vgl. den ugaritischen Text I*AB, 15 f., wo Mot dem Baal droht, ihn zu fressen. Aist-
leitner (A. 16), S. 14.

35 S. dazu C.Barth, Die Errettung vom Tode (1947), S. 53 ff.; vgl. R. Bultmann, thânatos:
Theol. Wort. z. N.T., 3 (1938), 7-25, S. 17 f.

36 Dass speziell iranische Einflüsse wirksam geworden sind, ist kaum zu bestreiten, vgl.
etwa die sorgfältig abwägende Studie von H. Birkeland, The Belief in the Resurrection of the
Dead in the Old Testament: Stud. Theol. 3 (1949), S. 60-78.

37 Rom. 1,16 und 2, 9 f.



382 H. Wildberger, Das Freudenmahl auf dem Zion

*

Die Auslegung hat den ersten Eindruck verstärkt, dass in der Perikope vom
Freudenmahl auf dem Zion ein Stück alttestamentlicher Erwartung vorliegt, in
welchem eine einsame Höhe erreicht ist.

Im Alten Testament hat der Abschnitt kein wirkliches Echo gefunden. Dan. 7

weiss wohl vom Kommen des Königreiches und der Herrschaft und der Macht über
alle Reiche unter dem ganzen Himmel, aber das ewige Reich wird dem Volk der

Heiligen des Höchsten gegeben (V. 27). Im Qumranschrifttum wird von einer
Mahlversammlung gesprochen, die zur Zeit, da der Messias geboren wird,
stattfinden werde. Aber dort versammeln sich natürlich die Söhne des Lichtes38. Von
einem Mahl zu Beginn der eschatologischen Zeit wissen auch Dokumente aus dem

Frühjudentum. So kündet 4. Esr. 6, 52 an, dass Behemoth und Leviathan aufgespart

werden (gemeint ist offensichtlich auf die letzte Zeit), «dass sie verzehrt werden

sollten, von wem und wann du willst». Die syrische Baruchapokalypse orientiert

etwas genauer, nämlich, dass die beiden Seeungeheuer alsdann, d. h. wenn der
Messias kommen wird, zur Speise für all diejenigen dienen werden, welche dann
noch übrig sind (29, 3)39.

Es wurde oben ausgegangen von Luk. 14, 15, dem einleitenden Satz zum Gleichnis

vom grossen Abendmahl. Die Erwartung eines Festmahles ist aber in diesem
Gleichnis wie bei der Variante von der königlichen Hochzeit in Matth. 22,1-10
umgebogen zu einem Vergleich. Aber der erwähnte einleitende Satz: makârios
höstis phâgetai ârton en tê basileia toû theoû, kennt noch die alte Vorstellung. Er
gehört nicht zum ursprünglichen Bestand des Gleichnisses, sondern dient als
Verbindung des vorangehenden Abschnittes mit dem eigentlichen Gleichnis von
16 ff.40 und ist eben so Zeugnis dafür, dass in der Welt der urchristlichen
Gemeinde die Vorstellung von einem Mahl im Reiche Gottes durchaus bekannt war.
Dafür gibt es weitere Hinweise im Neuen Testament. Apk. 3, 20 weiss von einem
Mahl, das der Christus mit den Seinen halten wird, und 19, 9 spricht vom
Hochzeitsmahl des Lammes, zu dem sein Weib, die Gemeinde, geladen ist. Nach Matth.
8, 11 sind es zwar nicht gerade alle Völker, die zum Mahl erscheinen werden, aber

as lQSa II, 11-22.
39 Vgl. auch Äth. Hen. 60, 24; Slav. Hen. 42, 5: «Beim letzten Kommen wird er herausführen

Adam mit den Vorvätern und wird sie hierherführen (in das Paradies Eden), dass sie
sich freuen, wie ein Mensch seine Geliebten herbeiruft, mit ihm Mahl zu halten, und jene
gekommen (und) reden vor dem Palast jenes Mannes, mit Freuden erwartend sein Mahl, das
Geniessen des Guten und des unermessbaren Reichtums, und Freude und Fröhlichkeit im
Licht und in ewigem Leben»: J. Behm, deîpnon: Theol. Wort. z. N. T., 2 (1935), 33-35, S. 35.
Hier beginnt also das Mahl mit dem Erscheinen des Messias. So ist es auch in der syrischen
Baruchapokalypse 29, 3-8. Weitere Hinweise bei A. Schweitzer, Die Mystik des Apostels Paulus
(1930), S. 231 ff. Für das rabbinische Schrifttum sei etwa hingewiesen auf Midr. Esth. 1,4:
«Für das Mahl unseres Gottes, das er in Zukunft den Gerechten bereiten wird, gibt es kein
Ende»; dazu P. Billerbeck, Kommentar, 4, 2 (1928), S. 1154 f., vgl. auch 1 (1922), S. 878 f., und
Behm, ebd.

49 S. dazu R. Bultmann, Gesch. d. synopt. Trad. (19584), S. 113 f.; S. Schulz, Q. Die Spruchquelle

der Evangelisten (1972), S. 391 f.



H. Wildberger, Das Freudenmahl auf dem Zion 383

doch viele von Morgen und Abend, die sich mit Abraham und Isaak und Jakob zu
Tische legen werden41. Damit ist die Universalität des Mahles von Jes. 25, 6 wieder
erreicht, wenn auch die Gäste nicht die Völker schlechthin, sondern die Glaubenden

aus den Heiden sind. Zwar nicht der Gedanke des Mahls, aber derjenige von
der Besiegung des Todes und dem Abwischen der Tränen, hat in 1. Kor. 15, 54
und in Apk. 7, 17 und 21, 4 ein Echo gefunden.

Jes. 25, 6-8 war für die Formulierung der jüdischen und christlichen Hoffnung
von grösster Bedeutung und wurde der Verkündigung der biblischen Botschaft,
immer wieder neu interpretiert, dienstbar gemacht.42

Hans Wildberger, Zürich

•»i Vgl. auch Luk. 13, 28 f. und Mark. 14, 25 par.
4-' Diese Arbeit ist Teil einer ungedruckten Sammlung von Aufsätzen, die Gerhard Ebeling

zu seinem 65. Geburtstag als Gruss von Kollegen und Freunden überreicht wurde.


	Das Freudenmahl auf dem Zion : Erwägungen zu Jes. 25, 6-8

