Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 33 (1977)

Heft: 6

Artikel: Das Freudenmahl auf dem Zion : Erwagungen zu Jes. 25, 6-8
Autor: Wildberger, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878521

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878521
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 33 Heft 6 November/Dezember 1977

Das Freudenmahl auf dem Zion

Erwigungen zu Jes. 25, 68

«Selig ist, wer am Mahl im Reiche Gottes teilnehmen wird»1: so steht es in der
Einleitung von Jesu Gleichnis vom grossen Gastmahl in Luk. 14, 15 zu lesen. Es
gibt im Grunde nur eine Stelle im Alten Testament, an der von einem eschato-
logischen Mahl gesprochen wird, Jes. 25, 6-8. Der Abschnitt verdient schon aus
diesem Grunde unsere Aufmerksamkeit, zumal er nicht die Beachtung gefunden
hat, die ihm gebiihrt. Die Schwierigkeiten der Auslegung sind allerdings betrdcht-
lich und beginnen schon bei den Textfragen2. Der emendierte Text von Jes. 25, 6-8
sei folgendermassen wiedergegeben:

6 Da riistet Jahwe der Heere
fiir alle Volker auf diesem Berg
ein Mahl mit fetten Speisen,
ein Mahl mit alten Weinen,
mit markigen, fetten Speisen,
mit alten, gelduterten Weinen.
7 Und er vernichtet auf diesem Berg
die Hiille, mit der das ‘Angesicht aller Volker’ umhiillt ist3,
und die Decke, die gedeckt ist iiber die Nationen allesamt.
8 ‘Und er vernichtet’ fiir immer4 den Tod.
Und abwischen wir der Herr Jahwe die Trinen von jedem Angesicht, und die Schmach
seines Volkes nimmt er von der ganzen Erde hinweg.
Wahrlich, Jahwe hat’s gesagt.

1 So die Ubersetzung der Ziircher Bibel.

2 Schwierig ist auch die Ubersetzung einzelner Vokabeln. Zu den Einzelheiten der Text-
rekonstruktion mein in Bélde erscheinender Jesaja-Kommentar (Biblischer Kommentar X/2)
z. St.

3 Das zweite hallot ist als passives Partizip zu verstehen, sei es, dass man hallat vokalisiert,
oder dass man eine abnorme Form annehmen will. Die Bedeutung des Substantivs 156t steht
nicht absolut fest, ist aber angesichts der Parallele masseka und der kaum zu bestreitenden
Bedeutung «einwickeln, einhiillen» des Verbs liit hinldnglich gesichert. Es wird zwar einge-
wendet, dass man eine Hiille nicht einhiille, sondern etwas mit einer Hiille umwickle. Aber
Verben des Bekleidens und Bedeckens pflegen im Hebriischen den doppelten Akkusativ zu
regieren, s. Gesenius-Kautzsch § 117ee und § 121d, vgl. auch das folgende hammasseka
hannestika.

4 LXX: katépien ho thanatos; Aquila: katapontisei ton thanaton; Symmachus: katapothénai
poiései ton thanaton; Theodotion: katep6thé ho thanatos, ebenso 1.Kor. 15,54. Es diirfte



374 H. Wildberger, Das Freudenmahl auf dem Zion

1.

Die drei Verse stellen eine klar nach vorn und hinten abgegrenzte Einheit dar.
Sie bilden zwar einen integrierenden Bestandteil der sogenannten Jesajaapokalypse,
sind aber nicht unmittelbare Fortsetzung des vorangehenden «Stadtliedes», Jes. 25,
1-5. Vielmehr schliessen sie offensichtlich an 24, 21-33 an. Der «Berg» von 25, 6
ist der Berg Zion von 24, 23. In beiden Abschnitten handelt es sich um Verheis-
sungen. Das bedeutet, dass die Exegese von 25, 6-8 an diejenige von 24, 21-23
ankniipfen muss. Da nun 24, 23 von der Errichtung der Konigsherrschaft Jahwes
auf dem Zion, und zwar iiber die ganze Volkerwelt, spricht, ist also 25, 6 ff. als
Verheissung eines im Zusammenhang mit der endgiiltigen Durchsetzung der Herr-
schaft Jahwes stattfindenden eschatologischen Mahls zu verstehen. Anschliessend
daran spricht der Abschnitt von der endzeitlichen Vernichtung der «Hiille», die
auf den Nationen liegt, vom definitiven Verschlungenwerden des Todes und der
Wegnahme jeglicher Schmach, die Israel zu tragen hat. Es sind also eine Reihe von
Motiven eschatologisch-apokalyptischer Art miteinander kombiniert, wie das schon
bei 24, 21-23 der Fall ist.

Insofern ist es eine Verkiirzung, im Blick auf die drei Verse vom eschatologi-
schen Freudenmahl zu sprechen. Die zentrale Aussage derjenigen Schicht in
Jes. 24-27, welcher dieser Abschnitt angehort und welche stérker als andere Par-
tien der «Jesajaapokalypse» eigentlich apokalyptische Motive entfaltet, liegt zwei-
fellos in 24, 23b vor: «. .. denn Jahwe der Heerscharen wird Konig geworden sein
auf dem Zion und in Jerusalem»s. Was sonst in den beiden Abschnitten zu lesen
ist, ist Entfaltung und Veranschaulichung dieses zentralen Themas. Es ist ein
Gliicksfall, dass hier im Alten Testament einmal nicht nur so eindeutig von der
Konigsherrschaft Jahwes als einer endzeitlichen Gr&sse gesprochen wird, sondern
die Vorstellung von der malkut jahwih auch inhaltlich gefiillt und in ihrer Trag-
weite interpretiert ist. Die Motive sind, wenn man von der Prophetie Israels her
kommt, iiberraschend neu und fiir die Apokalyptik allesamt zu Vorstellungen ge-
worden, welche zum Grundbestand ihres Weltbildes gehdren: der Kampf nicht nur
gegen «die Konige der Erde», sondern auch «das Heer der Hohe in der Hohe»
(24, 21), deren Verschluss in die «Grube» und der Gedanke einer zunichst vor-
laufigen und dann endgiiltigen Abrechnung mit den Gegenmichten Gottes mit
einer entsprechenden Zwischenzeit (24, 22). Weit verbreitet ist allerdings das Motiv,
dass Sonne und Mond und damit der Kosmos iiberhaupt in die Katastrophe hin-
eingezogen werden, was damit zusammenhingen diirfte, dass Sonnen- und Mond-
finsternisse Weltuntergangsstimmungen hervorrufen®. Neu ist aber wieder, dass

iibilla® zu lesen sein, d.h. der Satz ist aktivisch und futurisch zu verstehen. — Dass lanidsah
«fiir immer» bedeutet, ist nicht zu bezweifeln; Symmachus: eis télos. Aquila und Theodotion
und ebenso 1. Kor. 15, 54 haben mit eis nikos iibersetzt. Die Wiedergabe von nédsah mit «Sieg»
beruht darauf, dass nsh im Aramiischen «siegen» bedeutet.

5 Die Vorstellung von Jahwes Konigsherrschaft ist hier in den Horizont endzeitlichen Ge-
schehens gestellt; zur Begriindung s. meinen demnichst erscheinenden Kommentar.

6 Vgl. z. B. den Papyrus Salt des Britischen Museums (10.051): «...[die Sonne] ging nicht



H. Wildberger, Das Freudenmahl auf dem Zion 375

«Alteste in Herrlichkeit» vor dem gottlichen Konig stehen werden (24, 23)7. Erst
recht gilt das von den Motiven des zweiten Teils, 25, 6-8: Das Volkermahl mit
fetten Speisen und alten Weinen, die Vernichtung der Hiille und gar des Todes
selbst, und zwar «auf ewig», mitsamt dem Abwischen aller Tranen, wiahrend dann
mit der Ankiindigung der Befreiung Israels von aller Schmach wieder traditionelle
Gedanken eingebaut sind: Israel muss im Enddrama auch seinen Platz finden.
Vermutlich ist dieses Motiv in 9 ff. innerhalb derselben Schicht noch weiterge-
fiihrt.

2,

Ist auch das Freudenmahl fiir die Volker ein neues Motiv ohne eigentliche
Parallele im Alten Testament, so steht nach dem Gesagten doch fest, dass es im
Zusammenhang mit dem eschatologischen Antritt der Konigsherrschaft Jahwes
verstanden werden muss. Dabei ist im Auge zu behalten, dass zwar der Zion Zen-
trum der basileia tol theol ist, aber nicht Israel, sondern die Volker zum Mahle
geladen sind. Man mochte also vermuten, dass die alte Tradition von der «Vdlker-
wallfahrt zum Zion» zur Gestaltung der neuen Vorstellung ihren Beitrag geleistet
hat. Dabei ist allerdings nicht zuerst an die bekannteste Stelle, an der im Alten
Testament von der Volkerwallfahrt gesprochen wird, Jes. 2, 2—4 (= Mi. 4, 1-3), zu
denken. Wer auch Verfasser jenes Abschnittes sein mag8, jedenfalls handelt es sich
um eine ausgepréagt prophetische Modifikation der an sich weit dlteren Tradition,
indem dort die Volker nicht auf den Zion kommen, um Gaben zu bringen, sondern
um Rechtsentscheidungen zu suchen.

Schon in der Siegeshymne auf Thutmose III. ist zu lesen: «Sie kommen mit
Gaben auf ihrem Riicken und neigen sich vor deiner Majestidt, so wie ich es be-
fehle.»? Oder in einer Inschrift Merodach-Baladans II., die sich mit dem Wieder-
aufbau des Tempels Eanna in Uruk befasst: «. .. die Konige, seine Feinde, mégen
den Uberfluss der vier Weltgegenden, den Ertrag der Berge und des Meeres, als
ihren schweren Tribut bis nach Eanna bringen. Er empfange ihre Geschenke, er
lasse sie eintreten in Esagil, vor den Herrn der Herren .. .»1° Das sind Beispiele,
die sich leicht vermehren liessen.

Im Alten Testament sind dieselben Vorstellungen zu belegen: «Zu jener Zeit
werden Jahwe der Heerscharen Geschenke gebracht werden ‘vom’ hochgewach-
senen und blanken Volk, das weit und breit gefiirchtet wird» (Jes. 18, 7; s. auch
Ps. 68, 32-33). Auch Ps. 96, welcher zu den sogenannten Thronbesteigungsliedern
gehort (s. V. 10), also Jahwe als Konig, und zwar des ganzen Erdkreises, feiert,

auf. Der Mond blieb aus ... Der Himmel fiel im Finstern ... Umgestiirzt war die Erde, umge-
wandelt das Wasser. Es zog nicht stromab . ..»; S. Schott, Analecta Bibl. 12 (1959), S. 321 f.

7 Moglicherweise ist das eine Reminiszenz an Ex. 24, 9-11. 16 f.

8 Ich sehe keinen zwingenden Grund, den Abschnitt Jesaja abzusprechen: H. Wildberger,
Jesaja, 1 (1972), S. 78 ff.

9 A. Erman, Die Literatur der Agypter (1923), S. 320.

10 S. dazu P. Grelot, Vet. Test. 7 (1957), S. 319-321.



376 H. Wildberger, Das Freudenmahl auf dem Zion

kennt die Vorstellung von der Volkerhuldigung auf dem Zion (V. 7). Wenn Ps. 72,
10 f. erwartet, dass die Konige vom &dussersten Westen und Osten dem Herrscher
zu Jerusalem ihre Gaben bringen, ist das letztlich kein Gegensatz zur Huldigung
vor Jahwe; dhnlich wie der Pharao in Agypten Reprisentant der gottlichen Welt
sein kann, kann auch der Konig zu Jerusalem als Vertreter seines Gottes betrachtet
werden, und Huldigung vor ihm bedeutet Anerkennung des Herrschaftsanspruches
des Gottes, der ihn zu seiner Rechten gesetzt hat (vgl. dazu Jes. 55, 3 ff.11; 45, 14;
49, 7; 60, 3 ff.; Sach. 2, 15; 6, 15; 8, 20-22).

An diesen und #dhnlichen Stellen ist also wohl davon die Rede, dass Volker
nach Jerusalem kommen, reich beladen mit Gaben an den dortigen Kénig oder an
seinen Gott, wohl auch, dass sie dort anbeten werden, nicht aber, dass sie zu einem
Festmahl geladen sind. Ein Stiick weiter scheint Sach. 14, 16 f. zu fiihren: Was
von den Volkern iibriggeblieben sein wird, wird Jahr fiir Jahr nach Jerusalem
ziehen, «um den Konig, Jahwe der Heerscharen, anzubeten und das Laubhiittenfest
zu feiern». Zu einem Fest gehoren Opfer, und Opfer sind mit Opfermahlzeiten
verbunden. Weil das aber «Jahr fiir Jahr» geschehen wird, handelt es sich nicht um
ein einmaliges Fest, das Auftakt zu einer wirklich neuen Weltzeit wire. Zeph. 3, 10
erwartet, dass VoOlker von jenseits der Strome von Kusch Jahwe minha bringen
werden. Leider ist aber minha an dieser Stelle schwerlich prizis zu deuten. An
blosse Huldigungsgeschenke bzw. Tribut wird man bei diesem Text nicht denken
diirfen. «Speiseopfer», wie z. B. die Ziircher Bibel iibersetzt, ist dagegen wohl zu
eng. Man wird allgemeiner, d. h. etwa mit «Opfergabe»1?, iibersetzen miissen. Ob
man an eine Opfermahizeit denken darf, die beim Kommen der Volker veranstaltet
wird, bleibt aber ungewiss.

Es scheint also doch schwierig zu sein, eine direkte Linie zu sehen, welche von
der Vorstellung der Volkerhuldigung auf dem Zion zu derjenigen von der Mahl-
zeit fiihrt, die Jahwe fiir die Volker «auf diesem Berg» veranstalten wird. Die Lo-
sung des iiberlieferungsgeschichtlichen Problems hat bereits Gressmann gesehen!®:
Nach dem Zusammenhang, in dem das Wort stehe, miisse es als Krdonungsmahl
verstanden werden. Als alttestamentlichen Beleg fiir ein solches Festmahl verweist
er auf 1. Sam. 11, 15: «Da zog das ganze Volk zum Gilgal hin und machte dort
Saul zum Konig vor Jahwe im Gilgal. Und man schlachtete dort Heilsopfer vor
Jahwe, und Saul und alle Ménner Israels waren dort iiberaus frohlich.» Wir haben
sonst aus dem Alten Testament kaum Nachrichten von Inthronisationsfeierlich-
keiten, aber dass solche mit dem Regierungsantritt eines Konigs verbunden waren,
bedarf kaum einer Bestédtigung.14

11 In der Uminterpretation der von Haus aus David zukommenden Verheissung ist hier
Israel als Gottesvolk an die Stelle des Konigs getreten. Volker und Nationen eilen zu ihm
«um Jahwes, deines Gottes, des Heiligen Israels willen».

12 §, dazu K. FElliger, Das Alte Testament Deutsch 25 (19645), z. St.; R. J. Thompson, Peni-
tence and Sacrifice in Early Israel . .. (1963), S. 194.

13 H. Gressmann, Der Ursprung der israelitisch-jiidischen Eschatologie (1905), S. 300.

14 Vgl. immerhin 2. Sam. 6, 18 f. S. Mowinckel, Psalmenstudien, 2 (1922), S. 126, verweist
auch auf 1. Kon. 8, 62—-66.



H. Wildberger, Das Freudenmahl auf dem Zion 377

Nun ist aber im vorliegenden Fall Gott der Gastgeber. Fiir die Inthronisation
Jahwes gibt es jedoch im Alten Testament keine Belege — es sei denn, man glaube
an die Hypothese eines Thronbesteigungsfestes. Aber auch wenn man die «Thron-
besteigungspsalmen» als Zeugnisse fiir die Existenz eines solchen Festes aner-
kennen wollte, wire doch aus diesen nichts iiber ein Kronungsmahl zu ersehen.

Hingegen erfahren wir in Texten aus der Umwelt des Alten Testaments von
solchen Festmihlern anlédsslich der Thronbesteigung einer Gottheit, und zwar im
Zusammenhang mit dem Chaoskampf. Bei der Inthronisation Marduks versam-
meln sich die Gotter zum festlichen Mahl:

«Brot assen sie, [Feinbier] brauten sie,
der siisse Met verscheuchte(?) ihre Furcht(?),
indem sie das Bier(?) tranken, platzten(?) ihre Leiber (vor Fiille).»

Darauf preisen sie Marduk:

«Marduk, du bist der geehrte[ste] unter den grossen Gottern ...
Wir haben dir das Koénigtum gegeben, die Gesamtheit des Alls.»

Marduk hat noch eine Probe seiner Zauberkraft zu geben, dann aber freuen
sich die Gotter und huldigen ihm:
«Marduk ist Konigl»15

Ebenso instruktiv ist ein Text aus Ugarit. El, das Haupt des Pantheons, ver-
sammelt die Seinen, um Baal zu feiern:

«Horet doch, [Gotterfiirsten]

... [Gott]heiten:

Auf den Schei[tel Alijan Baals. . .]

wird O1 der (gottlichen) Entscheidung(?) [geschiittet] . . .

«..gelobt er ihnen.

Es nimmt das Kénig[tum ein Alijan Baal] gemiss meiner Verfiigung,
er nimmt [in Besitz den Thron seiner Regierungl,

den Ruhestuhl, den Sitz [seiner Herrschaft].

Ich rufe die Gotterfiirsten [und Gottheiten]

in meinen Palast .. .»

Die Gotter lassen sich nicht zweimal bitten, und das Fest entspricht durchaus
der Wichtigkeit des Anlasses. Man schlachtet Rinder und Kleinvieh, Stiere und
Mastochsen, Widder, einjdhrige Kilber, hiipfende Limmer und Zicklein, man
schenkt erlesene Weine ein, «vom Kostlichsten, was aus der Brust des Libanon
fliesst»® — und das alles sieben Tage lang. Also wahrhaftig auch ein Mahl mit
fetten Speisen und erlesenen Weinen!

15 En{ima eli§ III, 134-136; IV, 28. H. Gressmann, Altorientalische Texte (21926), S. 166 f.

16 JIT Rp A 13-20 und III Rp B 12 ff. J. Aistleitner, Die mythologischen und kultischen
Texte aus Ras Schamra (1959), 85 ff.; dazu W. Elder, A Theological-Historical Study of Isaiah
24-27 (1974), S. 31-34. 58-60.



378 H. Wildberger, Das Freudenmahl auf dem Zion

In Jes. 25, 6-8 sind also Vorstellungen von der Inthronisation der Gottheit, die
im Schopfungskampf ihre Macht erwiesen hat oder doch erweisen soll, transfor-
miert in den Horizont endzeitlichen Geschehens, aufgenommen??. Dass Inhalte des
Schopfungsmythus der Darstellung endzeitlichen Geschehens dienstbar gemacht
werden, ist ein bekannter Vorgang!®, und dass man im Alten Testament nicht
Jahwes Sieg im Schopfungskampf feiert, sondern die Errichtung seiner Konigs-
herrschaft am Ende der Zeiten, entspricht prizis der teleologischen Ausrichtung
des Jahweglaubens in Israel: Nur auf diese Weise konnte das Mythologem von der
Inthronisation der Gottheit der Theologie des Jahweglaubens dienstbar gemacht
werden.

Eine weitere Modifikation des religionsgeschichtlichen Modells besteht darin,
dass nicht die Gotter zu Jahwes Fest geladen werden, sondern die Vélker. Der
faktische Monotheismus Israels gab den Weg zu einer blossen Ubernahme des
Motivs in dieser Hinsicht nicht frei. An dieser Stelle hat zweifellos doch die Tradi-
tion der Volkerwallfahrt zum Zion eingewirkt. Sie ist dem Glauben Israels durch-
aus addquat: Dass Jahwe, der an sich schon immer Konig war, nun endgiiltig und
im vollen Umfang Konig wird und die Volker sich seiner Herrschaft unterstellen,
kann beim Verstindnis von Geschichte im Raum des Jahwe verchrenden Israel
nur heissen, dass sein Herrsein iiber die Volker manifest wird.

Einzigartig ist die Vorstellung von Jes. 25, 6 aber auch darin, dass, nachdem
in 24,21 f. von der Besiegung und Bestrafung der Konige der Erde gesprochen
worden war, nun nicht mehr von einem Gericht iiber die Volker im Zusammen-
hang mit der Errichtung der Jahweherrschaft iiber die ganze Erde gesprochen
wird, sondern Gott ihnen ein Fest bereitet. Eine gewisse Parallele kann aus dem
germanischen Bereich beigezogen werden'?: Svein, der begehrt, Konig der Schwe-
den zu werden, bietet den Seinen an, «die Opfer vor ihnen zu verrichten». Die
heilige Handlung des Opfermahls besiegelt hier das Treueverhiltnis der beiden
Partner: die Rechte des Konigs und die Gefolgschaftspflicht des Stammes2?. Auch
David wurde Konig iiber die Stimme des Nordens auf Grund einer Bundesschlies-
sung (2. Sam. 5, 3). Von einem Mahl ist dort zwar nicht die Rede, aber es leidet
keinen Zweifel, dass ein solches den feierlichen Akt besiegelt hat. Da das mensch-
liche Konigtum im gottlichen sein Urbild hat, wird man im Blick auf Jes. 25, 8
wohl interpretieren diirfen: Mit der Veranstaltung des Mahles fiir die Volker be-

17 Vgl. z. B. Jes. 27,1 und 51,9 f.

18 Nach Gressmann (A. 13), S. 300, vgl. auch 136 ff., haben die Propheten die Vorstellung
vom Festmahl Jahwes «ins Grausige verzerrt» und mit grimmiger Ironie von einem grossen
Opfermahl geredet, das Jahwe den Vogeln und den wilden Tieren bereiten werde, wenn er die
Volker, seine Feinde, abschlachten wird (Zeph. 1, 8; Jes. 34; Ez. 39, 17 ff.). Das ist kaum richtig.
Die angefiihrte Zephanjastelle gehdrt zur Beschreibung des Jahwetages und damit zur Ideo-
logie des heiligen Krieges. Genauso ist es in Jes. 34, 2-8, so dass auch Ez. 39, 17-20 auf der-
selben Traditionslinie liegen wird; vgl. auch Jes. 30, 33.

19 Ich verdanke den Hinweis stud. theol. M. Krieg.

20 So nach der Hervor-Saga, Kap. 16. F. Bammel, Das heilige Mahl im Glauben der Volker
(1950), S. 86.



H. Wildberger, Das Freudenmahl auf dem Zion 379

siegelt Jahwe das Treueverhiltnis, in das er mit diesen mit der Errichtung der end-
giiltigen Weltherrschaft eintritt.

3;

Zu diesem ersten Motiv, durch das in Jes. 25, 6—8 die Errichtung der Konigs-
herrschaft Jahwes konkretes Kolorit erhilt, tritt in V.7 dasjenige von der Besei-
tigung — der Text sagt es noch schirfer: vom Verschlingen — der Hiille bzw. Decke
tiber dem Angesicht der Vélker. Es ist allerdings nicht leicht, sichere Auskunft
dariiber zu geben, was damit gesagt sein will. Delitzsch?! meint, 16t und masseka
seien «Symbol nicht der Trauer und Triibsal, sondern der geistlichen Blindheit,
wie das kdlymma auf dem Herzen Israels II Kor. 3, 15»; dhnlich v. Orelliz2,
Procksch?® u. a. Aber diese Deutung lebt von der zitierten neutestamentlichen Stel-
le. Eine Decke auf dem Antlitz ist im Alten Testament Zeichen der Trauer, vgl.
2. Sam. 15, 30; 19, 5; Jer. 14, 3 f.; Esth. 6, 1224, Ist Trauer nicht mehr, werden
auch ihre Zeichen verschlungen, so wie der Tod selbst verschlungen werden wird.
Dass man mit dieser Deutung auf dem richtigen Weg ist, zeigt das Abwischen der
Tréanen, das 8ag ankiindet.

Das ist allerdings erst dann voll einsichtig, wenn 8aq «und er verschlingt den
Tod fiir immer», fiir den urspriinglichen Bestand des Wortes in Anspruch genom-
men werden kann. Eben das ist aber strittig; man betrachtet den kurzen Satz weit-
hin als sekundédren Einschub. Es werden dafiir formale Griinde ins Feld gefiihrt:
Er unterbreche in unertrdaglicher Weise den Zusammenhang?. Aber es ist nicht
einzusehen, dass Trauer, Tod und Tridnen nicht zusammengehdren sollen. Oder
man meint, dass 8ag metrisch nicht einzuordnen sei. Aber ein Metrum im eigent-
lichen Sinne ist in 25, 6-8, wie schon in 24, 21-23, kaum festzustellen. Der Haupt-
anstoss der Exegeten liegt zweifellos am Inhalt: Die Beseitigung des Todes schlecht-
hin scheint ihnen eine so kiihne und singuldre Verheissung zu sein, dass sie meinen,
sie als sehr spite Glosse ansehen zu miissen. Aber Jes. 25, 6-8 gehort, mit 24,
21-23 zusammen, um der deutlich auf die Apokalyptik hinweisenden Motive wil-
len, ohnehin nicht zu den #lteren Teilen der «Apokalypse». Bevor man iiber die
Authentizitit ein Urteil fillt, ist aber vor allem zu fragen, wie der kurze Satz iiber-
haupt zu verstehen ist.

Zunidchst sei auf eine kaum beachtete traditionsgeschichtliche Parallele hinge-
wiesen, welche Jes. 25, 68 auffallend nahe steht, nimlich Ps. 22, 28-30:

21 F. Delitzsch, Commentar iiber das Buch Jesaja (18894), S. 296.

22 C, v, Orelli, Die Propheten Jesaja und Jeremia (1887), S. 87.

5 0. Procksch, Jesaja I, iibersetzt und erklart (1930), S. 319.

4 S, dazu die Begriindung bei W. Kessler, Gott geht es um das Ganze. Jesaja 56-66 und

Jesaja 24-27 (1960), S. 144 £.; auch B. Duhm, Das Buch Jesaja (19685), S. 181; J. Lindblom, Die

Jesaja-Apokalypse (1938), S. 37 £.; O. Kaiser, Der Prophet Jesaja, Kapitel 13-39 (19762), S. 162.
25 Duhm (A. 24), S. 181; G. Fohrer, Das Buch Jesaja, 2, Kap. 24-39 (19672), S. 19 f.; Kaiser

(A.24), S.161.

o
2
2



380 H. Wildberger, Das Freudenmahl auf dem Zion

«28 Es werden gedenken und umkehren ‘.. .’26 alle Enden der Erde,
und vor ‘ihm’27 niederfallen alle Geschlechter der Volker.
29 Denn Jahwes ist das Kénigtum (hammeliika),
und er ist Herrscher iiber die Volker.
30 ‘Ja, nur ihm’28 sollen huldigen alle, die in der Erde ‘schlafen’29,
vor ihm sich beugen alle, die hinabfuhren in den Staub . ..»

Leider ist der Text an verschiedenen Stellen korrupt. Schon wire es fiir den
Vergleich mit Jes. 25,6, wenn das °akelu zu Beginn von 30 gehalten werden
konnte. Doch ist die oben angenommene Emendation3® kaum zu vermeiden. Aber
wesentlich fiir unsern Gedankengang bleibt, dass nach diesem Text auch die Toten
dem Herrschaftsbereich Jahwes unterstellt werden: Es geniigt nicht, dass alle Vol-
ker Jahwes Herrschaftsanspruch anerkennen und man sich ihm bis zu den Enden
der Erde zuwendet, sondern auch die Bewohner der Scheol werden ihm huldigen.
H. Gese hat das so formuliert: «In Ps. 22 kommt . . . eine bestimmte apokalyptische
Theologie zu Worte, die in der an einem Einzelnen sich vollzichenden Errettung
aus der Todesnot die Einbruchstelle der basileia toti theotli sieht: die Bekehrung
der Welt, ausdriicklich mit dem basileia-Theologumenon begriindet, die Aufer-
stehung der Toten, wenn auch noch so sehr zuriickhaltend konzipiert als Erlosung
zur kultischen Teilhabe an Jahwe.»3 H. H. Schmid hat gegen diese Deutung aller-
dings mit Recht Bedenken angemeldet.?? Von Auferstehung spricht der Psalm
nicht, aber er hat aus der Integrierung des Motivs der Konigsherrschaft Jahwes in
das Klagelied die revolutiondre Konsequenz gezogen, dass Jahwe als Konig iiber
die ganze Welt auch Herr der Toten ist.

Von hier aus gesehen ist es nicht mehr so iiberraschend, dass in Jes. 25, 8aa
scheinbar so abrupt vom Verschlungenwerden des Todes gesprochen wird. Eine
weitere Beobachtung tritt hinzu: Es hat sich oben ergeben, dass im Hintergrund
des Freudenmahles fiir die Volker auf dem Zion das Mythologem von der In-
thronisation der Gottheit nach dem Chaoskampf steht. In Babylon ist die Chaos-
macht konkretisiert in der Tiamat, in Ugarit aber kimpft Baal gegen Jam und
Mot. Bei der Neufassung des alten Traditionsgutes unter der eschatologischen
Perspektive des Glaubens Israels ergab sich also beinahe zwangsldufig, dass vom
Verschlungenwerden des mawit gesprochen werden musste. Auf den mythologi-
schen Ursprung verweist auch das Verb ble. Im Alten Testament sind es vor-
nehmlich die Michte der Tiefe, die zu verschlingen drohens3. Kommt aber das
Chaos endgiiltig zu seinem Ende, muss davon gesprochen werden, dass umgekehrt
mawit, der es symbolisiert, verschlungen wird. D. h., wenn die Herrschaft Jahwes
zum vollen Durchbruch kommt, dann wird auch sein grosser Gegenspieler, hier

26 *3l-jahwih diirfte Glosse sein: Bibl. hebr. ed. Kittel.

27 Fiir lefan#ka ist lefanaw zu lesen: ebd. und Bibl. hebr. Stuttg.

28 Fiir *akelii wajjiStahawi wird ’ak 16 jiStahawi vorgeschlagen: ebd.

29 Fiir di$né ist zweifellos je§&né zu lesen: ebd.

30 S. Anm. 28.

31 H. Gese, Vom Sinai zum Zion (1974), S. 192.

32 H. H. Schmid: Wort und Dienst 11 (1971), S. 135 £.

33 Ex, 15, 12; Num. 16, 32. 34; 26, 10; Deut. 11, 6; Ps. 106, 17; vgl. auch Jon. 2, 1.



H. Wildberger, Das Freudenmahl auf dem Zion 381

Tod genannt, vollig und fiir immer entmachtet sein3t. Wie das geschicht, steht
nicht da. Nach dem Zusammenhang ist nur soviel klar, dass man nicht mehr trau-
ern muss und alle Tranen abgewischt werden. Es ist bei der Interpretation der Stelle
aber in Rechnung zu setzen, dass hebridisch mawét und deutsch «Tod» einen ver-
schiedenen Bedeutungsbereich haben3s. «Tod» ist, was immer das Leben mindert
und bedroht. Von Auferstehung oder Unsterblichkeit braucht der Text nicht zu
sprechen, wohl aber davon, dass «an jenem Tag» (24, 21) dem Heilswillen Jahwes
keine Grenzen mehr gesetzt sind und die Volker, mit denen Jahwe das Fest feiert,
kein Unheil mehr treffen kann.

Der Text entlédsst uns mit offenen Fragen: Muss dann also nicht mehr gestorben
werden? Was wird mit denen geschehen, die bereits im Tode sind? Man wird gut
daran tun, hier nicht in Spekulationen zu verfallen. Jes. 25, 8aq ist ein aufblitzen-
der Gedanke, iiber dessen Tragweite weiter nachzudenken war.

Mit dieser Exegese der vorliegenden Stelle ist zugleich die Frage beantwortet,
wo die alttestamentliche Wurzel des Auferstehungsglaubens zu suchen ist: im Be-
kenntnis zur Konigsherrschaft Jahwes, die unbeschrinkt sein wird und in ihrer
Grenzenlosigkeit auch offenbar werden muss. Eines Tages musste es ausgesprochen
werden, dass auch der Tod aus dem Herrschaftsbereich Jahwes nicht auszuklam-
mern sei®, Es ist eine tief innere Notwendigkeit, dass im Neuen Testament mit der
Verkiindigung der Nihe des Gottesreiches auch das Thema «Uberwindung des
Todes» mit Nachdruck zur Sprache kommen musste.

Die Vernichtung des Todes ist grundsétzlich und universell. Abgewischt werden
die Trdnen «von jedem Angesicht», das wird noch einmal ausdriicklich gesagt.
Aber in V. 8bq tritt iiberraschend Israel in Erscheinung: «Und die Schmach seines
Volkes nimmt er von der ganzen Erde hinweg.» Ist das ein Zusatz, welcher den
Eindruck, die Sonderstellung Israels sei unter den Tisch gefallen, korrigieren wollte?
Im Grunde ist es keineswegs auffallend, dass auch von Israels Zukunft die Rede
ist, auffallend ist vielmehr, wie verhalten hier vom Heil des Gottesvolkes gespro-
chen wird. Nicht einmal die Riickkehr nach dem Land der Viter kommt zur
Sprache. Beinahe mochte man das paulinische Wort: den Juden zuerst, dann auch
den Griechen?®?, abwandeln: alle Volker, unter ihnen gewiss auch Israel. Es scheint
vorausgesetzt zu sein, dass es Juden «auf der ganzen Erde» gibt, diese aber in der
Zerstreuung bleiben werden. Nur dass ihre «Schmach» von ihnen genommen wird,
objektiv: die Diskriminierung, der sie als volkisch-religiose Minderheit ausgesetzt
sind, und subjektiv: das Gefiihl, verachtet, von den grossen Gastvilkern nicht an-
genommen zu sein.

3¢ Vgl. den ugaritischen Text I*AB, I5f., wo Mot dem Baal droht, ihn zu fressen. Aist-
leitner (A. 16), S. 14.

35 S, dazu C. Barth, Die Errettung vom Tode (1947), S. 53 ff.; vgl. R. Bultmann, thanatos:
Theol. Wort. z. N.T., 3 (1938), 7-25, S. 17 f.

36 Dass speziell iranische Einfliisse wirksam geworden sind, ist kaum zu bestreiten, vgl.
etwa die sorgfiltig abwédgende Studie von H. Birkeland, The Belief in the Resurrection of the
Dead in the Old Testament: Stud. Theol. 3 (1949), S. 60-78.

37 Rom. 1,16 und 2, 9 f.



382 H. Wildberger, Das Freudenmahl auf dem Zion

Die Auslegung hat den ersten Eindruck verstdrkt, dass in der Perikope vom
Freudenmahl auf dem Zion ein Stiick alttestamentlicher Erwartung vorliegt, in
welchem eine einsame Hohe erreicht ist.

Im Alten Testament hat der Abschnitt kein wirkliches Echo gefunden. Dan. 7
weiss wohl vom Kommen des Konigreiches und der Herrschaft und der Macht iiber
alle Reiche unter dem ganzen Himmel, aber das ewige Reich wird dem Volk der
Heiligen des Hochsten gegeben (V.27). Im Qumranschrifttum wird von einer
Mahlversammlung gesprochen, die zur Zeit, da der Messias geboren wird, statt-
finden werde. Aber dort versammeln sich natiirlich die S6hne des Lichtes?*s, Von
einem Mahl zu Beginn der eschatologischen Zeit wissen auch Dokumente aus dem
Frithjudentum. So kiindet 4. Esr. 6, 52 an, dass Behemoth und Leviathan aufge-
spart werden (gemeint ist offensichtlich auf die letzte Zeit), «dass sie verzehrt wer-
den sollten, von wem und wann du willst». Die syrische Baruchapokalypse orien-
tiert etwas genauer, nimlich, dass die beiden Seeungeheuer alsdann, d. h. wenn der
Messias kommen wird, zur Speise fiir all diejenigen dienen werden, welche dann
noch iibrig sind (29, 3)3.

Es wurde oben ausgegangen von Luk. 14, 15, dem einleitenden Satz zum Gleich-
nis vom grossen Abendmahl. Die Erwartung eines Festmahles ist aber in diesem
Gleichnis wie bei der Variante von der koniglichen Hochzeit in Matth. 22, 1-10
umgebogen zu einem Vergleich. Aber der erwihnte einleitende Satz: makarios
hoéstis phagetai arton en té basileia toli theoti, kennt noch die alte Vorstellung. Er
gehort nicht zum urspriinglichen Bestand des Gleichnisses, sondern dient als Ver-
bindung des vorangehenden Abschnittes mit dem eigentlichen Gleichnis von
16 ff.40 und ist eben so Zeugnis dafiir, dass in der Welt der urchristlichen Ge-
meinde die Vorstellung von einem Mahl im Reiche Gottes durchaus bekannt war.
Dafiir gibt es weitere Hinweise im Neuen Testament. Apk. 3, 20 weiss von einem
Mahl, das der Christus mit den Seinen halten wird, und 19, 9 spricht vom Hoch-
zeitsmahl des Lammes, zu dem sein Weib, die Gemeinde, geladen ist. Nach Matth.
8, 11 sind es zwar nicht gerade alle Volker, die zum Mahl erscheinen werden, aber

38 1QSa II, 11-22.

39 Vgl. auch Ath. Hen. 60, 24; Slav. Hen. 42, 5: «Beim letzten Kommen wird er heraus-
fiihren Adam mit den Vorvitern und wird sie hierherfiihren (in das Paradies Eden), dass sie
sich freuen, wie ein Mensch seine Geliebten herbeiruft, mit ihm Mahl zu halten, und jene ge-
kommen (und) reden vor dem Palast jenes Mannes, mit Freuden erwartend sein Mahl, das
Geniessen des Guten und des unermessbaren Reichtums, und Freude und Frohlichkeit im
Licht und in ewigem Leben»: J. Behm, deipnon: Theol. Wort. z. N. T., 2 (1935), 33-35, S. 35.
Hier beginnt also das Mahl mit dem Erscheinen des Messias. So ist es auch in der syrischen
Baruchapokalypse 29, 3-8. Weitere Hinweise bei A. Schweitzer, Die Mystik des Apostels Paulus
(1930), S.231ff. Fiir das rabbinische Schrifttum sei etwa hingewiesen auf Midr. Esth. 1, 4:
«Fiir das Mahl unseres Gottes, das er in Zukunft den Gerechten bereiten wird, gibt es kein
Ende»; dazu P. Billerbeck, Kommentar, 4,2 (1928), S. 1154 f., vgl. auch 1 (1922), S. 878 f., und
Behm, ebd.

40 S. dazu R. Bultmann, Gesch. d. synopt. Trad. (19584), S. 113 £.; S. Schulz, Q. Die Spruch-
quelle der Evangelisten (1972), S. 391 f.



H. Wildberger, Das Freudenmahl auf dem Zion 383

doch viele von Morgen und Abend, die sich mit Abraham und Isaak und Jakob zu
Tische legen werden?!. Damit ist die Universalitit des Mahles von Jes. 25, 6 wieder
erreicht, wenn auch die Giste nicht die Volker schlechthin, sondern die Glauben-
den aus den Heiden sind. Zwar nicht der Gedanke des Mabhls, aber derjenige von
der Besiegung des Todes und dem Abwischen der Trdnen, hat in 1. Kor. 15, 54
und in Apk. 7, 17 und 21, 4 ein Echo gefunden.

Jes. 25, 6-8 war fiir die Formulierung der jiidischen und christlichen Hoffnung
von grosster Bedeutung und wurde der Verkiindigung der biblischen Botschaft,
immer wieder neu interpretiert, dienstbar gemacht.*2

Hans Wildberger, Ziirich

41 Vgl. auch Luk. 13, 28 f. und Mark. 14, 25 par.
42 Diese Arbeit ist Teil einer ungedruckten Sammlung von Aufsidtzen, die Gerhard Ebeling
zu seinem 65. Geburtstag als Gruss von Kollegen und Freunden iiberreicht wurde.



	Das Freudenmahl auf dem Zion : Erwägungen zu Jes. 25, 6-8

