
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 33 (1977)

Heft: 5

Artikel: Heiliger Geist und säkulare Wirklichkeit : Ansätze zu einer Lehre vom
Heiligen Geist in unserer Zeit

Autor: Ott, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878519

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heiliger Geist und säkulare Wirklichkeit
Ansätze zu einer Lehre vom Heiligen Geist in unserer Zeit

In einer Zeit, da enthusiastische Bewegungen unbekümmert um die
konfessionellen Grenzen neu durch die Kirchen gehen, wo viele Christen sich nach
enthusiastischer Erfahrung sehnen, nach ihr fragen, viele sich in ihrem Besitze
glauben, mag es für den, der sich selber nicht im Besitze besonderer pneumatischer
Erfahrungen weiss, schwer erscheinen, sich zur Gegenwart des Heiligen Geistes
inmitten unserer säkularen Wirklichkeit zu äussern. Dennoch bringe auch ich eine

Erfahrung mit, eine sehr alltägliche Erfahrung allerdings, eine säkulare Erfahrung,
an der wir alle teilhaben: Es ist die Erfahrung des Dialogs. Sie könnte uns vielleicht
zum Einstiegspunkt werden, um das Verhältnis von Gottes Heiligem Geist zu
unserer säkularen Wirklichkeit besser verstehen zu lernen.

1.

Das Pneuma meldet sich im dialogischen Bereich.

1) Das Pneuma schafft «von innen». - Ein Pfingstlied von Paul Gerhard
(«Zeuch ein zu Deinen Toren ...») sagt:

Du Herr hast selbst in Händen
die ganze weite Welt,
kannst Menschenherzen wenden,
wie Dir es wohlgefällt;
so gib doch Deine Gnad
zu Fried und Liebesbanden,
verknüpf in allen Landen,
was sich getrennet hat.

«Veni Creator Spiritus...» heisst es im alten Hymnus. Der Geist ist der
Schöpfer. Der Geist kann Menschenherzen wenden. Er wirkt schöpferisch von
innen her. Er ist das innere Licht und gibt das «testimonium internum», welches das
äusserliche Zeugnis des Wortes bekräftigt. Er gibt Freiheit, denn «wo der Geist
des Herrn ist, da ist Freiheit» (2. Kor. 3, 17). Er «wehet, wo er will» (Joh. 3, 8):
unberechenbar, unverfügbar. Dies sind die biblischen Charakteristika des Geistes,
auf die ich vor allem abstellen möchte: das Schöpferische, das Wirken von innen
her, im Herzen der Menschen, die Freiheit und die Unverfügbarkeit.

Andere Charakteristika wären zweifellos beizufügen und könnten sich als wesentlich
erweisen, etwa dass Er «ein Geist der Wahrheit» ist, welcher «in alle Wahrheit leitet» (Joh.
16,13) oder dass Er selbst «die Tiefen der Gottheit erforscht» (1. Kor. 2,10 f.). Glaube,
Liebe und Hoffnung, Friede und Geduld stammen aus dem Geist. Wir müssen uns hier aber
beschränken auf diejenigen Aspekte oder «Strukturen» dieses biblischen Namens und
Begriffs, welche uns vor allem helfen können, Sein Verhältnis zur säkularen Wirklichkeit
unserer Zeit zu klären.

«Kannst Menschenherzen wenden ..»: Wie geschieht das? Wo geschieht das?

Wendung des menschlichen Herzens durch einen Andern, Aussenstehenden, dem
Menschen Unverfügbaren: ist dies nicht das Ende der menschlichen Freiheit? Wie



H. Ott, Heiliger Geist und säkulare Wirklichkeit 337

kann der Geist, wenn die Aussagen der Bibel und der Tradition wahr sind,
derjenige sein, welcher Menschenherzen wendet und zugleich derjenige, welcher Freiheit

gewährt?
2) Verantwortliches Personsein und Selbstfestlegung. - Wir nennen den

Menschen das verantwortliche und eben darin das freie Wesen. Verantwortlichkeit ist
ein Urphänomen, das sich nicht wegdisputieren lässt. Das hat Immanuel Kant
gesehen, als er den kategorischen Imperativ von allen hypothetischen Imperativen
abgrenzte. Ich kann jederzeit wissen, dass ich verantwortlich bin - verantwortlich
für alles, was wesentlich ist in meinem Leben und was meiner Einflussnahme nicht
durch die Umstände gänzlich entzogen ist. Indem ich solche Verantwortung
wahrnehme und übernehme, im Grossen oder im Kleineren, komme ich je als ein Selbst
zum Stehen. Ich realisiere meine Freiheit, indem ich mich festlege, indem ich mich
behaften lasse bei dem Standpunkt, den einzunehmen ich mich entschieden habe.
Das Erlebnis der Freiheit bedeutet zugleich immer auch eine gewisse Verfestigung
des Standpunktes. «Plier stehe ich, ich kann nicht anders ...»: dies ist Ausdruck
der Freiheit. Gerade weil er ein selbstverantwortliches und darin, wie wir sagen,
«freies» Wesen ist, hat der Mensch die Tendenz zur Verfestigung. Er muss, gerade
weil er nicht weiss, wie die Dinge herauskommen werden, je und je ein Risiko
eingehen. Und dieses Risiko bleibt dann sein Risiko; es wird ihm zugerechnet und
angelastet. Der Mensch, angesichts der Endlichkeit seiner äusseren und innern
Möglichkeiten, kann nicht anders als sich festlegen und daraufhin dann von den
andern festgelegt werden.

3) Wie ist verantwortliche Sinnesänderung möglich? - Hier kommt ein anderer
Aspekt der Wirklichkeit hinzu, die den Menschen als selbstverantwortliches, freies,
sich selber festlegendes Wesen betrifft: Ich kann meinen Standpunkt, auch den,
den ich mit äusserster Entschiedenheit eingenommen habe, ändern. Die Änderung
eines Standpunktes im qualifizierten Sinne (nicht im schlechten Sinne: verursacht
durch Schwäche und Beeinflussbarkeit) erfolgt nicht durch Willkür. Das Spiel der
Willkür würde ja den ursprünglichen Ernst des einmal eingenommenen und
verantworteten Standpunktes desavouieren. Die legitime Änderung des Standpunktes,
auf den sich ein verantwortlicher Mensch festgelegt hat, erfolgt vielmehr durch ein
Ereignis der Öffnung: Neue Gesichtspunkte treten auf und werden ernst genommen.

So vollzieht sich die Änderung und neue Festlegung ebenso verantwortlich
wie der erste Standortbezug. Etwas Neues zeigt sich und leuchtet ein. Wie
geschieht dies? Nehmen wir an, es handle sich bei dem Neuen, das eintritt, nicht
einfach nur um eine neue Information, einen zuvor unbekannt gebliebenen Faktor,
welcher den Kalkül verändert, indem er eine neue Kalkulation des Risikos, das

man läuft, notwendig macht. Es gibt auch unberechenbare Faktoren. Wenn ich
zum Beispiel einem Menschen, dem ich zuvor mit Misstrauen begegnet bin, nun
doch Vertrauen schenke, oder wenn mich eine Berufslaufbahn, der ich zuvor nur
wenig habe abgewinnen können, nun doch fasziniert, so sind das Dinge, welche
sich schwerlich zureichend in einem Kalkül einfangen lassen.

Das Neue, das die ursprüngliche Festlegung sprengt bzw. relativiert und dem
betreffenden Menschen Anlass gibt, in ebenso verantwortlicher Weise umzudenken,



338 H. Ott, Heiliger Geist und säkulare Wirklichkeit

seinen Sinn zu ändern, ist folglich etwas anderes als bloss ein informationell
festlegbarer neuer Faktor, den man vorher einfach noch nicht kannte.

Was also geschieht? - Vielleicht so etwas wie ein atmosphärischer
Stimmungsumschwung. Aber nun können wir wiederum nicht sagen, dieser «Stimmungsumschwung»

- wie wir ihn vorläufig bezeichnen wollen - sei ein leerer Zufall, den ich
in einem ebenfalls leeren Akt blinder Willkür ergreife und für gültig erkläre, er
sei eine reine Laune des Augenblicks, gar nur ein Produkt biochemischer
Vorgänge. Wollte ich in dieser Weise reduktionistisch argumentieren, so würde ich den
Ansatz, von dem wir ausgegangen sind, nämlich das verantwortliche Sichfestlegen,
nachträglich wieder verleugnen. Ein Mensch hätte sich nach dieser Sicht
verantwortlich auf einen Standpunkt festgelegt, und er würde hinterher aus einer reinen
Laune und Willkür, oder aus einer biochemisch reduzierbaren neuen Stimmungslage,

seinen Entschluss unverantwortlich wieder ändern. Das Niveau der Kantischen

Sicht würde durch eine derartige Betrachtungsweise weit unterschritten.
Ein solcher Mensch würde dann, wenn er auf seinen Entschluss zurückkommt,
nicht mehr als verantwortliches Selbst handeln. Wir aber wollten ja davon
ausgehen, dass es eine verantwortliche Sinnesänderung gibt.

Wie ist eine verantwortliche Sinnesänderung möglich, welche weder durch eine

neue Risikoberechnung noch durch einen im Prinzip ebenfalls kalkulierbaren
biochemischen Vorgang allein verursacht ist? Eine in sich stimmige Risikoberechnung
nimmt mir ja die Verantwortung ab. Ein Tor, wer nicht nachträglich seinen Einsatz

und seine Dispositionen änderte, nachdem ihm schlüssig nachgewiesen wurde:
«Du hast geglaubt, mit einer Wahrscheinlichkeit von drei zu eins zu gewinnen.
Nun ist klar geworden, dass du mit einer Wahrscheinlichkeit von drei zu eins
verlierst.» Ein Tor, wer sich durch eine solche Rechnung nicht sogleich umstimmen
liesse. Ein toter und unverantwortlicher Computer, auf optimales Verhalten
programmiert, kann diese Art von vernünftiger «Sinnesänderung» noch zuverlässiger
vollziehen als der oft sture und unzuverlässige Mensch. - Mit dieser Art von
Erklärung haben wir also die Ebene des Phänomens «Verantwortlichkeit» ebenso
sehr unterschritten wie mit der Erklärung aus biochemischen Zusammenhängen.

Dass oft aus reinen Stimmungslagen entschieden wird, ist uns wohl bekannt.
Nicht umsonst serviert man nach dem Essen vor wichtigen Geschäftsverhandlungen
die starken Schnäpse und die schweren Zigarren. Ebenso ist uns wohlbekannt, dass

oft eine Neuorientierung des Verhaltens sich aus einigermassen durchsichtigen
Kalkülen ergibt. Dennoch erklärt dies nicht alles, sondern wir halten, besonders
im Blick auf Entscheidungen von grosser Tragweite, an unserer Frage fest: Wie
ist eine verantwortliche Sinnesänderung möglich?

Wenn wir hier auf der Ebene des verantwortlichen Personseins bleiben wollen,
so müssen wir offenbar voraussetzen, dass es Motive gibt, welche einerseits vom
Menschen nicht durchgerechnet werden können und welche andererseits nicht aus
dem Menschen selber stammen, indem er sie aus Willkür oder Laune selber
produzierte. Nur wenn es solche Motive gibt, ist verantwortliche Sinnesänderung denkbar.

- Soll aber die Existenz solcher Motive nicht eine Fiktion oder Mystifikation
darstellen, so muss sich der konkrete Ort angeben lassen, an welchem diese Motive



H. Ott, Heiliger Geist und säkulare Wirklichkeit 339

sich manifestieren. Dieser Ort ist der Dialog, die Begegnung zwischen Menschen.
Menschen können einander nicht durchrechnen. Menschen verfahren miteinander
aber auch nicht nur nach Willkür und Laune, oder wenn sie dies tun, so können
sie wissen, dass es nicht recht ist. Das Gesicht des Nächsten, der mich anblickt,
kann für mich das Gewicht eines Motivs gewinnen, das mich in meinem
verantwortlichen Entschlossensein umstimmt, ohne dass ich einen Kalkül anstellen muss
oder bloss meiner andersgestimmten Laune folge. Das Elend einer Gruppe von
Menschen zum Beispiel kann dasselbe bewirken.

4) Die Ortung des Pneumas im Dialog. - Damit sind wir zu dem Pfingstlied
zurückgekehrt: «... kannst Menschenherzen wenden ...» Die Wendung des
Menschenherzens erfolgt «von innen her», zwar wohl angestossen durch ein Wider-
fahrnis, jedoch nicht erzwungen durch äussere Umstände. Und gerade so ist es eine
wirkliche Wendung im Vollzug des verantwortlichen Personseins. Die Phänomene,
die wir geschildert haben, haben die Substanz, das Niveau, echter Motive, welche
eine Sinnesänderung ohne Unterschreitung der Ebene des verantwortlichen
Personseins verständlich machen.

Im Blick auf die Aussage des Pfingstliedes drängt sich an dieser Stelle geradezu
eine Hypothese auf: Der Mensch, als freies, selbstverantwortliches Wesen, tendiert
zur Selbstfestlegung. Der Geist Gottes aber wirkt da, wo diese Selbstfestlegung
wieder relativiert und aufgebrochen wird. Der Geist ist die Kraft des Offenen und
der Öffnung. - Dabei kann man vielleicht sogar noch einen Schritt weitergehen:
Das Verantwortlichsein des Menschen als Sich-festlegen-Können einerseits und
das Öffnende, Relativierende im Wirken des Geistes andererseits sind nicht bloss
Gegensätze. Sondern es wäre denkbar, dass diese beiden viel enger aufeinander
bezogen sind. Es wäre denkbar, dass der Mensch nur darum das verantwortliche,
das sich-festlegen-könnende Wesen ist, weil er im Offenen existiert, weil er vom
Wirken des Geistes umgriffen ist. Weil die relativierende, öffnende, neu-orien-
tierende Macht des Geistes zuvor schon da ist, kann der Mensch seine Freiheit
betätigen, eine Möglichkeit wählen und sich dabei behaften lassen

Wir sind, ausgehend von einer Meditation des Pfingstliedes «... kannst
Menschenherzen wenden...», dahin gekommen, dass wir das Walten des Geistes und
die Verantwortlichkeit des Menschen aufeinander bezogen. Aber damit ist das,
was das Wort «Geist» sagt, noch nicht hinreichend anschaulich. Wir haben noch
nicht gesagt (soweit menschliches Denken des Glaubens dies überhaupt zu sagen
vermag), was oder wer der Geist ist. Der Geist Gottes hat, nach dem, was wir uns
zu Beginn anhand der Bibel vergegenwärtigten, noch viel mehr Wesensaspekte.
Nur: dass Er «von innen her wirkt», dass Er «Menschenherzen wendet», ist
mindestens ein wesentlicher Aspekt.

Was wir durch unseren Gedankengang erreicht haben, ist einzig dies: Wir haben
einen Einstiegspunkt gefunden, einen Ort, an dem sich wahrscheinlich der Geist
mit unserer alltäglichen, «säkularen» Wirklichkeit berührt. Dieser Ort ist der Dialog,

die dialogische Begegnung zwischen Menschen, wo eine «verantwortliche
Sinnesänderung» möglich und dadurch auch konkret anschaulich wird. Dies ist unser
ganzes bisheriges Resultat.



340 H. Ott, Heiliger Geist und säkulare Wirklichkeit

2.

Dieses Ergebnis mag seine Bedeutung allmählich erweisen, wenn wir uns den
ontologischen Charakter der uns aufgetragenen Fragestellung vergegenwärtigen.
«Heiliger Geist und säkulare Wirklichkeit» - dieses Verhältnis soll erörtert werden.

Das heisst doch wohl: Wo kommt der Heilige Geist vor in dieser unserer
säkularen Wirklichkeit?

1) Was heisst säkulare Wirklichkeit? - Hier kann das Wort «säkular» zwei
Nuancen ausdrücken: Es kann schlicht die Wirklichkeit dieses unseres Säkulums
bedeuten, unserer Epoche, in der wir leben und denken, in der wir auch glauben
müssen, wenn wir überhaupt glauben, die Wirklichkeit der zeitgenössischen
Menschen in dem ganzen Reichtum ihres Wissens und ihrer Erfahrungen. Das Wort
«säkular» kann aber überdies auch noch besagen, dass diese Wirklichkeit, wie wir
und unsere Zeitgenossen sie erfahren, verglichen mit der Wirklichkeitserfahrung
früherer Generationen «säkularisiert» erscheint - was immer der viel gebrauchte
und schlecht definierte Begriff der Säkularisierung besagen mag. Besagt er, dass
der Mensch der Gegenwart «mündig» ist, oder besagt er, dass er mit sich selbst
allein gelassen ist? Besagt er, dass wir in einer «machbaren Welt» leben oder dass

wir schon an die Grenzen unserer machbaren Welt stossen? Wie immer man die
Akzente setzen und verschieben mag, so wird man doch jedenfalls sagen dürfen:
Das säkularisierte Säkulum ist ein solches, in dem die Präsenz eines göttlichen
Geistes für viele und vielleicht die massgeblichen denkenden Zeitgenossen sowie
auch für das Bewusstsein breiter Massen alles andere als eine selbstverständliche
Prämisse darstellt. Statt zu deklarieren, Gott sei tot, kann man - vorsichtiger - die
Frage aufwerfen: Wo ist der Geist in einer machbaren und berechenbaren Welt?
Wo hätte der Geist noch Platz? Wo müssen wir inmitten der Wirklichkeitserfahrung

des 20. Jahrhunderts, mit seiner Technologie, aber auch mit seinem
Okkultismus, anfangen, wie muss man einsetzen, um den Geist überhaupt nur denken
zu können und damit das Wort von der Gegenwart des Geistes mehr sei als eine
Phrase, die zwar manche nachreden, die aber niemand wirklich versteht?

2) Das Pneuma ist nur denkbar in der Verhältnisbestimmung zur säkularen
Wirklichkeit. - Es leuchtet wohl ein, dass die eben erwähnte Fragestellung eine

ontologische ist. Aus der Perspektive des Glaubens, wenn wir versuchen, aus dem
Glauben heraus das pneuma, ein «Urwort des Glaubens» (Paul Schütz), zu denken,
stellt sich unausweichlich das ontologische Problem. Das ontologische Problem,
nämlich die Frage, um was für eine «Art» von Wirklichkeit es sich handle, um was
für eine Art von Sein, wird hier zur zentralen theologischen Fragestellung. Was
für eine Art von Wirklichkeit ist die Wirklichkeit des Pneumas? Und welche Seinsart

eigne unserer «säkularen Wirklichkeit»? Und wie sind die beiden
Wirklichkeitstypen in ihrem Verhältnis zueinander zu bestimmen? Es dürfte wohl auch
dies ohne weiteres klar sein: dass wir die Wirklichkeit des Pneumas überhaupt nur
in ihrem Verhältnis zu unserer säkularen Wirklichkeit ontologisch bestimmen können.

Denn was ist denn der Geist? Er ist uns nie als Gegenstand direkt zugänglich.
Er ist uns nur fassbar, erfahrbar, als der in diesem unserm Säkulum Anwesende,



H. Ott, Heiliger Geist und säkulare Wirklichkeit 341

gleichsam «in, mit und unter» unserer säkularen Wirklichkeit. Er ist, biblisch
gesprochen, der Geist, welcher «ausgegossen ist über alles Fleisch» (Apg. 2, 17). Als
dieser Ausgegossene, unsere säkulare Wirklichkeit Durchdringende, und nur so,
wird der Geist denkbar. Also nur in einer ontologischen Verhältnisbestimmung in
bezug auf säkulare Wirklichkeit wird er theologisch greifbar.

3) Die Einheit des bibeltheologischen und fundamentaltheologischen Ansatzes. -
An dieser Stelle möchte ich zwei wichtige Auffassungen zweier theologischen
Gesprächspartner aufnehmen, die sich dem pneumatologischen Problem zugewendet
haben, nämlich O. Dilschneider und H. Mühlen.

Otto Dilschneider spricht von einer doppelten Struktur des Geistes im biblischen
Zeugnis, von einer «Duplizität des Geistphänomens, das uns als ein 'Es', aber auch
als ein 'Du' erscheint».1 Die beiden Aspekte haben sich in der biblischen Tradition
zwar sukzessive herausgestellt, sind und bleiben aber gleichwohl komplementär.
Der Geist ist einerseits eine Dynamis: Er wird als unpersönlich waltende Macht
vorgestellt, als Hauch, als Wind, als Feuer. Auf der andern Seite aber wird -Er
auch personal gedacht, speziell bei Paulus und Johannes, und wird mit Gott oder
Christus identifiziert: «Der Herr ist der Geist. .» (2. Kor. 1,17). Diese beiden
komplementären Aspekte gehören zur bibeltheologischen Phänomenologie des
Geistes.

Einen andern Gedanken möchte ich aufnehmen von Heribert Mühlen. Er hat
die Funktion des Geistes theologisch bestimmt als das schlechthinnige Apriori der
Gottes- und Christuserfahrung und damit aller Glaubenserfahrung überhaupt. Der
Geist Jesu ist «formales und Horizont gewährendes Prinzip der gesamten
Theologie».2 Das heisst: im Geiste erkennen wir alles andere. Insofern ist Er die
transzendentale Bedingung der Möglichkeit (also das «Apriori») aller Gotteserkenntnis.
Und so ist es auch konsequent, wenn Mühlen Ihn als «die uns 'nächste' göttliche
'Person'» bezeichnet: Der Geist ist uns so nahe, so innerlich nahe, dass wir in
Seinem Lichte geschichtlich-gegenständlich (als Gegenüber) alles andere und
insbesondere Gott selbst erkennen. Er ist uns aber auch so nahe, dass Er uns nicht
seinerseits noch einmal als geschichtliches Gegenüber zum Thema werden kann.
Er bleibt das ungegenständliche Apriori - aber gerade als dieses wird Er doch
noch einmal sinnenfällig erfahrbar, nämlich in den Geistwirkungen, den Charismata.

Diese haben ihren primären Sitz in der Gemeinde.
Ich nehme diese beiden Aussagenkomplexe auf. Der eine ist bibeltheologischer,

der andere fundamentaltheologisch-erkenntnistheoretischer Natur. Dass beide sachlich

gesehen miteinander zusammenhängen, dürfte rasch einleuchten: Weil der
Heilige Geist das umfassend-ungegenständliche, das schlechthin horizontgewährende

Apriori ist, das uns nicht mehr als geschichtliches Gegenüber entgegentritt,
wird Er als Dynamis, als unpersönlich-waltende Kraft vorgestellt. Weil Er aber
nichtsdestoweniger in dieser apriorischen Bedeutung nicht ein Zweites ist neben
Gott, sondern gerade so der Geist Gottes und Gott selber ist, muss Er nichtsdestoweniger

auch als Person gedacht werden.
1 O. Dilschneider, Ich glaube an den Heiligen Geist (1969), S. 34.
2 H. Mühlen, Mysterium Salutis 3, 2 (19), S. 515.



342 H. Ott, Heiliger Geist und säkulare Wirklichkeit

3.

Die nächste Aufgabe bestünde nun darin, eben diesen bibeltheologisch-fundamentaltheologischen

Gesamtkomplex theologischer Aussagen in ein Verhältnis zu
bringen zur säkularen Wirklichkeit, wie wir sie alltäglich erfahren. Diese Aufgabe
muss als eine ontologische verstanden werden: Die beiden Wirklichkeiten, die
alltäglich-säkulare und die pneumatische, sollen einander gegenseitig in ihrem
Wesen beleuchten. Und vielleicht ist es dabei nun doch nicht bloss eine Not,
wenn nicht von besonderen Geisterfahrungen ausgegangen werden kann, sondern
wenn wir uns schlicht an das uns allen zugängliche Alltägliche halten müssen.
Denn besondere Geisterfahrungen als Ausgangspunkt könnten leicht dazu
verführen, dass wir das Pneumatische als einen besonderen, sakralen Gegenstandsbereich

betrachten, über den man Aussagen machen kann analog wie über jeden
andern Gegenstandsbereich, und dass so das Pneumatische von der «normalen»
Wirklichkeit, der Wirklichkeit aller Menschen, im Ansatz schon isoliert wird.

1) Universalität und eschatologische Ereignishaftigkeit des Pneumas. - Die
besondere Schwierigkeit unserer ontologischen Aufgabe liegt darin, dass einerseits
der Geist, weil Er der Geist Gottes ist, eine universale Realität sein muss. Er ist
der Geist, welcher im Anfang über den Wassern des Chaos brütete, über dem
Nichts also, aus dem alle Dinge geschaffen wurden. Andererseits aber ist der
Geist eine eschatologische, eine schöpferische, eine unverfügbare Realität. Er ist
der Geist, welcher ausgegossen wird «in diesen letzten Tagen» über alles Fleisch.
Er ist der Geist, welcher weht, wo Er will. Er ist ein unaussprechliches, endzeitliches

Ereignis und ist keineswegs ein Geist, welcher allen Dingen «von Natur»
einwohnt.

Diese universale und doch ereignishaft-schöpferische, unberechenbare Präsenz
soll nun zusammengedacht werden mit der säkularen Wirklichkeit. Darin liegt das

Spezifische unserer Aufgabe. Ist solches Zusammendenken möglich? - Zusammendenken

womit? Mit dem wissenschaftlichen Wirklichkeitsbild eines säkularisierten
Zeitalters? Hier ist eine Verhältnisbestimmung unterwegs vonnöten: die
Verhältnisbestimmung zwischen Wissenschaft und alltäglicher Wirklichkeit.

2) Zum Begriff der «säkularen Wirklichkeit». Die «machbare Wirklichkeit»
gründet in der «verantwortbaren Wirklichkeit». Diese Verhältnisbestimmung steht

u. a. zur Debatte in Gerhard Ebelings Auseinandersetzung mit dem Kritischen
Rationalismus, insbesondere mit Hans Albert.3 Ebeling wirft hier dem Kritischen
Rationalismus einen «erschreckenden Mangel an umfassendem Problembewusst-
sein»4 sowie «partielle Wirklichkeitsblindheit» vor.5 Der Kritische Rationalismus
sei gänzlich konform mit dem «Haupttrend gegenwärtiger Weltauffassung» im
wissenschaftlich-technischen Zeitalter, indem er der «machbaren Wirklichkeit»

s H. Albert, Traktat über kritische Vernunft (1968); G. Ebeling, Kritischer Rationalismus?
(1973); H. Albert, Theologische Holzwege (1973).

4 Ebeling (A. 3), S. 69.
5 Ebd., S. 9.



H. Ott, Heiliger Geist und säkulare Wirklichkeit 343

einen «absoluten Primat» zuerkenne. Demgegenüber bringt nun Ebeling den
«qualitativen Unterschied des Machbaren und des Verantwortbaren» ins Spiel. Er stellt
der illusorischen «Omnipotenz des wissenschaftlichen Weltverhältnisses» die
«Macht elementarer menschlicher Lebenserfahrung» gegenüber.6 Hier sehe ich den

Schwerpunkt, mindestens die stärkste Position, in Ebelings Argumentation.
Wie stehen nun der wissenschaftlich-technische Bereich des Machens und der

alltägliche Erfahrungsbereich des Verantwortens nebeneinander? Stehen sie wirklich

nur nebeneinander? Wenn man Ebeling und Albert liest, könnte man es meinen.

Denn Ebeling lässt bloss den einen Bereich durch den andern begrenzt sein:
«Es gibt nicht nur das Machbare, sondern auch noch das Verantwortbare - und
wer alles auf das Machbare reduzieren will, ist partiell wirklichkeitsblind.»

Demgegenüber könnte es ja sein, dass die beiden Bereiche nicht einfach nur
nebeneinanderstehen, sondern dass der eine im andern gründet. Und zwar möchte
ich nun, eher auf der Linie von Ebeling, behaupten: Der Bereich des Machbaren
gründet in dem des Verantwortbaren. Oder vielleicht müsste man präziser sagen:
Die Erkenntnisart der machbaren Welt gründet, ist fundiert in und ist umgriffen
von der Erkenntnisart der verantwortbaren Welt. - Wenn dem so wäre, so hätten
wir es beim Bereich des Verantwortbaren mit der gesamten Wirklichkeit zu tun,
beim Bereich des Machbaren dagegen mit einem Teilaspekt der gesamten
Wirklichkeit.

Was bedeutet dieses hier behauptete Fundierungsverhältnis in concreto? - Es
lässt sich primär aufzeigen anhand der verschiedenen Erkenntnisweisen. Die
Wissenschaft, wenigstens wie sie im Kritischen Rationalismus, ja vielmehr im
wissenschaftlich-technischen Zeitalter überhaupt verstanden wird, erklärt. Sie ist
«nomothetisch»: sie erklärt das Einzelne aus allgemeinen Gesetzen. Wo sie etwas erklärt
hat, glaubt sie es erkannt zu haben. Demgegenüber ist die Erkenntnisart der
alltäglichen Lebenserfahrung ein Deuten, ein Interpretieren. Interpretation ist nicht
nur das Geschäft einer methodisch ausgearbeiteten Hermeneutik, sondern das

Interpretieren, das deutende Verhalten, liegt in jeder Erfahrung, die wir in unserm
Leben machen. Ich lebe immer so, dass ich die Ereignisse, die Situationen, die
Personen, kurz: alles, was mir widerfährt, deute. Ich deute es vielleicht ohne
Begriffe und Worte. Ich deute es durch mein Verhalten selbst, ob ich nun handle
oder leide oder beides in einem. Ich deute die Dinge, indem ich sie erfahre. - Die
alltägliche Lebenserfahrung und die hermeneutische Besinnung tun also im Grunde
dasselbe, nur auf verschiedenen Stufen der Bewusstheit und Artikuliertheit.

Nun ist aber das Deuten eine andere Erkenntnisart als das Erklären. Das
Deuten führt nicht Einzelfälle auf ein allgemeineres Gesetz zurück bzw. es sucht
nicht aus Einzelfällen ein allgemeineres Gesetz zu erschliessen. Das Deuten ist
vielmehr ein Wahrnehmen des Einzelfalles selbst in seiner Eigenart, in seiner
«inneren Struktur» sozusagen. Stehe ich zum Beispiel in einer Situation, die mir
eine ethische Entscheidung abverlangt, so werde ich nicht primär das Zustandekommen

der Situation durch allgemeine Gesetze zu erklären versuchen. Solches

6 Ebd., S. 8.



344 H. Ott, Heiliger Geist und säkulare Wirklichkeit

ist hier wohl überhaupt nicht möglich, weil eine neutrale kausale Erklärung dort
kaum mehr in Frage kommt, wo ich selber gefordert bin. Ich kann und muss mich
zwar wohl fragen, «wie es dazu gekommen sei». Aber dies ist eine andere Art von
Erklären und eine andere Art von Kausalität. Die neutrale und distante Haltung
ist hier ausgeschlossen. Es geht hier vielmehr um ein Zurückverfolgen des Weges
der eigenen Verantwortung und auch des Weges der Verantwortung Anderer, die
ich jetzt, so wie die Dinge stehen, mit-zu-verantworten habe. Ich werde, wenn ich
mich in einer solchen Situation befinde, auch nicht primär nach allgemeinen
Moralgesetzen Ausschau halten, unter die ich sie subsumieren kann. Sondern ich
muss vor allem andern die Situation als solche wahrnehmen. Ich muss sie verstehen
und deuten als die meinige, in die ich jetzt unausweichlich gestellt bin, die ich
jetzt durchzustehen habe, die eben diese ist und keine andere, und ich muss sie
so verstehend ergreifen und mir aneignen. Dies ist, wenn ich es bewusst und
vielleicht in Worten artikulierend vollziehe, auch ein Akt des Denkens. Aber es ist
kein erklärendes Denken mehr. Und auch wenn ich hinterher dann nach ähnlichen
Situationen Ausschau halte, um mich zu orientieren und mir klarzuwerden, was
ich tun soll, so ist dies wiederum nicht ein Erklären des Einzelnen aus allgemeinen
Gesetzen, sondern vielmehr eine Konfrontation meiner qualitativ einmaligen
Lebenserfahrung mit einer einmaligen Situation.

Der Unterschied zwischen erklärendem und deutendem Erkennen läuft parallel
mit dem Unterschied, den Gerhard Ebeling macht zwischen dem Machbaren und
dem Verantwortbaren. Nun haben wir die These aufgestellt, dass das erklärende
Erkennen im deutenden Erkennen fundiert sei. Ein kleines Beispiel diene uns hier
zugleich zur Veranschaulichung und zur Begründung. Denn oftmals ist eine
Veranschaulichung, welche uns einen Zusammenhang erblicken lässt, die beste
Begründung. Nehmen wir an, dass ein intelligenter Nichtschachspieler einem Schachspiel

zuschaut, dabei aber keine Fragen stellen kann. Er wird durch kombinierendes

Beobachten der einzelnen Züge nach und nach die allgemeinen Regeln des

Spieles herausfinden können. Dabei verhält er sich wissenschaftlich-erklärend: Aus
regelmässig wiederkehrenden Ähnlichkeiten der einzelnen Züge bildet er
allgemeine Hypothesen, Theorien, welche dann wieder neue Einzelheiten erklären
sollen. Durch neue Einzelbeobachtungen werden die Theorien dann verifiziert oder
falsifiziert. Aber nun kann der Beobachter nur dann so verfahren, wenn er zuvor
schon verstanden hat, was das ist: ein Spiel; ein Wettkampfspiel zwischen zwei
Partnern. Er muss imstande sein, den Gesamtkomplex, den er beobachtet, als

Spielsituation zu deuten. Diese Deutung kann man ihm nicht noch einmal erklären
durch Zurückführung auf allgemeinere Gesetze. Man kann es zwar versuchen
(indem man z. B. einen menschlichen «Spieltrieb» als allgemeineres Gesetz annimmt
oder dgl.), aber solche allgemeinen reduktiven Erklärungen werden kaum sehr

gehaltvoll sein. Sie werden keinen Ersatz dafür bieten können, dass der Beobachter
die Spielsituation als solche versteht, sie deutend schaut, als eine Möglichkeit, an
der auch er selber partizipieren könnte. Und nur durch solches Deuten, solches
Verstehen, hat das erklärende Analysieren der Zusammenhänge überhaupt erst
einen Rahmen, eine Basis, auf der es beginnen kann.



H. Ott, Heiliger Geist und säkulare Wirklichkeit 345

In diesem Sinne war die These gemeint: dass das deutende Erkennen ursprünglicher

sei als das erklärende und dass dieses in jenem seinen Grund, seine Basis
habe. - Und nun sagten wir: das deutende Erkennen ist das Erkennen der
alltäglichen Lebenserfahrung. Und wenn wir uns im folgenden weiter beschäftigen
sollen mit der Frage nach der Beziehung des Heiligen Geistes zur säkularen
Wirklichkeit, so müssen wir uns nicht primär nach der Beziehung des Geistes zum
Wirklichkeitsverhältnis der neuzeitlichen Wissenschaft fragen. Dies würde uns kaum
weiterführen. Sondern wir müssen uns nach der Beziehung des Geistes zur
alltäglichen Lebenserfahrung fragen. Denn das erklärende Erkennen der Wissenschaft

ist seinerseits im deutenden Erkennen der Lebenserfahrung fundiert.
3) Wenn wir das Pneuma im Dialogbereich orten, so haben wir es zur säkularen

Wirklichkeit überhaupt in Beziehung gestellt. - Unsere ganze Lebenserfahrung ist
eine dialogische. Ihre Grundgegebenheit ist der Dialog, d. h. die Begegnung
zwischen Menschen, zwischen Einzelnen oder zwischen Gruppen. Denn wir leben ja
immer mit andern Menschen zusammen, und das, was wir unsere Lebenserfahrung
nennen, sind Erfahrungen mit andern, Erfahrungen, in denen mindestens andere
Menschen eine Rolle spielen, und Erfahrungen, welche die Erfahrungen anderer
Menschen miteinschliessen und mitreflektieren.

Zu Beginn unserer ganzen Überlegungen haben wir gesehen, wie sich ein
wesentlicher Zug des biblischen Geistzeugnisses, nämlich dass der Geist von innen
her neu schafft, dass Er schöpferisch eine verantwortliche Sinnesänderung erzeugen
kann, im dialogischen Horizont menschlich veranschaulichen lässt (wohlverstanden:

veranschaulichen, aber nicht erklären).
Unsere Gedankengänge zum Verhältnis von deutendem und erklärendem

Erkennen machen uns Mut, bei diesem Ansatz zu bleiben. Wenn die Grundgegebenheit

unserer alltäglichen Lebenserfahrung der Dialog ist, wenn ferner die
wissenschaftliche Betrachtungsweise der Wirklichkeit, wie sie unser Säkulum kennzeichnet,

letztlich in der alltäglichen Lebenserfahrung und ihrem deutenden Erkennen
fundiert ist, wenn schliesslich von Phänomenen des Dialogischen her das Walten
des Geistes teilweise anschaulich zu machen ist, so haben wir in der Tat im
Phänomen des Dialogs eine universale Perspektive gewonnen, um vom Pneuma in
Seinem Verhältnis zur säkularen Wirklichkeit zu reden. Das Einmalige, Einzigartige,

das nur eben so, jetzt und hier Durchlebte und Durchlittene entzieht sich
allem wissenschaftlichen Erklären durch allgemeine Theorien. Gerade dieses
Einmalige und Einzigartige aber ist die Wirklichkeit. Alles andere sind Aspekte der
Wirklichkeit. In jener wahren Wirklichkeit tritt der Geist in Erscheinung.

Wenn es uns gelingt, den Geist einerseits und das Dialogische als Grundstruktur
der Alltagswirklichkeit andererseits denkerisch in eine einsehbare Beziehung zu
bringen, so wäre die theologische Aufgabe gelöst: Heiliger Geist und säkulare
Wirklichkeit wären einander dann nicht mehr fremd, so dass die Rede vom Geist
gänzlich esoterisch und unverständlich bleiben müsste.

Heinrich Ott, Basel


	Heiliger Geist und säkulare Wirklichkeit : Ansätze zu einer Lehre vom Heiligen Geist in unserer Zeit

