Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 33 (1977)

Heft: 5

Artikel: Heiliger Geist und sakulare Wirklichkeit : Ansatze zu einer Lehre vom
Heiligen Geist in unserer Zeit

Autor: Ott, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878519

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Heiliger Geist und sdkulare Wirklichkeit

Ansitze zu einer Lehre vom Heiligen Geist in unserer Zeit

In einer Zeit, da enthusiastische Bewegungen unbekiimmert um die konfes-
sionellen Grenzen neu durch die Kirchen gehen, wo viele Christen sich nach
enthusiastischer Erfahrung sehnen, nach ihr fragen, viele sich in ihrem Besitze
glauben, mag es fiir den, der sich selber nicht im Besitze besonderer pneumatischer
Erfahrungen weiss, schwer erscheinen, sich zur Gegenwart des Heiligen Geistes
inmitten unserer sdkularen Wirklichkeit zu dussern. Dennoch bringe auch ich eine
Erfahrung mit, eine sehr alltdgliche Erfahrung allerdings, eine sdkulare Erfahrung,
an der wir alle teilhaben: Es ist die Erfahrung des Dialogs. Sie konnte uns vielleicht
zum Einstiegspunkt werden, um das Verhiltnis von Gottes Heiligem Geist zu un-
serer sakularen Wirklichkeit besser verstehen zu lernen.

1

Das Prneuma meldet sich im dialogischen Bereich.

1) Das Pneuma schafft «von innen». — Ein Pfingstlied von Paul Gerhard
(«Zeuch ein zu Deinen Toren . . .») sagt:

Du Herr hast selbst in Hinden
die ganze weite Welt,

kannst Menschenherzen wenden,
wie Dir es wohlgefillt;

so gib doch Deine Gnad

zu Fried und Liebesbanden,
verkniipf in allen Landen,

was sich getrennet hat.

«Veni Creator Spiritus...» heisst es im alten Hymnus. Der Geist ist der
Schopfer. Der Geist kann Menschenherzen wenden. Er wirkt schopferisch von in-
nen her. Er ist das innere Licht und gibt das «testimonium internum», welches das
dusserliche Zeugnis des Wortes bekriftigt. Er gibt Freiheit, denn «wo der Geist
des Herrn ist, da ist Freiheit» (2. Kor. 3, 17). Er «wehet, wo er will» (Joh. 3, 8):
unberechenbar, unverfiigbar. Dies sind die biblischen Charakteristika des Geistes,
auf die ich vor allem abstellen moéchte: das Schopferische, das Wirken von innen
her, im Herzen der Menschen, die Freiheit und die Unverfiigbarkeit.

Andere Charakteristika wiren zweifellos beizufiigen und konnten sich als wesentlich
erweisen, etwa dass Er «ein Geist der Wahrheit» ist, welcher «in alle Wahrheit leitet» (Joh.
16, 13) oder dass Er selbst «die Tiefen der Gottheit erforscht» (1.Kor.2,10f.). Glaube,
Liebe und Hoffnung, Friede und Geduld stammen aus dem Geist. Wir miissen uns hier aber
beschrinken auf diejenigen Aspekte oder «Strukturen» dieses biblischen Namens und Be-
griffs, welche uns vor allem helfen konnen, Sein Verhiltnis zur sdkularen Wirklichkeit un-
serer Zeit zu kliren.

«Kannst Menschenherzen wenden . . .»: Wie geschieht das? Wo geschieht das?
Wendung des menschlichen Herzens durch einen Andern, Aussenstehenden, dem
Menschen Unverfiigbaren: ist dies nicht das Ende der menschlichen Freiheit? Wie



H.Ott, Heiliger Geist und sikulare Wirklichkeit 337

kann der Geist, wenn die Aussagen der Bibel und der Tradition wahr sind, der-
jenige sein, welcher Menschenherzen wendet und zugleich derjenige, welcher Frei-
heit gewidhrt?

2) Verantwortliches Personsein und Selbstfestlegung. — Wir nennen den Men-
schen das verantwortliche und eben darin das freie Wesen. Verantwortlichkeit ist
ein Urphdnomen, das sich nicht wegdisputieren ldsst. Das hat Immanuel Kant ge-
sehen, als er den kategorischen Imperativ von allen hypothetischen Imperativen
abgrenzte. Ich kann jederzeit wissen, dass ich verantwortlich bin — verantwortlich
fiir alles, was wesentlich ist in meinem Leben und was meiner Einflussnahme nicht
durch die Umstidnde ginzlich entzogen ist. Indem ich solche Verantwortung wahr-
nehme und {ibernehme, im Grossen oder im Kleineren, komme ich je als ein Selbst
zum Stehen. Ich realisiere meine Freiheit, indem ich mich festlege, indem ich mich
behaften lasse bei dem Standpunkt, den einzunehmen ich mich entschieden habe.
Das Erlebnis der Freiheit bedeutet zugleich immer auch eine gewisse Verfestigung
des Standpunktes. «Hier stehe ich, ich kann nicht anders. . .»: dies ist Ausdruck
der Freiheit. Gerade weil er ein selbstverantwortliches und darin, wie wir sagen,
«freies» Wesen ist, hat der Mensch die Tendenz zur Verfestigung. Er muss, gerade
weil er nicht weiss, wie die Dinge herauskommen werden, je und je ein Risiko ein-
gehen. Und dieses Risiko bleibt dann sein Risiko; es wird ihm zugerechnet und
angelastet. Der Mensch, angesichts der Endlichkeit seiner dusseren und innern
Moglichkeiten, kann nicht anders als sich festlegen und daraufhin dann von den
andern festgelegt werden.

3) Wie ist verantwortliche Sinnesinderung moglich? — Hier kommt ein anderer
Aspekt der Wirklichkeit hinzu, die den Menschen als selbstverantwortliches, freies,
sich selber festlegendes Wesen betrifft: Ich kann meinen Standpunkt, auch den,
den ich mit dusserster Entschiedenheit eingenommen habe, #ndern. Die Anderung
eines Standpunktes im qualifizierten Sinne (nicht im schlechten Sinne: verursacht
durch Schwiche und Beeinflussbarkeit) erfolgt nicht durch Willkiir. Das Spiel der
Willkiir wiirde ja den urspriinglichen Ernst des einmal eingenommenen und ver-
antworteten Standpunktes desavouieren. Die legitime Anderung des Standpunktes,
auf den sich ein verantwortlicher Mensch festgelegt hat, erfolgt vielmehr durch ein
Ereignis der Offnung: Neue Gesichtspunkte treten auf und werden ernst genom-
men. So vollzieht sich die Anderung und neue Festlegung ebenso verantwortlich
wie der erste Standortbezug. Etwas Neues zeigt sich und leuchtet ein. Wie ge-
schieht dies? Nehmen wir an, es handle sich bei dem Neuen, das eintritt, nicht ein-
fach nur um eine neue Information, einen zuvor unbekannt gebliebenen Faktor,
welcher den Kalkiil verdandert, indem er eine neue Kalkulation des Risikos, das
man lduft, notwendig macht. Es gibt auch unberechenbare Faktoren. Wenn ich
zum Beispiel einem Menschen, dem ich zuvor mit Misstrauen begegnet bin, nun
doch Vertrauen schenke, oder wenn mich eine Berufslaufbahn, der ich zuvor nur
wenig habe abgewinnen konnen, nun doch fasziniert, so sind das Dinge, welche
sich schwerlich zureichend in einem Kalkiil einfangen lassen.

Das Neue, das die urspriingliche Festlegung sprengt bzw. relativiert und dem
betreffenden Menschen Anlass gibt, in ebenso verantwortlicher Weise umzudenken,



338 H.Ott, Heiliger Geist und sikulare Wirklichkeit

seinen Sinn zu #@ndern, ist folglich etwas anderes als bloss ein informationell fest-
legbarer neuer Faktor, den man vorher einfach noch nicht kannte.

Was also geschieht? — Vielleicht so etwas wie ein atmosphirischer Stimmungs-
umschwung. Aber nun kénnen wir wiederum nicht sagen, dieser «Stimmungsum-
schwung» — wie wir ihn vorldufig bezeichnen wollen — sei ein leerer Zufall, den ich
in einem ebenfalls leeren Akt blinder Willkiir ergreife und fiir giiltig erklire, er
sei eine reine Laune des Augenblicks, gar nur ein Produkt biochemischer Vor-
génge. Wollte ich in dieser Weise reduktionistisch argumentieren, so wiirde ich den
Ansatz, von dem wir ausgegangen sind, ndmlich das verantwortliche Sichfestlegen,
nachtraglich wieder verleugnen. Ein Mensch hitte sich nach dieser Sicht verant-
wortlich auf einen Standpunkt festgelegt, und er wiirde hinterher aus einer reinen
Laune und Willkiir, oder aus einer biochemisch reduzierbaren neuen Stimmungs-
lage, seinen Entschluss unverantwortlich wieder dndern. Das Niveau der Kanti-
schen Sicht wiirde durch eine derartige Betrachtungsweise weit unterschritten.
Ein solcher Mensch wiirde dann, wenn er auf seinen Entschluss zuriickkommt,
nicht mehr als verantwortliches Selbst handeln. Wir aber wollten ja davon aus-
gehen, dass es eine verantwortliche Sinnesdnderung gibt.

Wie ist eine verantwortliche Sinnesdnderung moglich, welche weder durch eine
neue Risikoberechnung noch durch einen im Prinzip ebenfalls kalkulierbaren bio-
chemischen Vorgang allein verursacht ist? Eine in sich stimmige Risikoberechnung
nimmt mir ja die Verantwortung ab. Ein Tor, wer nicht nachtrédglich seinen Ein-
satz und seine Dispositionen #dnderte, nachdem ihm schliissig nachgewiesen wurde:
«Du hast geglaubt, mit einer Wahrscheinlichkeit von drei zu eins zu gewinnen.
Nun ist klar geworden, dass du mit einer Wahrscheinlichkeit von drei zu eins ver-
lierst.» Ein Tor, wer sich durch eine solche Rechnung nicht sogleich umstimmen
liesse. Ein toter und unverantwortlicher Computer, auf optimales Verhalten pro-
grammiert, kann diese Art von verniinftiger «Sinnesdnderung» noch zuverldssiger
vollziehen als der oft sture und unzuverlidssige Mensch. — Mit dieser Art von Er-
klirung haben wir also die Ebene des Phénomens «Verantwortlichkeit» ebenso
sehr unterschritten wie mit der Erkldarung aus biochemischen Zusammenhingen.

Dass oft aus reinen Stimmungslagen entschieden wird, ist uns wohl bekannt.
Nicht umsonst serviert man nach dem Essen vor wichtigen Geschiftsverhandlungen
die starken Schnidpse und die schweren Zigarren. Ebenso ist uns wohlbekannt, dass
oft eine Neuorientierung des Verhaltens sich aus einigermassen durchsichtigen
Kalkiilen ergibt. Dennoch erkldrt dies nicht alles, sondern wir halten, besonders
im Blick auf Entscheidungen von grosser Tragweite, an unserer Frage fest: Wie
ist eine verantwortliche Sinnesinderung moglich?

Wenn wir hier auf der Ebene des verantwortlichen Personseins bleiben wollen,
so miissen wir offenbar voraussetzen, dass es Motive gibt, welche einerseits vom
Menschen nicht durchgerechnet werden konnen und welche andererseits nicht aus
dem Menschen selber stammen, indem er sie aus Willkiir oder Laune selber pro-
duzierte. Nur wenn es solche Motive gibt, ist verantwortliche Sinneséinderung denk-
bar. — Soll aber die Existenz solcher Motive nicht eine Fiktion oder Mystifikation
darstellen, so muss sich der konkrete Ort angeben lassen, an welchem diese Motive



H. Ott, Heiliger Geist und sikulare Wirklichkeit 339

sich manifestieren. Dieser Ort ist der Dialog, die Begegnung zwischen Menschen.
Menschen kénnen einander nicht durchrechnen. Menschen verfahren miteinander
aber auch nicht nur nach Willkiir und Laune, oder wenn sie dies tun, so konnen
sie wissen, dass es nicht recht ist. Das Gesicht des Nachsten, der mich anblickt,
kann fiir mich das Gewicht eines Motivs gewinnen, das mich in meinem verant-
wortlichen Entschlossensein umstimmt, ohne dass ich einen Kalkiil anstellen muss
oder bloss meiner andersgestimmten Laune folge. Das Elend einer Gruppe von
Menschen zum Beispiel kann dasselbe bewirken.

4) Die Ortung des Pneumas im Dialog. — Damit sind wir zu dem Pfingstlied
zuriickgekehrt: «. .. kannst Menschenherzen wenden .. .» Die Wendung des Men-
schenherzens erfolgt «von innen her», zwar wohl angestossen durch ein Wider-
fahrnis, jedoch nicht erzwungen durch dussere Umstinde. Und gerade so ist es eine
wirkliche Wendung im Vollzug des verantwortlichen Personseins. Die Phinomene,
die wir geschildert haben, haben die Substanz, das Niveau, echter Motive, welche
eine Sinnesdnderung ohne Unterschreitung der Ebene des verantwortlichen Per-
sonseins verstdandlich machen.

Im Blick auf die Aussage des Pfingstliedes dréngt sich an dieser Stelle geradezu
eine Hypothese auf: Der Mensch, als freies, selbstverantwortliches Wesen, tendiert
zur Selbstfestlegung. Der Geist Gottes aber wirkt da, wo diese Selbstfestlegung
wieder relativiert und aufgebrochen wird. Der Geist ist die Kraft des Offenen und
der Offnung. — Dabei kann man vielleicht sogar noch einen Schritt weitergehen:
Das Verantwortlichsein des Menschen als Sich-festlegen-Konnen einerseits und
das Offnende, Relativierende im Wirken des Geistes andererseits sind nicht bloss
Gegensatze. Sondern es wire denkbar, dass diese beiden viel enger aufeinander
bezogen sind. Es wire denkbar, dass der Mensch nur darum das verantwortliche,
das sich-festlegen-konnende Wesen ist, weil er im Offenen existiert, weil er vom
Wirken des Geistes umgriffen ist. Weil die relativierende, 6ffnende, neu-orien-
tierende Macht des Geistes zuvor schon da ist, kann der Mensch seine Freiheit be-
tiatigen, eine Moglichkeit wihlen und sich dabei behaften lassen . . .

Wir sind, ausgehend von einer Meditation des Pfingstliedes «. ..kannst Men-
schenherzen wenden . . .», dahin gekommen, dass wir das Walten des Geistes und
die Verantwortlichkeit des Menschen aufeinander bezogen. Aber damit ist das,
was das Wort «Geist» sagt, noch nicht hinreichend anschaulich. Wir haben noch
nicht gesagt (soweit menschliches Denken des Glaubens dies iiberhaupt zu sagen
vermag), was oder wer der Geist ist. Der Geist Gottes hat, nach dem, was wir uns
zu Beginn anhand der Bibel vergegenwirtigten, noch viel mehr Wesensaspekte.
Nur: dass Er «von innen her wirkt», dass Er «Menschenherzen wendet», ist min-
destens ein wesentlicher Aspekt.

Was wir durch unseren Gedankengang erreicht haben, ist einzig dies: Wir haben
einen Einstiegspunkt gefunden, einen Ort, an dem sich wahrscheinlich der Geist
mit unserer alltiglichen, «sdkularen» Wirklichkeit beriihrt. Dieser Ort ist der Dia-
log, die dialogische Begegnung zwischen Menschen, wo eine «verantwortliche Sin-
nesdnderung» moglich und dadurch auch konkret anschaulich wird. Dies ist unser
ganzes bisheriges Resultat.



340 H.Ott, Heiliger Geist und sdakulare Wirklichkeit

2.

Dieses Ergebnis mag seine Bedeutung allmihlich erweisen, wenn wir uns den
ontologischen Charakter der uns aufgetragenen Fragestellung vergegenwirtigen.
«Heiliger Geist und sikulare Wirklichkeit» — dieses Verhiltnis soll erdrtert wer-
den. Das heisst doch wohl: Wo kommt der Heilige Geist vor in dieser unserer
siakularen Wirklichkeit?

1) Was heisst sdkulare Wirklichkeit? — Hier kann das Wort «sdkular» zwei
Nuancen ausdriicken: Es kann schlicht die Wirklichkeit dieses unseres Sakulums
bedeuten, unserer Epoche, in der wir leben und denken, in der wir auch glauben
miissen, wenn wir iiberhaupt glauben, die Wirklichkeit der zeitgendssischen Men-
schen in dem ganzen Reichtum ihres Wissens und ihrer Erfahrungen. Das Wort
«sdkular» kann aber iiberdies auch noch besagen, dass diese Wirklichkeit, wie wir
und unsere Zeitgenossen sie erfahren, verglichen mit der Wirklichkeitserfahrung
fritherer Generationen «sidkularisiert» erscheint — was immer der viel gebrauchte
und schlecht definierte Begriff der Sikularisierung besagen mag. Besagt er, dass
der Mensch der Gegenwart «miindig» ist, oder besagt er, dass er mit sich selbst
allein gelassen ist? Besagt er, dass wir in einer «machbaren Welt» leben oder dass
wir schon an die Grenzen unserer machbaren Welt stossen? Wie immer man die
Akzente setzen und verschieben mag, so wird man doch jedenfalls sagen diirfen:
Das sakularisierte Sdkulum ist ein solches, in dem die Pridsenz eines gottlichen
Geistes fiir viele und vielleicht die massgeblichen denkenden Zeitgenossen sowie
auch fiir das Bewusstsein breiter Massen alles andere als eine selbstverstdndliche
Primisse darstellt. Statt zu deklarieren, Gott sei tot, kann man — vorsichtiger — die
Frage aufwerfen: Wo ist der Geist in einer machbaren und berechenbaren Welt?
Wo hitte der Geist noch Platz? Wo miissen wir inmitten der Wirklichkeits-
erfahrung des 20. Jahrhunderts, mit seiner Technologie, aber auch mit seinem Ok-
kultismus, anfangen, wie muss man einsetzen, um den Geist iiberhaupt nur denken
zu konnen und damit das Wort von der Gegenwart des Geistes mehr sei als eine
Phrase, die zwar manche nachreden, die aber niemand wirklich versteht?

2) Das Pneuma ist nur denkbar in der Verhiltnisbestimmung zur sékularen
Wirklichkeit. — Es leuchtet wohl ein, dass die eben erwidhnte Fragestellung eine
ontologische ist. Aus der Perspektive des Glaubens, wenn wir versuchen, aus dem
Glauben heraus das pneuma, ein «Urwort des Glaubens» (Paul Schiitz), zu denken,
stellt sich unausweichlich das ontologische Problem. Das ontologische Problem,
namlich die Frage, um was fiir eine «Art» von Wirklichkeit es sich handle, um was
fiir eine Art von Sein, wird hier zur zentralen theologischen Fragestellung. Was
fiir eine Art von Wirklichkeit ist die Wirklichkeit des Pneumas? Und welche Seins-
art eigne unserer «sakularen Wirklichkeit»? Und wie sind die beiden Wirklich-
keitstypen in ihrem Verhiltnis zueinander zu bestimmen? Es diirfte wohl auch
dies ohne weiteres klar sein: dass wir die Wirklichkeit des Pneumas iiberhaupt nur
in ihrem Verhiltnis zu unserer séakularen Wirklichkeit ontologisch bestimmen kon-
nen. Denn was ist denn der Geist? Er ist uns nie als Gegenstand direkt zuginglich.
Er ist uns nur fassbar, erfahrbar, als der in diesem unserm Sikulum Anwesende,



H.Ott, Heiliger Geist und sikulare Wirklichkeit 341

gleichsam «in, mit und unter» unserer sikularen Wirklichkeit. Er ist, biblisch ge-
sprochen, der Geist, welcher «ausgegossen ist iiber alles Fleisch» (Apg. 2, 17). Als
dieser Ausgegossene, unsere sikulare Wirklichkeit Durchdringende, und nur so,
wird der Geist denkbar. Also nur in einer ontologischen Verhiltnisbestimmung in
bezug auf siakulare Wirklichkeit wird er theologisch greifbar.

3) Die Einheit des bibeltheologischen und fundamentaltheologischen Ansatzes. —
An dieser Stelle mochte ich zwei wichtige Auffassungen zweier theologischen Ge-
sprachspartner aufnehmen, die sich dém pneumatologischen Problem zugewendet
haben, ndamlich O. Dilschneider und H. Miihlen.

Otto Dilschneider spricht von einer doppelten Struktur des Geistes im biblischen
Zeugnis, von einer «Duplizitdt des Geistphinomens, das uns als ein ‘Es’, aber auch
als ein ‘Du’ erscheint».! Die beiden Aspekte haben sich in der biblischen Tradition
zwar sukzessive herausgestellt, sind und bleiben aber gleichwohl komplementar.
Der Geist ist einerseits eine Dynamis: Er wird als unpersonlich waltende Macht
vorgestellt, als Hauch, als Wind, als Feuer. Auf der andern Seite aber wirdEr
auch personal gedacht, speziell bei Paulus und Johannes, und wird mit Gott oder
Christus identifiziert: «Der Herr ist der Geist...» (2. Kor. 1, 17). Diese beiden
komplementiren Aspekte gehoren zur bibeltheologischen Phdnomenologie des
Geistes.

Einen andern Gedanken mochte ich aufnehmen von Heribert Miihlen. Er hat
die Funktion des Geistes theologisch bestimmt als das schlechthinnige Apriori der
Gottes- und Christuserfahrung und damit aller Glaubenserfahrung iiberhaupt. Der
Geist Jesu ist «formales und Horizont gewadhrendes Prinzip der gesamten Theo-
logie».2 Das heisst: im Geiste erkennen wir alles andere. Insofern ist Er die trans-
zendentale Bedingung der Moglichkeit (also das «Apriori») aller Gotteserkenntnis.
Und so ist es auch konsequent, wenn Miihlen Thn als «die uns ‘nichste’ gottliche
‘Person’» bezeichnet: Der Geist ist uns so nahe, so innerlich nahe, dass wir in
Seinem Lichte geschichtlich-gegenstindlich (als Gegeniiber) alles andere und ins-
besondere Gott selbst erkennen. Er ist uns aber auch so nahe, dass Er uns nicht
seinerseits noch einmal als geschichtliches Gegeniiber zum Thema werden kann.
Er bleibt das ungegenstindliche Apriori — aber gerade als dieses wird Er doch
noch einmal sinnenfillig erfahrbar, ndmlich in den Geistwirkungen, den Charis-
mata. Diese haben ihren priméren Sitz in der Gemeinde.

Ich nehme diese beiden Aussagenkomplexe auf. Der eine ist bibeltheologischer,
der andere fundamentaltheologisch-erkenntnistheoretischer Natur. Dass beide sach-
lich gesehen miteinander zusammenhéngen, diirfte rasch einleuchten: Weil der
Heilige Geist das umfassend-ungegenstindliche, das schlechthin horizontgewih-
rende Apriori ist, das uns nicht mehr als geschichtliches Gegeniiber entgegentritt,
wird Er als Dynamis, als unpersonlich-waltende Kraft vorgestellt. Weil Er aber
nichtsdestoweniger in dieser apriorischen Bedeutung nicht ein Zweites ist neben
Gott, sondern gerade so der Geist Gottes und Gott selber ist, muss Er nichtsdesto-
weniger auch als Person gedacht werden.

1 Q. Dilschneider, Ich glaube an den Heiligen Geist (1969), S. 34,
2 H, Miihlen, Mysterium Salutis 3, 2 (19), S. 515.



342 H. Ott, Heiliger Geist und sikulare Wirklichkeit

3.

Die ndchste Aufgabe bestiinde nun darin, eben diesen bibeltheologisch-funda-
mentaltheologischen Gesamtkomplex theologischer Aussagen in ein Verhiltnis zu
bringen zur sdkularen Wirklichkeit, wie wir sie alltdglich erfahren. Diese Aufgabe
muss als eine ontologische verstanden werden: Die beiden Wirklichkeiten, die
alltaglich-sdkulare und die pneumatische, sollen einander gegenseitig in ihrem
Wesen beleuchten. Und vielleicht ist es dabei nun doch nicht bloss eine Not,
wenn nicht von besonderen Geisterfahrungen ausgegangen werden kann, sondern
wenn wir uns schlicht an das uns allen zugingliche Alltdgliche halten miissen.
Denn besondere Geisterfahrungen als Ausgangspunkt konnten leicht dazu ver-
fithren, dass wir das Pneumatische als einen besonderen, sakralen Gegenstands-
bereich betrachten, iiber den man Aussagen machen kann analog wie iiber jeden
andern Gegenstandsbereich, und dass so das Pneumatische von der «normalen»
Wirklichkeit, der Wirklichkeit aller Menschen, im Ansatz schon isoliert wird.

1) Universalitdt und eschatologische Ereignishaftigkeit des Pneumas. — Die be-
sondere Schwierigkeit unserer ontologischen Aufgabe liegt darin, dass einerseits
der Geist, weil Er der Geist Gottes ist, eine universale Realitdt sein muss. Er ist
der Geist, welcher im Anfang iiber den Wassern des Chaos briitete, iiber dem
Nichts also, aus dem alle Dinge geschaffen wurden. Andererseits aber ist der
Geist eine eschatologische, eine schopferische, eine unverfiigbare Realitit. Er ist
der Geist, welcher ausgegossen wird «in diesen letzten Tagen» iiber alles Fleisch.
Er ist der Geist, welcher weht, wo Er will. Er ist ein unaussprechliches, endzeit-
liches Ereignis und ist keineswegs ein Geist, welcher allen Dingen «von Natur»
einwohnt.

Diese universale und doch ereignishaft-schopferische, unberechenbare Prisenz
soll nun zusammengedacht werden mit der sakularen Wirklichkeit. Darin liegt das
Spezifische unserer Aufgabe. Ist solches Zusammendenken moglich? — Zusammen-
denken womit? Mit dem wissenschaftlichen Wirklichkeitsbild eines sékularisierten
Zeitalters? Hier ist eine Verhaltnisbestimmung unterwegs vonnéten: die Verhiltnis-
bestimmung zwischen Wissenschaft und alltdglicher Wirklichkeit.

2) Zum Begriff der «sdkularen Wirklichkeit». Die «machbare Wirklichkeit»
griindet in der «verantwortbaren Wirklichkeit». Diese Verhiltnisbestimmung steht
u. a. zur Debatte in Gerhard Ebelings Auseinandersetzung mit dem Kiritischen
Rationalismus, insbesondere mit Hans Albert.> Ebeling wirft hier dem Kritischen
Rationalismus einen «erschreckenden Mangel an umfassendem Problembewusst-
sein»* sowie «partielle Wirklichkeitsblindheit» vor.5 Der Kritische Rationalismus
sei ginzlich konform mit dem «Haupttrend gegenwirtiger Weltauffassung» im
wissenschaftlich-technischen Zeitalter, indem er der «machbaren Wirklichkeit»

3 H. Albert, Traktat iiber kritische Vernunft (1968); G. Ebeling, Kritischer Rationalismus?
(1973); H. Albert, Theologische Holzwege (1973).

4 Ebeling (A. 3), S. 69.

5 Ebd, S.9.



H. Ott, Heiliger Geist und sikulare Wirklichkeit 343

einen «absoluten Primat» zuerkenne. Demgegeniiber bringt nun Ebeling den «qua-
litativen Unterschied des Machbaren und des Verantwortbaren» ins Spiel. Er stellt
der illusorischen «Omnipotenz des wissenschaftlichen Weltverhiltnisses» die
«Macht elementarer menschlicher Lebenserfahrung» gegeniiber.® Hier sehe ich den
Schwerpunkt, mindestens die stdrkste Position, in Ebelings Argumentation.

Wie stehen nun der wissenschaftlich-technische Bereich des Machens und der
alltdgliche Erfahrungsbereich des Verantwortens nebeneinander? Stehen sie wirk-
lich nur nebeneinander? Wenn man Ebeling und Albert liest, konnte man es mei-
nen. Denn Ebeling lédsst bloss den einen Bereich durch den andern begrenzt sein:
«Es gibt nicht nur das Machbare, sondern auch noch das Verantwortbare — und
wer alles auf das Machbare reduzieren will, ist partiell wirklichkeitsblind.»

Demgegeniiber konnte es ja sein, dass die beiden Bereiche nicht einfach nur
nebeneinanderstehen, sondern dass der eine im andern griindet. Und zwar mo6chte
ich nun, eher auf der Linie von Ebeling, behaupten: Der Bereich des Machbaren
griindet in dem des Verantwortbaren. Oder vielleicht miisste man priziser sagen:
Die Erkenntnisart der machbaren Welt griindet, ist fundiert in und ist umgriffen
von der Erkenntnisart der verantwortbaren Welt. — Wenn dem so wire, so hitten
wir es beim Bereich des Verantwortbaren mit der gesamten Wirklichkeit zu tun,
beim Bereich des Machbaren dagegen mit einem Teilaspekt der gesamten Wirk-
lichkeit.

Was bedeutet dieses hier behauptete Fundierungsverhiltnis in concreto? — Es
lasst sich primér aufzeigen anhand der verschiedenen Erkenntnisweisen. Die Wis-
senschaft, wenigstens wie sie im Kritischen Rationalismus, ja vielmehr im wissen-
schaftlich-technischen Zeitalter iiberhaupt verstanden wird, erkldrt. Sie ist «xnomo-
thetisch»: sie erklart das Einzelne aus allgemeinen Gesetzen. Wo sie etwas erklart
hat, glaubt sie es erkannt zu haben. Demgegeniiber ist die Erkenntnisart der all-
taglichen Lebenserfahrung ein Deuten, ein Interpretieren. Interpretation ist nicht
nur das Geschift einer methodisch ausgearbeiteten Hermeneutik, sondern das In-
terpretieren, das deutende Verhalten, liegt in jeder Erfahrung, die wir in unserm
Leben machen. Ich lebe immer so, dass ich die Ereignisse, die Situationen, die
Personen, kurz: alles, was mir widerfdahrt, deute. Ich deute es vielleicht ohne Be-
griffe und Worte. Ich deute es durch mein Verhalten selbst, ob ich nun handle
oder leide oder beides in einem. Ich deute die Dinge, indem ich sie erfahre. — Die
alltdgliche Lebenserfahrung und die hermeneutische Besinnung tun also im Grunde
dasselbe, nur auf verschiedenen Stufen der Bewusstheit und Artikuliertheit.

Nun ist aber das Deuten eine andere Erkenntnisart als das Erkliren. Das
Deuten fiihrt nicht Einzelfille auf ein allgemeineres Gesetz zuriick bzw. es sucht
nicht aus Finzelfdllen ein allgemeineres Gesetz zu erschliessen. Das Deuten ist
vielmehr ein Wahrnehmen des Einzelfalles selbst in seiner Eigenart, in seiner
«inneren Struktur» sozusagen. Stehe ich zum Beispiel in einer Situation, die mir
eine ethische Entscheidung abverlangt, so werde ich nicht primédr das Zustande-
kommen der Situation durch allgemeine Gesetze zu erkldren versuchen. Solches

¢ Ebd,, S. 8.



344 H. Ott, Heiliger Geist und sikulare Wirklichkeit

ist hier wohl iiberhaupt nicht mdglich, weil eine neutrale kausale Erkldrung dort
kaum mehr in Frage kommt, wo ich selber gefordert bin. Ich kann und muss mich
zwar wohl fragen, «wie es dazu gekommen sei». Aber dies ist eine andere Art von
Erkldren und eine andere Art von Kausalitdt. Die neutrale und distante Haltung
ist hier ausgeschlossen. Es geht hier vielmehr um ein Zuriickverfolgen des Weges
der eigenen Verantwortung und auch des Weges der Verantwortung Anderer, die
ich jetzt, so wie die Dinge stehen, mit-zu-verantworten habe. Ich werde, wenn ich
mich in einer solchen Situation befinde, auch nicht primédr nach allgemeinen Mo-
ralgesetzen Ausschau halten, unter die ich sie subsumieren kann. Sondern ich
muss vor allem andern die Situation als solche wahrnehmen. Ich muss sie verstehen
und deuten als die meinige, in die ich jetzt unausweichlich gestellt bin, die ich
jetzt durchzustehen habe, die eben diese ist und keine andere, und ich muss sie
so verstehend ergreifen und mir aneignen. Dies ist, wenn ich es bewusst und viel-
leicht in Worten artikulierend vollziehe, auch ein Akt des Denkens. Aber es ist
kein erkldrendes Denken mehr. Und auch wenn ich hinterher dann nach dhnlichen
Situationen Ausschau halte, um mich zu orientieren und mir klarzuwerden, was
ich tun soll, so ist dies wiederum nicht ein Erkliren des Einzelnen aus allgemeinen
Gesetzen, sondern vielmehr eine Konfrontation meiner qualitativ einmaligen Le-
benserfahrung mit einer einmaligen Situation.

Der Unterschied zwischen erkldrendem und deutendem Erkennen lauft parallel
mit dem Unterschied, den Gerhard Ebeling macht zwischen dem Machbaren und
dem Verantwortbaren. Nun haben wir die These aufgestellt, dass das erkldrende
Erkennen im deutenden Erkennen fundiert sei. Ein kleines Beispiel diene uns hier
zugleich zur Veranschaulichung und zur Begriindung. Denn oftmals ist eine Ver-
anschaulichung, welche uns einen Zusammenhang erblicken ldsst, die beste Be-
griindung. Nehmen wir an, dass ein intelligenter Nichtschachspieler einem Schach-
spiel zuschaut, dabei aber keine Fragen stellen kann. Er wird durch kombinieren-
des Beobachten der einzelnen Ziige nach und nach die allgemeinen Regeln des
Spieles herausfinden konnen. Dabei verhilt er sich wissenschaftlich-erkldarend: Aus
regelmissig wiederkehrenden Ahnlichkeiten der einzelnen Ziige bildet er allge-
meine Hypothesen, Theorien, welche dann wieder neue Einzelheiten erkldren sol-
len. Durch neue Einzelbeobachtungen werden die Theorien dann verifiziert oder
falsifiziert. Aber nun kann der Beobachter nur dann so verfahren, wenn er zuvor
schon verstanden hat, was das ist: ein Spiel; ein Wettkampfspiel zwischen zwei
Partnern. Er muss imstande sein, den Gesamtkomplex, den er beobachtet, als
Spielsituation zu deuten. Diese Deutung kann man ihm nicht noch einmal erklidren
durch Zuriickfiihrung auf allgemeinere Gesetze. Man kann es zwar versuchen (in-
dem man z. B. einen menschlichen «Spieltrieb» als allgemeineres Gesetz annimmt
oder dgl.), aber solche allgemeinen reduktiven Erklarungen werden kaum sehr
gehaltvoll sein. Sie werden keinen Ersatz dafiir bieten kdnnen, dass der Beobachter
die Spielsituation als solche versteht, sie deutend schaut, als eine Mdoglichkeit, an
der auch er selber partizipieren konnte. Und nur durch solches Deuten, solches
Verstehen, hat das erkldrende Analysieren der Zusammenhinge iiberhaupt erst
cinen Rahmen, eine Basis, auf der es beginnen kann.



H.Ott, Heiliger Geist und sikulare Wirklichkeit 345

In diesem Sinne war die These gemeint: dass das deutende Erkennen urspriing-
licher sei als das erkldrende und dass dieses in jenem seinen Grund, seine Basis
habe. — Und nun sagten wir: das deutende Erkennen ist das Erkennen der all-
taglichen Lebenserfahrung. Und wenn wir uns im folgenden weiter beschiftigen
sollen mit der Frage nach der Beziechung des Heiligen Geistes zur sikularen Wirk-
lichkeit, so miissen wir uns nicht primar nach der Beziechung des Geistes zum Wirk-
lichkeitsverhiltnis der neuzeitlichen Wissenschaft fragen. Dies wiirde uns kaum
weiterfilhren. Sondern wir miissen uns nach der Beziehung des Geistes zur all-
taglichen Lebenserfahrung fragen. Denn das erklirende Erkennen der Wissen-
schaft ist seinerseits im deutenden Erkennen der Lebenserfahrung fundiert.

3) Wenn wir das Pneuma im Dialogbereich orten, so haben wir es zur sikularen
Wirklichkeit iiberhaupt in Beziehung gestellt. — Unsere ganze Lebenserfahrung ist
eine dialogische. Thre Grundgegebenheit ist der Dialog, d. h. die Begegnung zwi-
schen Menschen, zwischen Einzelnen oder zwischen Gruppen. Denn wir leben ja
immer mit andern Menschen zusammen, und das, was wir unsere Lebenserfahrung
nennen, sind Erfahrungen mit andern, Erfahrungen, in denen mindestens andere
Menschen eine Rolle spielen, und Erfahrungen, welche die Erfahrungen anderer
Menschen miteinschliessen und mitreflektieren.

Zu Beginn unserer ganzen Uberlegungen haben wir gesehen, wie sich ein we-
sentlicher Zug des biblischen Geistzeugnisses, ndmlich dass der Geist von innen
her neu schafft, dass Er schopferisch eine verantwortliche Sinnesédnderung erzeugen
kann, im dialogischen Horizont menschlich veranschaulichen ldsst (wohlverstan-
den: veranschaulichen, aber nicht erklidren).

Unsere Gedankengidnge zum Verhidltnis von deutendem und erkldrendem Er-
kennen machen uns Mut, bei diesem Ansatz zu bleiben. Wenn die Grundgegeben-
heit unserer alltdglichen Lebenserfahrung der Dialog ist, wenn ferner die wissen-
schaftliche Betrachtungsweise der Wirklichkeit, wie sie unser Sikulum kennzeich-
net, letztlich in der alltdglichen Lebenserfahrung und ihrem deutenden Erkennen
fundiert ist, wenn schliesslich von Phinomenen des Dialogischen her das Walten
des Geistes teilweise anschaulich zu machen ist, so haben wir in der Tat im Phi-
nomen des Dialogs eine universale Perspektive gewonnen, um vom Pneuma in
Seinem Verhiltnis zur sdkularen Wirklichkeit zu reden. Das Einmalige, Einzig-
artige, das nur eben so, jetzt und hier Durchlebte und Durchlittene entzieht sich
allem wissenschaftlichen Erkldren durch allgemeine Theorien. Gerade dieses Ein-
malige und Einzigartige aber ist die Wirklichkeit. Alles andere sind Aspekte der
Wirklichkeit. In jener wahren Wirklichkeit tritt der Geist in Erscheinung.

Wenn es uns gelingt, den Geist einerseits und das Dialogische als Grundstruktur
der Alltagswirklichkeit andererseits denkerisch in eine einsehbare Beziehung zu
bringen, so wire die theologische Aufgabe gelost: Heiliger Geist und sdkulare
Wirklichkeit wiren einander dann nicht mehr fremd, so dass die Rede vom Geist
génzlich esoterisch und unverstiandlich bleiben miisste.

Heinrich Ott, Basel



	Heiliger Geist und säkulare Wirklichkeit : Ansätze zu einer Lehre vom Heiligen Geist in unserer Zeit

