Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 33 (1977)

Heft: 5

Artikel: Gotterfulltes und gottleeres Universum
Autor: Neuenschwander, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878516

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878516
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gotterfiilltes und gottleeres Universum

Zu Beginn eine kleine Anekdote: Nach dem ersten gegliickten Weltraumflug
der Russen empfing Chruschtschow den erfolgreichen Astronauten. Am Ende der
Feier entliess er alle anderen, und als die beiden allein waren, sprach er: «Genosse
Gagarin, wie war es eigentlich da oben? Hast du den lieben Gott und die Englein
gesehen, oder war alles leer?» Gagarin erwiderte: «Genosse Chruschtschow, um die
Wabhrheit zu sagen, den lieben Gott habe ich nicht gesehen, wohl aber eine Schar
Engel. Und weiter oben, da, wo ich nicht hinkam, war ein ganz grosses Gedringe;
dort wird wohl der liebe Gott gewesen sein.» Als Chruschtschow das horte, schlug
er sich mit seiner Pranke auf die Schenkel und rief: «Das habe ich mir doch ge-
dacht! Aber sage es ja niemandem weiter.» Spéter wurde Gagarin auch in Rom
vom Papst empfangen. Nach der Audienz schickte dieser alle anderen hinaus, und
unter vier Augen fliisterte der Heilige Vater: «Signor Gagarin, haben Sie im Him-
mel die Dreifaltigkeit gesehen, die Jungfrau Maria und, was mich besonders in-
teressiert, meinen Vorgéinger, den Heiligen Petrus?» Der Astronaut antwortete:
«Um die Wahrheit zu sagen, nichts von alledem, sondern alles war ganz 6d und
leer.» Da rang der Papst seine schmalen, weissen Hdande und seufzte: «Das habe
ich mir doch gedacht! Aber sagen Sie es bitte niemandem weiter.»

1.

Analytiker des Witzes haben als das Witzige am Witz die Kombination des
Uberraschenden mit dem Unproportionierten bezeichnet. Das Unproportionierte
beruht hier auf der Kombination der Raumfahrttechnik mit vorwissenschaftlichen
Gottes- und Himmelsvorstellungen. Dabei werden dem Kommunisten und dem
Papst dieselben Vorstellungen zugeschrieben, so als ob diese die einzigen und
eigentlichen seien. Auf einer solchen Stufe der religiosen Vorstellung wire unsere
Frage iiberfliissig; so jedenfalls ist Gott nicht im Universum gegenwartig.

Auf den Begriff gebracht heisst das, dass zwei Weisen von Gotterfiilltheit des
Universums jedenfalls nicht mehr diskutabel sind. Die erste ist die mythologische,
die Gott als raumzeitlich begrenztes, wenn auch hochstes Wesen irgendwo lokali-
siert. Die zweite aber ist die Trennung der kosmischen Ganzheit in eine untere
irdische und eine obere, ranghShere himmlische Sphire. Der religiose Begriff des
Himmels als einer Qualitdt besonderer Gottesndhe und der rdumlich-volkstiim-
liche Begriff des Himmels als des gestirnten Himmels iiber uns sind nicht mehr
identisch.

Es ist zu beachten, dass die mythologische Denkweise und die Himmelsvor-
stellung verschieden sind. Eine mythologische Gegenwart Gottes kann ebensogut
auf der Erde stattfinden, so etwa, wenn der Berg Ida oder der Olymp oder der
Gottesberg in der Wiiste Sinai als Wohnsitz Gottes gelten.

Die Unterscheidung der irdischen und der himmlischen Sphire jedoch, die so
tief eingewurzelt ist, dass fiir manche Menschen der Weltraumflug dem Bruch



310 U. Neuenschwander, Gotterfiilltes und gottleeres Universum

eines religiosen Tabus gleichkam, riickt im Grunde Gott aus der Welt weg. Sie
setzt zudem ein Weltbild voraus, das den Gestirnen hoheren Rang als der Erde
zuweist. Das entspricht den Vorstellungen, die Aristoteles in der Physik entwickelt,
wo dem Himmel die vollkommenen Kugel- und Kreisformen sowie der Ather als
vollkommenste Materie zugeordnet sind. Das gleiche findet sich in allen vorwis-
senschaftlichen Weltbildern, in denen Sonne, Mond und Gestirne gottlichen Rang
besassen. Es entspricht aber keineswegs der Priestertheologie des Alten Testa-
ments, die die Schopfungsdarstellung am Anfang der Genesis entworfen hat. Dort
gehort der Sternenhimmel genauso zur geschopflichen Welt wie die Erde und be-
sitzt keinen héheren Rang. Sonne, Mond und Gestirne werden, in deutlicher Pole-
mik gegen die babylonischen Himmelsvorstellungen, lediglich in ihrer Funktion
als Leuchtkorper gewertet. Gott wird von allen solchen Lokalisationen durch den
Satz, dass die Himmel der Himmel ihn nicht fassen, abgehoben. Daneben finden
sich natiirlich auch die volkstiimlichen Anschauungen.

Die Himmelsvorstellung hat sich sehr lange erhalten, auch wenn nicht immer
ganz klar wurde, inwieweit sie bloss Metapher oder Poesie sein sollte. Der Himmel
als Ausdruck der Sehnsucht nach der qualitativen Vollendung findet offenbar ei-
nen guten anschaulichen Halt an dem Eindruck des Hohen und Erhabenen, den
der strahlende nichtliche Sternenhimmel auf uns macht. Noch heute wirkt es auch
auf uns bewegend, wenn in der 9. Symphonie Beethovens die Stelle erklingt: «Brii-
der, iiberm Sternenzelt muss ein lieber Vater wohnen!», und wenn jenseitige Har-
monien die Worte begleiten: «Ihr stiirzt nieder, Millionen? Ahnest du den Schop-
fer, Welt? Such ihn iiberm Sternenzelt! Uber Sternen muss er wohnen.» Wenn auch
der Wohnsitz noch iiber dem Sternenzelt genommen ist, so ist doch die Richtung
deutlich, und vor allem auch der erhaben-ferne Wohnsitz Gottes.

In Schillers Hymne ist als moglicher Gegensatz gedacht, dass kein lieber Vater
iiberm Sternenzelt wohnt; daher die Freude. Schiller hat bereits die Gottleere im
Blick. Der Himmelsgott kann aber auch einen ganz anderen Gegensatz haben. Der
Ausdruck, Gott sei im Himmel, wird dann negativ: Gott ist nicht hier. Die damit
erlebte Gottleerheit der Welt wird noch nicht zum Atheismus, aber doch zum Ab-
schieben Gottes ins ganz Jenseitige.

Wenn in der Spitzeit des vorchristlichen Judentums der resignierte Prediger
Salomonis schreibt: «Gott ist im Himmel, du bist auf Erden» (Pr. 5, 1), ist ein
solches Verhiltnis angedeutet. Es steht im diametralen Gegensatz zu dem Gottes-
erlebnis des Propheten Jesaia, der den Lobgesang vernimmt: «Heilig, heilig, heilig
ist Jahwe Zebaoth, und ganz erfiillt ist die Erde von seiner Herrlichkeit» (Jes. 6, 3).

Gegen den blossen Himmelsgott ist oft gerade von religioser, nicht etwa von
naturwissenschaftlicher Seite Protest erhoben worden. Wir erwidhnen nur Jakob
Bohme, der ausrief, es sei verkehrt, zu behaupten, «dass Gott alleine iiber den
Sternen wohnet», und dass man denke, «Gott der Vater mit dem Sohne sey also im
obern eingesperrten Himmel mit den Engeln».! Vielmehr betont er: «Der rechte

1 J. Boechme, De tribus principiis, oder Beschreibung der Drey Principien Gottliches
Wesens: Samtl. Schriften ed. Peuckert, 2 (1960), S. 67.



U. Neuenschwander, Gotterfiilltes und gottleeres Universum 311

Himmel, da Gott innen wohnet, ist iiberall an allen Orten, auch mitten in der
Erden. Er begreift die Holle, da die Teufel wohnen, und ist nichts ausser Gott.»*
Der Sache nach gleich, wenn auch in der Form nicht so naiv, argumentiert Hegel.
Er weist die Vorstellung ab, Gott sei ein «unendliches Gespenst, das ferne von uns
sei».3 Vielmehr gilt: «Der Geist, insofern er Geist Gottes ist, ist nicht ein Geist
jenseits der Sterne, jenseits der Welt, sondern Gott ist gegenwirtig, allgegenwartig,
und als Geist in allen Geistern.»* Welche Probleme auch immer solche Formulie-
rungen aufwerfen mogen, wie auch immer der idealistische Geistbegriff befragt
werden mag, es ist jedenfalls deutlich, dass auch von religioser Seite her nicht
mehr auf den Gott zuriickgekommen werden kann, der da oben, iiber dem Sternen-
zelt, wohnt.

Neben den beiden Vorstellungen, dass Gott raumlich lokalisiert, und dass er
droben zu finden sei, konnen wir auch andere, zeitweise weitverbreitete Anschau-
ungen iiber ein gotterfiilltes oder gottleeres Universum auf die Seite legen.

Nicht mehr diskutabel ist, schon allein vom Naturwissenschaftlichen her, die
Gottleerheit, die auf der Vorstellung beruht, alles sei Materie, die sich ewig sinn-
los nach den ehernen Gesetzen der Mechanik bewege. Die geschlossene Welt ohne
Tiefe war eine naheliegende, wenn auch deshalb nicht minder verkehrte Konse-
quenz der sich verabsolutierenden erfolgreichen Mechanik im Gefolge Newtons.
Ob dabei am Anfang einer solchen Welt noch ein Urhebergott die Maschine in
Gang setzt, oder ob sie von selbst sich in ewigem Leerlauf dreht, ist bei einer so
geschlossenen Welt nur noch von sekundidrer Bedeutung. Der Unterschied liegt
allein noch im Glauben, ob ein intelligenter Weltplan oder ein sinnloser Zufall
das Ganze bestimmt habe. Der Schopfergott wire jedenfalls arbeitslos und ab-
wesend; das Universum ist gottleer, gottlos.

Mit solchen Vorstellungen rollte vor allem die materialistische Welle des 18.
und 19. Jahrhunderts iiber Europa. Sie reichte von Dietrich de Holbachs «Systéme
de la nature» (1770), das Goethe kimmerisch, grau und tot nannte,’ iiber Ludwig
Biichners «Kraft und Stoff» (1855) bis zu Ernst Haeckels «Weltratsel» (1899).
Im Marxismus lebt noch heute die Sehnsucht nach diesem veralteten Weltbild. Wir
konnen aber diese Weise eines naturwissenschaftlichen Atheismus, der mit Gott
zusammen auch gleich noch die Lebendigkeit, das Humane, den Geist und die
Freiheit vom Tische wischte, ruhig hinter uns lassen.

Ebensowenig aber sind auch noch jene religiosen Verteidigungspositionen dis-
kutabel, die von solchen eingenommen wurden, die eigentlich das Bild von der
geschlossenen Maschinenwelt annahmen. Sie wollten wissenschaftlich auf der
Hohe der Zeit sein und doch an Gott festhalten.

Die einen gestanden das gottleere mechanische Weltall zu, hielten aber daran

2 Ebenda.

3 G.W.F. Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion, 1: Jubiliumsausgabe
(1964 ff.), 15, S. 53.

4 Ebd., S. 50.

5 J. W. Goethe, Dichtung und Wahrheit, 3. Teil 11. Buch: Hamburger Ausgabe, 9 (61967),
S. 490. W I I TR PR L AT VI H DR T 50 ST LN G -1 SN TY | I O I



312 U. Neuenschwander, Gotterfiilltes und gottleeres Universum

fest, dass es am Anfang durch das ausserweltliche, intelligente und allmichtige
Wesen Gott aus dem Nichts erschaffen sei. Wenn Gott jetzt auch nicht mehr ein-
greift, so war er doch am Anfang da. Wir haben bereits auf diese deistische Vor-
stellung hingewiesen, die religios ebenso unfruchtbar wie wissenschaftlich unbe-
weisbar ist. Gerade indem diese Kreise Gott auf solche Weise retten wollten, wur-
den sie spekulativ und verloren die religiose Unmittelbarkeit. Sie machten die Mog-
lichkeit der Religion von einem bestimmten Weltbild abhingig. Dieselben Kreise
setzten neue Hoffnung auf die wissenschaftliche Begriindung des Schoépfungsge-
dankens, als dann die Hypothese aufkam, das Weltall sei vor einigen Milliarden
Jahren durch einen Urknall entstanden. Sie sind betriibt, wenn andererseits die
Hypothese vertreten wird, der Urknall sei kein wirklicher Urknall, sondern aus
mathematischen Griinden nur die Tendenzwende eines Pulsierens des Universums.

Solche Hoffnungen beruhen auf den gleichen Fehlkoppelungen wie die entge-
gengesetzte Reaktion, von der C.F.v. Weizsicker berichtet. Er erzdhlt davon,
dass ein angesehener Berliner Physiker der alten Schule den Gedanken einer Ent-
stehung des Universums mit derart irrationalem Zorn ablehnte, dass Weizsidcker
sich nach den Motiven fragte und endlich darauf kam, dass fiir jenen Physiker die
Ewigkeit des Universums ein quasireligioser Ersatz fiir die verlorene Ewigkeit
Gottes gewesen war. Der Mann, der so reagierte, war seltsamerweise W. Nernst,
der doch gerade von seinen Forschungen zur Wirmelehre und Entropie her fiir
den Gedanken der Nichtewigkeit des Universums besonderes Verstdndnis hitte
haben miissen.®

Die Spekulationen um den Anfang der geschlossenen Welt kdnnen wir ebenso
hinter uns lassen wie den andersartigen Versuch, Gottes Anwesenheit nicht am
Ursprung der Naturgesetze zu finden, sondern in deren Liicken. Schon die Epiku-
rier hatten den Gottern noch eben erlaubt, sich in den Zwischenrdumen zwischen
den Welten anzusiedeln, sofern sie sich nur nicht um die Welten zu kiimmern an-
schickten. Der frithere Wundergott, der die Welt direkt regierte, wurde erst durch
die Naturgesetze fragwiirdig, und so lange diese liickenhaft waren, konnte er sich
noch halten als, wie Bonhoeffer es auszudriicken pflegte, Liickenbiisser. Jede neue
Erkenntnis schmilert seinen Raum, bis er zuletzt mit dem blossen deistischen An-
fang zusammenfillt.

Statt in so unfruchtbarer Weise zu spekulieren, wollen wir die Problematik an
einem ganz anderen Ende aufgreifen.

2

Die Frage nach dem Gott, der das Universum erfiillt, entscheidet sich zunichst
weder an bestimmten Gottesvorstellungen noch an den Anschauungen iiber ein
Jenseits, das ebensosehr jenseits der Erfahrung und des Erkennens ist, wie es jen-
seits der Naturgesetze ist.

Wenn wir nach Gottleere oder Gottfiille des Universums fragen, dann betreten

¢ C.F.v, Weizsidcker, Die Tragweite der Wissenschaft (1964), S. 166 ff.



U. Neuenschwander, Gotterfiilltes und gottleeres Universum 313

wir einen Raum, der den nach allen mdéglichen Gesetzen funktionierenden Kosmos
voraussetzt, aber nicht in diesem Funktionieren besteht.

Die Frage zielt auf eine Qualifizierung der Wirklichkeit, die als solche gerade
nicht quantifizierbar, also weder zu messen noch auf eine mathematische Gleichung
zu bringen ist. Letztlich ist es ja auch gerade der Sinn aller quantifizierbarer Phi-
nomena, Tréager von Qualitdten zu sein.

Wenn die H-moll-Messe von Bach aufgefiihrt wird und das Sanctus aufklingt,
kann wohl, wenigstens prinzipiell, die Luftschwingung quantitativ berechnet wer-
den. Aber diese Wellengleichung macht nicht das aus, was die Musik bedeutet,
sowenig wie die mathematische Verteilung der Druckerschwiérze auf der Partitur
die Sache selbst ist, wenn auch eben diese Verteilung der Triger der Bedeutung
ist. Diese Bedeutung aber erfordert eine Wahrnehmung besonderer Art.

Irgend ein Horer wird durch diese Luftschwingungen des Sanctus so betroffen,
dass ihm das Erhabene, Heilige gegenwirtig ins Bewusstsein tritt. Etwas wird
transparent. Eine physikalisch gleichwertige, @hnliche Schallwellenverteilung je-
doch konnte vollig sinnlosen Larm bedeuten.

Die Frage nach der Gotterfiilltheit dieses Augenblicks entscheidet sich dem-
nach nicht auf der quantitativen Ebene der Wellengleichungen, sondern auf der
qualitativen der Bedeutung. Der Unterschied ist, ob sinnloser Larm ausgedriickt
wird oder das prophetische Erlebnis weitergegeben wird: Heilig, heilig, heilig ist
Jahwe Zebaoth, und ganz erfiillt ist die Erde von seiner Herrlichkeit.

Die objektive Frage ist auch hier nicht von der anderen abzuldsen, wie wir es
vernechmen. Nehmen wir Larm oder Musik wahr? Da steht die Diskussion zwi-
schen zwei Menschengruppen. Schon Heraklit hat sich dahin gedussert, dass auch
der schonste Kosmos denen, die den Logos nicht in sich triigen, bloss wie ein zu-
fallig aufgeschiitteter Kehrichthaufen erschiene.” Thm entgegnen jene Menschen,
es sei eben in Wirklichkeit nur ein zufdllig aufgeschiitteter Kehrichthaufen da; der
Logosgldubige projiziere nur aus seinem eigenen Schonheits- und Ordnungs-
wunsch heraus seinen eigenen Logos hinein, so dass es ihn diinke, es sei ein Kos-
mos.

Damit sind wir an dem Punkt angelangt, dass die existentielle Reaktion auf das
gleiche Universum ganz verschieden sein kann, und dass man sich endlos dariiber
streiten kann, was nun an Bedeutung hineinprojiziert wurde und was darin ange-
legt war. Das mogen zwei Texte zeigen, von denen der erste unter dem Eindruck
des aufkommenden naturwissenschaftlichen Materialismus, der zweite aber unter
dem Einfluss neuplatonisch-christlichen Welterlebens entstanden ist.

Der erste Text ist das berithmte Traumgesicht Jean Pauls, die Rede des toten
Christus vom Weltgebidude herab, dass kein Gott sei:

«Jetzo sank eine hohe edle Gestalt mit einem unvergédnglichen Schmerz aus der Hohe auf
den Altar nieder, und alle Toten riefen: ‘Christus! Ist kein Gott?” Er antwortete: ‘Es ist kei-
ner... Ich ging durch die Welten, ich stieg in die Sonnen und flog mit den Milchstrassen
durch die Wiisten des Himmels, aber es ist kein Gott. Ich stieg herab, so weit das Sein seine

7 H. Diels, Fragmente der Vorsokratiker (61951), S. 178.



314 U. Neuenschwander, Gotterfiilltes und gottleeres Universum

Schatten wirft, und schauete in den Abgrund und rief: ‘Vater, wo bist du?’ Aber ich horte nur
den ewigen Sturm, den niemand regiert, und der schimmernde Regenbogen aus Westen stand
ohne eine Sonne, die ihn schuf, iiber dem Abgrund und tropfte hinunter. Und als ich auf-
blickte zur unermesslichen Welt nach dem gottlichen Auge, starrte sie mich mit einer leeren
bodenlosen Augenhohle an, und die Ewigkeit lag auf dem Chaos und zernagte es und wieder-
kiute sich ..., und alles wurde leer. Da kamen, schrecklich fiir das Herz, die gestorbenen Kin-
der, die im Gottesacker erwacht waren, in den Tempel und warfen sich vor die hohe Gestalt
am Altare und sagten: ‘Jesus, haben wir keinen Vater?” So hob er gross wie der hichste End-
liche die Augen empor gegen das Nichts und gegen die leere Unermesslichkeit und sagte:
‘Starres, stummes Nichts! Kalte, ewige Notwendigkeit! Wahnsinniger Zufall! ... Wie ist jeder
so allein in der weiten Leichengruft des All! Ich bin nur neben mir. — O Vater, o Vater, wo ist
deine unendliche Brust, dass ich an ihr ruhe? — Ach, wenn jedes Ich sein eigner Vater und
Schopfer ist, warum kann es nicht auch sein eigner Wiirgengel sein?’»8

Daneben stelle ich die entgegengesetzte Art und Weise, wie Augustin in den
Konfessionen dem Universum auf der Suche nach Gott begegnet:

«Was ist’s, was ich liebe, wenn ich meinen Gott liebe? Ich fragte die Erde, und sie sprach:
Ich bin’s nicht. Alles, was auf ihr ist, bekannte dasselbe. Ich fragte das Meer und seine Ab-
griinde und das Gewiirm, das in ihm lebt, und sie antworteten: Nicht wir sind dein Gott,
suche hoher, hoher, iiber uns! Ich fragte die sduselnden Winde, und das ganze Reich der Luft
mit all seinen Bewohnern gab zur Antwort: Anaximenes irrt sich, ich bin nicht dein Gott.
Ich fragte den Himmel, die Sonne, den Mond und die Sterne, und sie sagten: Auch wir sind’s
nicht, der Gott, den du suchst. Und ich sprach zu all dem, was draussen vor den Tiiren mei-
nes Fleisches steht: So sagt mir doch von meinem Gott, wenn ihr’s denn nicht seid, sagt mir
etwas von ihm. Sie aber riefen mit gewaltiger Stimme: Er hat uns geschaffen! Meine Frage
aber, das war meine Betrachtung, und ihre Antwort war ihre Schonheit.»?

Augustins Weise, die Erde von der Herrlichkeit Gottes erfiillt zu sehen, hat,
wenigstens in unserem Textstiick, einen dsthetischen Charakter.

Ich stelle daneben eine andere Gotterfiilltheit, die eine Zeitlang gerade die Na-
turwissenschafter begeistert hat, namlich die mathematische Durchdringung des
Kosmos. Es sei an Nikolaus Cusanus erinnert, der, von Pythagoras beeinflusst,
im spiten Mittelalter die Gotterfiilltheit des Universums im mathematischen Sym-
bol der Einheit fand. Die Zahl ist die Struktur aller Dinge, und die Vielheit ist
nur moglich durch den Bezug auf die Einheit; die letzte Einheit, aber als kleinste
und grosste zugleich, ist Gott. Die Einheit ist dabei nicht nur Symbol oder Analo-
gie, die Assoziationen an Gott wachrufen, sondern Ausdruck der gottlichen Durch-
dringung des Kosmos, der ja fiir Cusanus eben die Entfaltung, die Ausfaltung,
explicatio, des gottlichen Wesens ist. «Zahl» und «Einheit» sind durchaus im Sinne
der entstchenden Vielfalt der Dinge selbst gemeint:

«Numerus est explicatio unitatis . .. Sicut igitur ex nostra mente, per hoc quod circa unum
commune multa singulariter intelligimus, numerus exoritur, ita rerum pluralitas ex divina
mente, in qua sunt plura sine pluralitate quia in unitate complicante.»10

8 Zit. nach H. Zahrnt, Die Sache mit Gott (1966), S. 157 f.

9 Augustin, Confessiones, 10. Buch, Kap. VI.

10 N, Cusanus, De docta ignorantia, 1. Buch Kap. III: Phil.-theol. Schriften ed. L. Gabriel,
1 (1964), S. 332.



U. Neuenschwander, Gotterfiilltes und gottleeres Universum 315

Diese Betonung der Einheit, die sich iiberall untergriindig manifestiert, ver-
bindet das Denken des Kusaners mit der gegenwirtigen Physik, fiir die Universali-
tdt und Einheitlichkeit Leitgedanken sind. Schon im Begriff Universum selbst ist
der Gedanke der Einheit enthalten. Er wird aber ausgefiihrt, indem die verschie-
denartigen Phinomene auf einheitliche Strukturen zuriickgefiihrt werden, erst alle
Arten der Energie auf die Einheit der Energie, dann die Einheit von Energie und
Masse, und endlich die einheitliche Feldtheorie.

Wie sehr die Physik auf die Einheit zustrebt, zeigt C. F. von Weizsidcker, wenn
er in seinen Vorlesungen iiber die philosophische Interpretation der Physik vor-
sichtig formuliert: «Ich hdtte daher diesem Abschnitt den hypothetischen Titel
‘der Weg der Wissenschaft zur Einheit’ geben konnen. Ich mdchte aber bei den
sicher begriindeten Tatsachen bleiben und werde folglich meine Betrachtung
hauptsdchlich auf die Ann#herung an eine vereinheitlichte Physik beschréin-
ken .. .»!1

Die Einheit des Universums kann nicht empirisch festgestellt werden. Der Be-
griff der Welt als Ganzes ist, wie Kant gezeigt hat, eine regulative Idee der Ver-
nunft und nicht eine Erfahrungstatsache. Die Erfahrung legt aber den Gedanken
der Einheit nahe.

Das hat aber durchaus eine ambivalente Wirkung. Wahrend es fiir Cusanus
zum Anlass wurde, die wirkende Gotterfiilltheit des Kosmos wahrzunehmen,
bleibt die Registrierung der Einheit fiir manche heutigen Physiker ganz profan und
besitzt keinerlei religiose Dimension. Auch hier wieder beobachten wir, dass bei
der Interpretation der Bedeutung subjektive Komponenten mitschwingen. Wenn
wir nun diese subjektive Komponente genauer ins Auge fassen, dann finden wir,
dass sie nicht in einer bestimmten Interpretation eines Einzelphinomens besteht.
Es handelt sich vielmehr letztlich um eine Gesamtreaktion, um eine ganzheitliche
Einstellung des Menschen, bei der das Mass der wissenschaftlichen Durchdringung
des Universums nur eine sekundidre Rolle spielt, da die Gesamtreaktion nicht
schlechthin von der Kenntnis eines einzelnen Gesetzes oder von der Fihigkeit,
eine bestimmte mathematische Form zu durchschauen, abhéngt.

Ich mochte diese ganzheitliche Reaktion, die wir beispielhaft bisher nur auf
dem d#sthetischen Feld (Schonheit bei Augustin) und dem mathematischen (Ein-
heit bei Cusanus) angedeutet haben, noch auf andere Weise beschreiben.

Schonheit und Einheit zusammengenommen lassen das Universum wie einen
grossen, sich verwirklichenden Gedanken erscheinen. Wir bleiben aber damit
doch noch auf der Ebene der Natur. Die entscheidende Gesamtreaktion des Men-
schen ist aber nicht ohne die Geschichtlichkeit der Existenz vollziehbar. In ihr
sind nicht Schonheit und Einheit die letzten Kriterien. Fiille und Leere fragt da
vielmehr danach, ob in dem mit Leben, bewusstem, ja selbstbewusstem Leben er-
fiillten Kosmos Sinn walte oder nicht. Gotterfiilltheit des Universums wiirde auch
Sinnfiille bedeuten. Diese weiten und fiir das menschliche Leben entscheidenden

1t C. F. v. Weizsicker, Die philosophische Interpretation der modernen Physik: Nova Acta
Leopoldina, 37, 2 (1972), S. 16.



316 U. Neuenschwander, Gotterfiilltes und gottleeres Universum

Felder konnen hier nicht abgeschritten werden. Denn die Problematik und Zwie-
spiltigkeit des menschlichen Lebens, Verzweiflung, Leiden, Unrecht, Schuld, Tod,
lassen die Frage nach Leere und Erfiilltheit in gesteigerter Potenz aufbrechen.
Zudem sind alle diese Erfahrungen dialektisch, da die Belastung durch das Nega-
tive oft zur Vertiefung und Reifung des Lebens beitragen kann, bequemer Wohl-
stand dagegen korrumpiert. Das fiihrt aber ins Uferlose.

Es kann in diesem Zusammenhang nur eben angedeutet werden, dass die ge-
schichtlich-existentielle Dimension fiir das menschliche Dasein die wichtigste ist,
denn das menschliche Schicksal entscheidet sich an den Negativititen des ge-
schichtlichen Lebens mehr als am Universum, dessen Milchstrassen auch existen-
tiell oft sehr weit weg sind.

3.

Wenn wir uns auf das Universum im naturwissenschaftlichen Sinn konzentrie-
ren, treten einige dieser Dimensionen, in denen Fiille und Leere zur Diskussion
stehen, in den Hintergrund. Die Grundsituation bleibt dieselbe, wenn wir nun-
mehr die Gesamtreaktion des Menschen auf die Erfahrung des Kosmos zusammen-
fassend zu beschreiben haben.

Gottleere des Universums als Urteil des Menschen iiber seine Gesamterfahrung
ist identisch mit der Gesamtreaktion der schlechthinnigen Profanitat.

Gotterfiilltheit des Universums als Urteil des Menschen iiber seine Gesamt-
erfahrung ist identisch mit der Gesamtreaktion der Ehrfurcht.

Ehrfurcht ist die religiose Grundhaltung. Sie ist nicht ein Gefiihl, sondern eine
Grundbefindlichkeit des Menschseins angesichts der Fiille des Universums. Nicht
ein Mangel also, der einer Angst- oder Wunschprojektion riefe, sondern umge-
kehrt die Fiille ist Anlass zur Ehrfurcht. Nicht der Mangel an Herrlichkeit des
Universums lésst einen herrlichen Gott im Himmel erfinden, sondern die Herrlich-
keit des Universums erscheint als Abglanz. Ehrfurcht ist auch keineswegs als
passive Verehrung aufzufassen, sondern sie enthdlt die Motivation zur grossten
Aktivitit des Hegens und Forderns.

Wenn wir dies ins Auge fassen, dann wird deutlich, dass keineswegs die wissen-
schaftliche Durchdringung des Universums als reines Erkennen- und Verstehen-
wollen der religiosen Reaktion der Ehrfurcht gegeniibersteht. Der direkte Gegen-
satz zur Ehrfurcht, die in allem eine gottliche Herrlichkeit oder, um mit Goethe zu
reden, die gottliche Zier erschaut, ist vielmehr die Mentalitdit der Ausbeutung.
Diese sieht im Universum lediglich das Objekt der moglichen maximalen Aus-
nutzung. Dass eine solche Mentalitdt nicht bei den Rohstoffen stehenbleibt, son-
dern auf das Lebendige iibergreift, ist offenkundig. Mit der Wissenschaft hat diese
der religiosen Ehrfurcht entgegengesetzte Reaktion nur insofern etwas zu tun, als
die Wissenschaft das Wissen bereitstellt, dass, in Kénnen umgemiinzt, die Macht
zur schrankenlosen Ausbeutung gew#hrt. Deshalb darf sich die Wissenschaft auch
nicht in den Elfenbeinturm der blossen Forschung zuriickziehen, sondern ist mit-
verantwortlich fiir die Mentalitdt, in der Wissen gesucht und Wissen verwendet
wird.



U. Neuenschwander, Gotterfiilltes und gottleeres Universum 317

Die Reaktion der Ehrfurcht als fromme Reaktion ist zun#chst nicht von einem
bestimmten Gottesbild abhédngig. Wir haben auch keine spekulative Gottesvor-
stellung eingefiihrt und weder einen Gott im Jenseits noch einen personlichen Gott
vorausgesetzt. Die fiir die Religion bedeutsame Frage nach der Personalitidt Gottes
ist von der Anschauung des Universums her nicht beantwortbar, ja sie stellt sich
nicht einmal. Sie taucht eindeutig erst im Zusammenhang mit der Geschichtlich-
keit der Existenz auf, da sie von der Personalitit des Menschen ausgeht.

Eine andere Abgrenzung jedoch muss im Hinblick auf eine Gotterfiilltheit des
Universums vollzogen werden. Gotterfiilltheit des Universums heisst nicht Identi-
tit der Erscheinung des Universums mit Gott, also nicht Pantheismus.

Vielmehr liegt in der religiosen Reaktion der Ehrfurcht als der Gesamthaltung
des Menschen ein Element, das wir mit Rudolf Otto als Kreaturgefiihl bezeichnen
konnen. Darin liegt auch die Ambivalenz von Angst und geborgenem Vertrauen
beschlossen, die erst in der geschichtlichen Religion entschieden wird.

Das hat nichts mit kosmologischen Schopfungstheorien zu tun. Es driickt wie-
derum eine Grundbefindlichkeit des Menschen jetzt und hier aus. Gewiss bleibt
das Kreaturgefiihl nicht isoliert und auf das eigene Ich allein bezogen, sondern
weitet sich auf das Universum aus. Es integriert gleichsam die ganze Wirklichkeit
in das eigene Kreaturgefiihl und schreibt so dem Ganzen eine Offenheit und Tiefe
zu, die nicht rational ableitbar ist, aber der Ehrfurcht entspricht. Eine solche
Perspektive macht die Gotterfiilltheit des Universums erst umfassend, so wie um-
gekehrt die Gottleere erst radikal wird, wenn das raumzeitlich erscheinende Uni-
versum in sich selbst absolut gesetzt wird.

So elementar aber auch das Kreaturgefiihl zur religiosen Grundhaltung mensch-
licher Ehrfurchtsreaktion gehort, so ist doch daraus keine Kosmologie abzuleiten,
denn weder der Mensch im gottleeren noch der Mensch im gotterfiillten Univer-
sum vermogen zu sagen, wie Sein gemacht wird. Alle sind wir darauf beschrénkt,
uns innerhalb des gegebenen Seienden zu orientieren. Uber das Seiende hinaus
gelangt die Wissenschaft nicht, die Spekulation nur scheinbar und die Phantasie
nur traumend.!?

Ulrich Neuenschwander T, Bern

12 Die Grundgedanken dieses Aufsatzes wurden an einem interdiszipliniren Seminar des
Studium Generale der Universitdt Bern, das dem Wesen und der Erkenntnis des Universums
gewidmet war, am 8. Mai 1977 vorgetragen.



	Gotterfülltes und gottleeres Universum

