Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 33 (1977)

Heft: 5

Artikel: Gottesbegriff und Weltveranderung
Autor: Mili Lochmann, Jan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878515

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878515
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gottesbegriff und Weltverinderung

In seinem Brief an Rudolf Bultmann von 24. 12. 1952 vergleicht Karl Barth
sein Verhiltnis zum Marburger Kollegen mit der Situation eines Walfisches und
eines Elefanten, die sich «an irgend einem ozeanischen Gestade in grenzenlosem
Erstaunen begegneten»: In ganz verschiedenen Elementen zu Hause, ganz anders
ausgerichtet, haben sie Miihe, sich gegenseitig zu verstindigen. Das Bild taucht in
meinem Gedéchtnis auf, wenn ich an unsere, Fritz Buris und meine, Koexistenz in
Basel zuriickdenke. Doch es taugt in unserem Falle nicht ganz. Sicher, die Diffe-
renzen in theologischer Einstellung waren von Anfang bis zum Ende sehr gross.
Wir begegneten einander recht oft tatsdchlich «in grenzenlosem Erstaunen». Doch
daraus entwickelte sich keine Indifferenz, sondern im Gegenteil: Begegnung in
Differenz, eine intensive Auseinandersetzung, deren Schérfe das Band personlicher
Freundschaft nie zum Bruch brachte — eine Erfahrung, fiir welche ich dankbar bin.

Sie gibt mir auch den Mut, mich in der Thematik und Perspektive des Beitrags
in sein Festheft nicht an irgendein «Burisches Gestade» zu begeben, sondern ei-
nige Gedankengidnge zur Problematik vorzulegen, die mich — auch gerade im ge-
wissen Kontrapunkt zu seinem theologischen Ansatz und dessen ethischer Durch-
filhrung — in den Jahren unserer dreibéndigen «Dogmatik im Dialog» besonders
beschiftigte: Gottesbegriff und Weltverdnderung.

1,

Das Thema ist spannungsreich und dogmengeschichtlich umstritten. Man kann
von vornherein, fundamentaltheologisch, einwenden: Gott und Welt sind grund-
sdtzlich verschiedene Grossen; sie kurzschliissig verbinden oder gar vermischen zu
wollen schafft theologisches Chaos, konfuse Schwirmerei. Denker verschiedener
«Zwei-Reiche-Lehren» warnten mit ernstzunehmenden Argumenten vor solcher
Gefahr. Und die Einwidnde kdnnten noch pointierter formuliert werden: Nicht nur
die Verbindung von Gott und Welt, sondern vor allem die Verbindung von Gottes-
begriff und Weltverdnderung ist problematisch.

Der klassische abendlandische Gottesbegriff tendierte jedenfalls kaum in solche
Richtung: er wurde auf den Hohen seiner Entfaltung vielmehr in scharfer Ab-
grenzung jeder Verdnderung gegeniiber gepragt. Man denke nur an die einfluss-
reichste Gottesiiberlieferung der antiken Metaphysik: sowohl der platonische wie
auch der aristotelische Gottesbegriff wurden in einem eindeutigen Bekenntnis zur
Unverdnderlichkeit Gottes konzipiert — Gott ist der Unverédnderliche, Unbeweg-
liche, Zeitlose.

Man wende nicht ein, dies waren philosophische und nicht theologische Gottes-
begriffe. Gerade sie drangen doch auch in die christliche Theologiegeschichte hin-
ein, dominierten den breiten Strom christlichen Denkens iiber Gott — und nicht
nur des Denkens, sondern auch christlicher Frommigkeit. Ist es nicht so, dass auch



J.M. Lochman, Gottesbegriff und Weltverdnderung 301

heute noch fiir die meisten — Frommen und Unfrommen, Gottesfreunde und Got-
tesfeinde — Gott der «ruhende Pol in der Flucht der Erscheinungen», die «feste
Burg der Transzendenz», der «grosse Stabilisator» innerer und &dusserer Zustinde
ist — mag diese seine Rolle begriisst und hoch geschitzt oder eher verdichtigt und
abgelehnt werden?

Gott und Weltverdnderung — dies klingt jedenfalls fiir manche als ein frag-
wiirdiges Thema, eine miihsame Erfindung moderner Theologen, die den Halt in
der klassischen christlichen Tradition verloren haben und nun nur noch von der
Theologie der Weltverdnderung, von der politischen oder gar von der Theologie
der Revolution schwirmen. Ich gebe das Befremdliche dieser Themenstellung zu.
Und ich bestreite nicht, dass sie ihre Gefahren mit sich bringt: die falschen An-
passungen des theologischen Themas an den Zeitgeist; kurzsichtigen Bruch mit
klassischem Gehalt des Begriffs Gott; billigen Ausverkauf der geistlichen Substanz
der Kirche gerade an ihrem zentralen, mit dem Namen Gott untrennbar verbun-
denen Bestandteil ... Es konnte durchaus berechtigt sein, hier vorsichtiger zu
denken. Trotzdem halte ich das Thema fiir legitim und relevant.

Ich stimme Karl Barth zu, wenn er seinen fundamentaltheologischen Grund-
satz: «Die Dogmatik in allen und jeden von ihren Teilen und Unterteilen . . . kann
im Ganzen und im Einzelnen nichts anderes sagen wollen als dieses: Gott ist», zur
These zuspitzt: Wir Menschen «diirfen und miissen im Grossen und im Kleinen,
im Ganzen und im Einzelnen, in der Totalitdt unserer Existenz als Menschen leben
mit der Alle in Allen Alles nicht nur neu beleuchtenden, sondern real veridndern-
den Tatsache, dass Gott ist».1

Mit dem Bekenntnis Gott ist wird nicht bloss ein neues Meditations- oder In-
terpretationsprinzip geboten, sondern es wird die totale condition humaine auf die
Wirklichkeit und Moglichkeit ihrer Verdnderung angesprochen. Das Thema «Got-
tesbegriff und Weltverdnderung» erscheint dann nicht mehr als theologischer
Aventurismus, sondern als eine vom Grundansatz der Dogmatik gebotene Heraus-
forderung, die Implikationen des biblischen Gottesglaubens zu bedenken — und zu
praktizieren. Um einige Schritte in dieser Richtung handelt es sich bei den folgen-
den Uberlegungen.

Was ist also der christliche Gottesbegriff? Ich mochte die folgende These ver-
treten und mich dadurch von allen allgemeinen, vor allem auch philosophisch spe-
kulativen Gottesbegriffen konkret absetzen: Die geistige Heimat des christlich ver-
standenen Wortes Gott ist die eschatologische Befreiungsgeschichte Jesu Christi —
verstanden in ihrem biblisch umfassenden Zusammenhang, also im Kontext der
prophetischen Botschaft des Alten Testaments und des apostolischen Kerygmas
des Neuen Testaments. In dieser Formel — eschatologische Befreiungsgeschichte
Jesu Christi — sind einige Akzente gesetzt, die das FEigentliche des biblisch ver-
standenen Gottesglaubens charakterisieren.

Der biblische Gottesname hat seinen «Sitz im Leben» in der Geschichte. Dies
ist keine Selbstversténdlichkeit.

1 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, 2, 2 (1942), S. 288 ff.



302 J.M. Lochman, Gottesbegriff und Weltverinderung

Sieht man sich in der Religions- und Philosophiegeschichte um, so stellt man
fest, dass es meistens ganz andere Dimensionen waren, in welchen die Vielfalt der
ausserbiblischen Gottesbegriffe geprigt wurde. So etwa die Dimension der Natur:
die Gotter sind Michte der Natur, sie antworten auf die Macht- und Ohnmachts-
interessen des Menschengeschlechtes angesichts der Natur. Oder die Dimension
des Postmortalen: die Go6tter sind Herren des Todesreiches, haben also mit un-
serem Geschick im Jenseits zu tun, bedrohen uns oder erretten uns von dort. Oder
— vor allem in hoher entwickelten Religionen — der ontologisch-ontokratische Kon-
text: Gott und die Gotter stellen die kosmologische Klammer alles Seienden dar,
sie garantieren die unantastbare Ordnung im Kosmos und in der Gesellschaft, die-
nen den Interessen der Ruhe und Ordnung . . .

Ganz anders lautet die biblische Botschaft. Zwar kennt auch die Bibel alle die
bereits erwidhnten Dimensionen der Natur, des Todes, der ontologischen und poli-
tischen Ordnung — der Gott ihres Glaubens ist aber in diesen Kategorien nicht zu
fassen. Er ist der Gott der Geschichte — was zunichst zweierlei bedeutet: er be-
gegnet dem Menschen primir nicht im unverénderlichen Kreislauf der Naturkrifte;
und er ist nicht fiir uns erst im «Jenseits» des Irdischen endgiiltig da. Nicht die
Urzeit und die Ewigkeit sind seine Tempel, sondern die konkret gelebte, mensch-
liche Geschichte. Hier, in den Wandlungen des gegenwirtigen Lebens, begegnet
der alttestamentliche Mensch seinem Gott. Was dann zugleich bedeutet: dieser
Gott ist keine Schicksalsmacht des Gegebenen, keine unantastbare Autoritit, die
die Menschen an das Vorgegebene bannt, sondern — als Gott der Geschichte — der
Gott des «Auszugs», «deus viator» — der Begleiter des wandernden Gottesvolkes.
Darum ist — bezogen auf die jeweilige geschichtliche Gegenwart — die Zukunft,
sein Kommen, die bevorzugte Dimension des biblischen Glaubens. Mit ihr hat sein
heiliger Name vorziiglich zu tun: in ihm, wie er Moses uniiberhorbar geoffenbart
ist, klingt die Verheissung: «Ich werde sein, der ich sein werde» (Ex. 3, 14), oder
noch konkreter: «Ich werde fiir euch da sein.» Darum spricht das letzte Wort der
neutestamentlichen Gotteserwartung: Maran atha. Im Gedenken — und in der
Praxis — dieses Gottesnamens lebt der biblische Gottesglaube.

Was ergibt sich aus diesem Ansatz des biblischen Gottesverstdndnisses fiir die
Moglichkeiten der Weltverdnderung? Meinem Verstehen nach Wesentliches: die
kategorische Verheissung und Weisung, dass die Weltverinderung moglich und
geboten ist. Die Welt ist kein unverénderlich vorliegender Zustand, sondern Ge-
schichte. Gott selbst nimmt die Geschichte ernst, ermutigt also auch die Menschen,
die Geschichte ernst zu nehmen, das heisst, die Welt nicht zu fetischisieren und
nicht zu tabuisieren, ihre Zustinde nicht als unantastbar zu deklarieren, sie nicht
abergldubisch zu stabilisieren, sondern Gott bei seinem Wort zu nehmen, ihm
nachzufolgen, die Mdglichkeiten der Erneuerung zu suchen und auszubauen. Hier
sehe ich einen entscheidenden Unterschied zwischen Aberglauben und Glauben.
Aberglaube fetischisiert das Vorgegebene. Der Glaube folgt — wie dies an Abra-
ham, diesem Vater des biblischen Glaubens besonders klar wird — dem Gott der
Zukunft nach, lebt aus der Verheissung, eine Pilgerexistenz in der Mitgestaltung
der Geschichte.



J.M. Lochman, Gottesbegriff und Weltverinderung 303

Von diesem Gott her ist die Weltverinderung kein fremdes Anliegen, kein frem-
des und entfremdendes Werk. Von diesem Gott her ist sie ein dem Menschen an-
vertrautes, ihn ermutigendes Mandat.

2.

Die Geschichtsbezogenheit des biblischen Gottesverstindnisses gilt dabei nicht
der Geschichte im Allgemeinen, undifferenziert, als Verherrlichung oder gar Ver-
gottlichung der Geschichte. Eine allgemeine Geschichtsreligion ist biblisch nicht
weniger bedenklich als eine allgemeine Naturreligion. Das Herz der biblischen
Menschen gilt zunédchst einer ganz spezifischen Geschichte: der Geschichte Jesu
Christi, und natiirlich der in sie aufgenommenen und erfiillten Verheissungsge-
schichte des Alten Testaments. Deshalb ist der biblische Gott kein undefinierter
«Geschichtsgott», sondern der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs — der Gott der
Viter und der Vater Jesu Christi. Dies hat eine wichtige Konsequenz: Fiir den
christlichen Glauben wird Gott keineswegs im allgemeinen Geschichtsdrang offen-
bar, ist also nicht mit beliebigen Geschichtsmichten zu identifizieren. Seine Ge-
schichte ist eine besondere, sie ist die in der Geschichte Israels und in der Ge-
schichte Jesu von Nazareth konkretisierte Befreiungsgeschichte.

Man denke nur an die entscheidenden Offenbarungen des Namens Gott in der
Bibel. Im Alten Testament ist es ohne Zweifel die Offenbarung, die Moses in Ex. 3
zuteil wird. Der Zusammenhang dieser Offenbarung ist uniibersehbar: es ist dies
das Exodusgeschehen, der Auszug der Sklaven aus dem Sklavenhaus — also: eine
Befreiungsgeschichte im konkretesten Sinne des Wortes. Dieses Ereignis spielt im
Glauben des Alten Testaments die Schliisselrolle: der Glaube Israels kreist um
dieses Ereignis; ihm gilt das Andenken und die Hoffnung des Volkes Gottes. Dies
ist seine «Gottesiiberlieferung», das Zeugnis der Viter an die Sohne: nicht eine
«heilige Tradition» des urmythischen Altertums, welche die Tradenten und Horer
an eine vorgegebene Kette des Urseienden bindet, sondern Ermutigung und Er-
michtigung, im Sinne des Exodus den eigenen Auszug zu wagen, die eigene Ge-
schichte als Befreiungsgeschichte zu verstehen und zu gestalten. Der Gott Israels
geht seinem Volke voran, bricht Horizonte der Freiheit auf, ermutigt zur Praxis
der Freiheit. Der Kampf der alttestamentlichen Propheten mit der Verstockung
und Trégheit des Volkes — eines der Grundthemen des Alten Testaments — wird
um diese Frage gefithrt — und deshalb immer zugleich um das rechte Gottesver-
stindnis, um die Treue dem einen Gott Israels gegeniiber, und gegen die verskla-
venden Baale und Gotzen der jeweiligen kulturellen Situation. Das ist der Sinn
der Zehn Gebote Gottes. Sie alle stehen unter der Priambel: «Ich bin der Herr,
dein Gott, der ich dich aus dem ... Sklavenhause herausgefiihrt habe» (Ex. 20, 2),
vor allem das erste und grosste: «Du sollst keine Gotter haben neben mir.» Hier
geht es nicht um «Fifersucht» im Sinne des dngstlichen «Besitzers», der seinen Be-
sitzstand um jeden Preis wahren mochte; hier geht es eher und primédr um die Frei-
heit des Gottesvolkes, die im Abfall zu Go6ttern bedroht und zerstort wird. Der
Bund der Treue — das zentrale Thema der beiden Testamente — ist der Bund der
Freiheit.



304 J. M. Lochman, Gottesbegriff und Weltveridnderung

Dies gilt im vollen Masse auch vom Neuen Testament. Dem Exodusereignis
wiirde hier vor allem das Osterereignis der Auferstehung Jesu Christi entsprechen.
Tatsédchlich wird in der apostolischen Perspektive gerade dieses Ereignis mit der
Offenbarung des Namens Gottes verbunden. Eine der kiirzesten «Definitionen»
Gottes im Neuen Testament ist wohl «der, welcher Jesus aus den Toten aufer-
weckt hat» (ROm. 4, 24). Der Gott des Neuen Testamentes ist der Gott der Auf-
erstethung. Nun wird aber gerade dieses Ereignis als ein ausgesprochenes Befrei-
ungsereignis verstanden und bezeugt. Die Osterereignisse meinen wohl die escha-
tologische Befreiung des Menschen. Sie greifen den «letzten Feind» an, den Tod
und seine Konsorten: Siinde und die «metaphysische» Entfremdung des Menschen-
geschlechts. In diesen Kontexten werden sie von den Aposteln bezeugt: Sie haben es
mit der Hoffnung der Menschen in bezug auf die Gefihrdung des Todes und mit
der von daher uns alle gefihrdenden Sinnlosigkeit zu tun. Sie anvisieren diese
«letzten» Fragen (oder auch die Fraglosigkeit des Menschen angesichts dieser
Fragen). Folgerichtig sind sie mit einer Aura des unvorstellbaren Geheimnisses um-
geben: sie lassen sich nicht detachiert und gegensténdlich «verifizieren». Jeder Be-
griff wird hier widerspriichig: man merkt das den neutestamentlichen Berichten
schnell an. Und doch bleibt in der zentralen Aussage die Ubereinstimmung: Gott
ist derjenige, der den Gekreuzigten nicht im Stich gelassen hat, der Gott, der die
Freiheit seiner Schopfung selbst im Zugriff des Todes erl6send vertritt.

Dass es dabei nicht nur bei den «religiosen Geheimnissen» bleibt, zeigt das
Neue Testament eindeutig und klar. Das so schwer verifizierbare Ereignis der Auf-
erstehung — und der so schwer verifizierbare Gott — werden in der Praxis der Auf-
erstehung, im Leben der apostolischen Gemeinde sichtbar. Die Auferstehung be-
wahrt sich dort als ein weltverdnderndes Ereignis, die Eschatologie erweist sich
also im echt biblischen Sinne als keine Flucht aus der Geschichte, sondern im
Gegenteil als ein Aufbruch in die Geschichte und fiir die Geschichte.

Ich mochte in diesem Zusammenhang vor allem auf das Phdnomen der christ-
lichen Mission hinweisen. Die Oster- und Pfingstereignisse der Urkirche stellen
einen — auch fiir den Historiker feststellbaren — Anfang des «Exodus» der Jiinger
«in die ganze Welt» hinein. Das heisst: die Auferstehung wird der Gemeinde Jesu
zur Ermiéchtigung, die inneren und &dusseren Grenzen zu iiberschreiten; eigene
Verzagtheit und Kleinmut zu iiberwinden; im Namen Gottes, der Jesus auferweckt
hat, das Neue, Unerhorte zu wagen.

Dabei ist noch ein Aspekt als heute aktuell zu betonen. Diese aus dem escha-
tologischen Geheimnis der Auferstehung geborene Mission geht keineswegs bloss
«schwirmerisch», «enthusiastisch» vor sich. Sie ist wohl ein Experiment des Hei-
ligen Geistes, wird von charismatischen Erscheinungen begleitet. Aber: der Heilige
Geist ist augenscheinlich auch als Mobilisierung der durchaus rationellen, natiir-
lichen Krifte des Menschen zu verstehen: die Mission wird «planmissig», auf
Grund von «strategisch» durchdachten Uberlegungen durchgefiihrt. Man denke
nur an Paulus! Strategisches Verfahren und charismatische Bewegtheit schliessen
sich nicht aus. Die Praxis der Hoffnung ist vielschichtig zu fassen, auch «Planung»
gehort dazu. So wird von der Auferstehung her, im Namen Gottes, der Jesus auf-



J.M. Lochman, Gottesbegriff und Weltverinderung 305

erweckt hat, eine vielschichtige Initiative der Befreiung in die Wege geleitet — in
der Kirche und in der Gesellschaft.

Die Konsequenzen fiir das Thema der Weltverinderung sind klar ersichtlich.
Ich mochte ihre wesentliche und bis heute aktuelle Tendenz mit einem Begriff
andeuten: die Entfatalisierung der Welt der Menschen. Dies war die befreiende
Pointe des Auferstehungsglaubens bereits im Neuen Testament. Lebten die meisten
Menschen der hellenistischen Zeit unter dem Vorzeichen der Ubermacht der
schicksalhaften «Michte und Gewalten», so bezog die apostolische Botschaft die
Folgen der Auferstehung genau auf diesen wunden Punkt des Fatalismus: in Jesus
Christus ist die Macht des Schicksals im Grunde gebrochen. Er hat sich als der
Herr der Michte erwiesen. Im Blick auf ihn sind wir also keine Sklaven mehr,
sondern die befreiten Sohne. Unsere Welt ist keine schicksalhaft dominierte, un-
verdnderlich versiegelte Wirklichkeit. Gott selbst hat sie in Christus aufgebrochen
und in Bewegung gebracht. Die Welt ist also verdnderbar, es hat Sinn, sich in ihr
zu engagieren.

Ich glaube, diese Sicht der Welt der Menschen ist auch heute zutiefst aktuell.
Von der Verschlossenheit der Kultur und des Daseins sind wir in der modernen
technokratischen und mannigfaltig manipulierten Welt — in Ost und West — nicht
weniger bedroht als die Menschen der vergangenen Epochen. Und auch die Hal-
tung des Fatalismus ist nicht iiberwunden: Wie viele Menschen und ganze Volker
kommen sich vor wie Objekte der Michte. Die Wege zur sinnvollen Verdnderung
scheinen ihnen von den grossen und kleinen Manipulateuren verbaut. Zynismus
oder Resignation greifen um sich. Der Auferstehungsglaube bietet keine billige
Losung. Er weiss vom Kreuz, schiirt also keine Illusion. Aber im Blick auf die
Osterereignisse weigert er sich zu kapitulieren. Die Welt wurde von Gott nicht
den Michten iiberlassen. Wir sollten sie auch heute nicht als die den Michten
fatal preisgegebene betrachten. Dies ist die befreiende Implikation des biblisch
gepragten Namens Gott. Die «Alles in Allen verindernde Tatsache: Gott ist» ist
der Ruf zur Umkehr und Hoffnung, die Erméchtigung zum Protest gegen jeden
Fatalismus. Es war fiir mich begliickend zu erfahren, dass im christlich-marxisti-
schen Dialog gerade diese wichtigen und menschenfreundlichen Initiativen im
biblischen Begriff Gott auch von einigen unserer marxistischen Partner klarer
eingesehen und im politischen Kontext geschitzt wurden. Es wurde selbst von den
Atheisten anerkannt: Hier wird eine «Transzendenz» bezeugt, die nicht entfrem-
den muss, d. h. die Immanenz nicht entwertet und auch nicht stabilisiert, sondern
aufbricht und zur Praxis der Hoffnung erméchtigt.

A

Christlicher Gottesglaube ist mit dem Namen Jesu Christi unauflosbar ver-
bunden. In unserem Leitwort «Befreiungsgeschichte Jesu Christi» kommt zu den
Dimensionen der «Geschichte» und «Befreiung» mit dem Namen Jesus Christus
eine weitere — bei den vorangehenden Uberlegungen schon anvisierte und ange-



306 J.M. Lochman, Gottesbegriff und Weltverinderung

sprochene — Konkretisierung. Der biblische Glaube hat es vorziiglich mit dieser
Geschichte und mit dieser Befreiung zu tun: mit dem Ereignis, welches mit dem
Namen Jesus Christus bestimmt wird.

Dieser Name ist umfassend zu verstehen. Es ist kein Name eines «Sektenh&upt-
lings», der die Eingeschworenen in die Absonderung den anderen gegeniiber
dréngt. Es ist der «Name iiber alle Namen» (Phil. 2, 9) — was auf dem Hintergrund
des Alten Testamentes heissen muss: der aufs engste mit dem Namen Gottes ver-
bundene Name. Sein Reich betrifft die Schopfung, ist auf das Menschengeschlecht
— und nicht auf eine Sektion der Menschheit — bezogen: Juden und Griechen, die
Frauen und die Minner, die Freien und die Sklaven, sind von ihm angesprochen.
Darum konstituiert sich seine Gemeinde als eine grundsitzlich «offentliche Kor-
perschaft» und gibt diese Ausrichtung selbst dort nicht preis, wo sie in die Kata-
komben gezwungen wird. Der Gott Jesu Christi ist kein Gott der Christen: er ist
der in Israel bezeugte Gott, also auch als der Gott Israels der Gott der Schépfung.
So bedeutet die Verbindung des Namens Gottes mit dem Namen Jesu Christi keine
sektiererische «Provinzialisierung» des Gottesbegriffes, sondern im Gegenteil: der
Hinweis auf die radikal offene Geschichte Jesu initiiert den Aufbruch jedes «ge-
schlossenen Gottesbegriffes», motiviert zum Auszug zu allen Menschen und zu
allen Kulturen.

Der radikal offene Gottesbegriff ist dann aber von daher auch nicht mit einem
«leeren Gottesbegriff» zu verwechseln: etwa mit «Gott» als dem hochsten Seinsbe-
griff, der notwendigerweise so hoch ist, so iiber alle konkreten Inhalte erhaben,
dass er in sein Gegenteil — den Begriff des Nichts — umschlédgt. Die Offenheit des
christlichen Gottesbegriffes ist keine abstrakte und keine absolute; sie ist konkret
und dynamisch verstanden; sie reflektiert die Befreiungsgeschichte Jesu Christi.
Sie ist die mit seinem Namen bestimmte Geschichte. Das heisst konkret: Sie ge-
schieht in der Art und Weise, wie Jesu gehandelt und gelitten hat; sie ist die Of-
fenheit der Liebe im Sinne des radikalen Liebesgebots und der Liebespraxis Jesu.
Man kann das Leben Jesu bestimmt nicht auf einen Nenner bringen. Man kann
aber auch kaum bestreiten, dass seine bei den Evangelisten bezeugte, vielschich-
tige und dramatische Geschichte einen cantus firmus aufweist: die bedingungslose
Hingabe an die Mitmenschen, Freiheit fiir die Anderen, vor allem fiir diejenigen,
fiir die in der gegebenen Gemeinschaft keine Freiheit da war, also fiir die Rand-
siedler und Ausgestossenen; eine Freiheit, die dann zugleich mit dem Worte «Lie-
be» wiedergegeben und inhaltlich gefiillt werden konnte — bis zu dem hértesten,
aber eben deshalb befreiendsten Worte Jesu: Feindesliebe.

Es ist lediglich konsequent, wenn im Neuen Testament im Versuch, das Got-
tesverstindnis des Glaubens auszusprechen, gleich das zentrale Wort auftaucht:
Gott ist Liebe (1. Joh. 4, 16). Konnte man je von einer «Definition» Gottes spre-
chen — im strengen Sinne ist dies eine Unmdoglichkeit —, so miisste man auf diese
einfachste «Formel» des Neuen Testaments zuriickgreifen — wobei dann allerdings
auch der Sinn dieser Aussage im Neuen Testament respektiert werden miisste: Sie
stellt keinen Versuch dar, die sympathischste Gemiitsregung in der Welt der Men-
schen auf Gott zu iibertragen, denkt also nicht anthropomorph-verschwommen



J.M. Lochman, Gottesbegriff und Weltverinderung 307

(was alles heisst «Liebe» in der Welt der Menschen!); sondern sie bezieht sich ganz
konkret auf das «Vorbild» des Mannes aus Nazareth, oder besser: auf die kon-
kreten Tendenzen der im Neuen Testament bezeugten, mit seinem Namen ver-
bundenen Befreiungsgeschichte.

Einem Moment dieser Geschichte miisste dann vor allem Rechnung getragen
werden: dem Kreuze Jesu, seiner ganzen Passion. Von Liebe spricht die aposto-
lische Botschaft nicht nur in Ankniipfung an die Worte und Taten in den «son-
nigen Tagen» der irdischen Laufbahn Jesu (auch dort allerdings!), sondern betont
und verschérft im Blick auf sein Leiden und seinen Tod. Wie das bei Johannes
zum Ausdruck gebracht wird: «Grossere Liebe hat niemand als die, dass einer
sein Leben hingibt fiir seine Freunde» (Joh. 15, 13) (und, im Sinne Jesu, auch: fiir
Feinde). Dies ist das «Grundgesetz» des Lebens Jesu — nicht im Sinne eines ge-
setzlichen Moralismus, wohlverstanden, sondern in der freien Ausrichtung seines
Lebensweges: seine Hingabe an die Anderen ist seine Hingabe bis in den Tod hin-
ein. «Liebe stark wie der Tod» (Hohelied 8, 6) — dieses grosse alttestamentliche
Wort ist die Vorwegnahme der Liebe Jesu Christi. Es wird im Neuen Testament
sehr konkret gefiillt, nicht nur wie eine Metapher, sondern als Aussage iiber sein
Kreuz (und seine Auferstehung) verstanden. Das Kreuz steht im Zentrum des
Evangeliums — und vor allem auch: im Zentrum des evangelischen Liebesbegriffes.

Diese Feststellung hat auch mit dem Gottesverstindnis des christlichen Glau-
bens zu tun: Ist Gott — im Blick auf die Befreiungsgeschichte Jesu — als Liebe zu
glauben, so ist er als «Gott des Kreuzes» (oder — wie es in einem wichtigen Buch
zu diesem Thema J. Moltmann provokativ formuliert: als «Gekreuzigter Gott») zu
verstehen und zu denken. Es ist dann unmd&glich, ihn wie ein unberiihrbares, un-
betroffenes, unzugingliches Wesen zu denken, sondern im Gegenteil: er ist der
Gott, der Anteil nimmt, der partizipierende Gott, wobei «Anteil» und «Partizipa-
tion» nicht nur in bezug auf die «Sonnen-», sondern auch die «Schattenseite» der
Schopfung gilt. Der Gott des Neuen Testaments kann unmoglich ein «apathischer»
Gott genannt werden, kein «Neutraler im Himmel», sondern der «mitleidende»,
«mit-betroffene», «mit-beteiligte» Gott.

Fiir das Thema der Weltverinderung bringt dieser Akzent eine weitere und
wesentliche Konkretisierung: die Weltverinderung ist nicht als eine beliebige Ver-
dnderung zu verstehen, sondern als Nachfolge dieses in der konkreten Geschichte
Jesu von Nazareth vorgezeichneten Weges. Dabei ist vor allem das Kreuz ein er-
niichterndes Zeichen; es wehrt jedem Rausch, auch jedem Weltverdnderungsrausch.
Der biblische Gott ist kein Sturm-und-Drang-Gott. Darum ist von ihm her nie die
Veranderung als solche zu glorifizieren. Der Weg Jesu zeichnet verbindlich die
Richtung einer sinnvollen Verdnderung: die Erneuerung im Sinne der in seiner
Befreiungsgeschichte artikulierten Liebe tut not. Das Gedédchtnis seines Leidens,
die evangelische memoria passionis, weist die Tendenz der vor diesem Gott zu
verantwortenden Veridnderung. Dieses Gedenken schérft den Blick der sonst so
oft vergesslichen Christenheit fiir das Geschick der «geringen Briider und Schwe-
stern» Jesu — und motiviert zur Parteinahme fiir die in der jeweiligen gesellschaft-
lichen und kulturellen Situation Benachteiligten und Diskriminierten: die Ver-



308 J.M. Lochman, Gottesbegriff und Weltverinderung

dnderung ihres Geschicks ist die uniibersehbare Spitze der vom Evangelium her
angeregten Weltverdnderung.

Diese Weltverdnderung ist in den konkreten Beziehungen zwischen den Men-
schen christlich zu praktizieren: in konkreter Diakonie der christlichen Frauen
und Minner, in den Werken der «inneren Mission», wie sie die Kirche, trotz allem
Versagen, immer von neuem die ganze Kirchengeschichte hindurch zu praktizieren
versuchte. Sie ist aber heute zugleich im kritischen Befragen der Verhiltnisse und
der Bedingungen des Leidens (der «Strukturen») zu bezeugen. Dieser Aspekt der
«alles in Allen real verdandernden Tatsache: Gott ist» wurde in der Theologie und
Aktivitit der Kirche bisher unterschiatzt. In ersten Schritten und mit Riickschlagen
versucht die 6kumenische Christenheit ihren «Nachholbedarf» auf diesem Gebiet
fragmentarisch zu decken: das okumenische Antirassismusprogramm ist ein sol-
cher Versuch. Tatsdchlich geht es darum, das «Gedenken des Leidens» nicht nur
in der Gestalt einer «Diakonie der Unterdriickten», sondern auch in der einer
«Pddagogik», ja «Politik der Unterdriickten» zu bewadhren. Auch diese Ebenen
werden von den Konsequenzen des radikal biblischen Gottesglaubens tangiert und
bewegt. Die «Alles in Allen verindernde Tatsache: Gott ist» wird nur dort wieder
glaubwiirdig, wenn sie nicht nur verbal, sondern eben praktisch bezeugt wird,
konkret: in der Praxis einer an der Befreiungsgeschichte Jesu Christi orientierten
und von dieser Geschichte ermiéchtigten Verdanderung der Menschen und der Ver-
hiltnisse.

Jan Mili¢ Lochman, Basel



	Gottesbegriff und Weltveränderung

