
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 33 (1977)

Heft: 5

Artikel: De la finitude

Autor: Hersch, Jeanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878514

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


De la finitude

La finitude caractérise le statut ontologique de l'homme. A première vue, il
s'agit là d'une notion bien claire: elle signifie que l'homme, sur tous les plans, en
tous sens et dans toutes les directions, rencontre inévitablement des limites. Mais
dès qu'on veut réfléchir sur la finitude, les choses se compliquent. La notion se

brise en négations multiples, qui sont en même temps, pour le sujet humain, des

conditions de réalité. Et d'abord: l'esprit découvre sa prison. La réflexion sur la
finitude reste elle-même enfermée dans la finitude.

1.

Il suffit de s'interroger sur les contraires du fini pour voir s'ouvrir un éventail
de notions; et chaque fois, par rapport à ce contraire, le mot «fini» prend un sens
différent. Par rapport à «infini», «fini» signifie: borné, fermé. Par rapport à «total»,
«fini» signifie: partiel, fragmentaire. Par rapport à «éternel», il signifie «temporel»;
et il signifie «mortel» par rapport à «immortel». Il désigne un manque de
puissance ou une impuissance par rapport à la toute-puissance - une réalité dérivée,
dépendante, contingente, par rapport à la cause de soi - une réalité relative et
conditionnelle par rapport à l'absolu.

Si l'on examine ces termes en cherchant ce qui leur est commun, on découvre

que «l'infini» est peut-être le contraire le moins significatif du fini, d'autant plus
que le statut ontologique du «fini» et de «l'infini» apparaît variable: ainsi pour les

Grecs, la limite, la détermination appartenait à la forme, et de ce fait à l'être. Et si
«omnis determinatio est negatio», la négation retrouve par ce détour sa fonction
actualisatrice, elle est condition d'être.

Mais tous les autres couples de contraires ont en commun une opposition plus
évidente: manque ou non-manque, incomplétude ou complétude, autosuffisance
ou besoin de...

Bien plus clairement qu'à l'infini, la finitude s'oppose à la plénitude condensée

en soi, sans dehors, ni avant, ni après — sans espace ni temps - noumène originel
ou final.

Il suit de là que la finitude n'est pas une caractéristique, parmi beaucoup d'autres,

de la condition humaine. Elle en est la donnée constitutive, sine qua non. Elle
est, à proprement parler, la condition d'être de l'être humain.

Or cette condition, la finitude, est déjà remplie, elle est déjà là, constitutive de

notre être, de notre pensée qui la pense, quand nous la nommons. Il semble pourtant

qu'on ne devrait pouvoir la constater et parler d'elle qu'en étant soi-même,
en quelque manière, au-delà d'elle.

Rappelons par exemple ce que Platon nous dit de l'égalité: nous ne constatons,
dans notre expérience sensible, qu'un à-peu-près d'égalité, jamais l'égalité
parfaite. Mais si nous n'avions aucun accès à cette égalité parfaite, le caractère
approximatif de l'égalité empirique nous échapperait, l'à-peu-près serait pour nous la
norme exacte. Ainsi donc l'à-peu-près saisi comme tel témoigne déjà du recours
au parfait, sans lequel il ne serait pas un à-peu-près. L'idée, irrémédiablement



J. Hersch, De la finitude 295

absente de l'expérience sensible, se révèle par cette absence à travers l'expérience
sensible elle-même et appelle le ressouvenir. Nous concevons l'égalité parfaite, en
tant qu'absente de notre univers sensible.

Concevons-nous la non-finitude, la complétude absolue? Oui, puisque nous la

nommons. Mais non à la manière de l'égalité parfaite. L'égalité parfaite, nous la
concevons par un passage à la limite, de l'approximation à l'exactitude, ou du
semblable à l'identique, du physique au mathématique. Or il n'y a pas de passage vers
la complétude absolue, il y a un saut ontologique. Si nous pouvons la nommer, ce
n'est pas grâce à une opération de l'entendement, ou de l'imagination rationnelle,
mais à travers une visée, à travers le manque du désir, une nostalgie existentielle.

Dans son vrai sens, d'ailleurs, et malgré une pédagogie en apparence moins
exigeante, l'idée platonicienne aussi exige ce mouvement de l'âme entière.

Désir, eros, tel est bien le seul organe capable de «connaître» la non-finitude,
de lui donner un «contenu», qui ne peut être qu'existentiel. Et de même que
l'approximatif sensible n'est pas saisi comme tel sans référence à l'exactitude parfaite
de l'idée, de même la finitude n'a de sens que par référence à l'infinitude comme
complétude absolue.

Ainsi c'est pour la liberté que l'infinitude et la finitude ont un sens. La liberté
n'est pas seulement un agent pratique. Il y a des «choses» qu'elle est seule à

«comprendre». (C'est parce qu'il y a ces «choses», qui n'ont de sens que pour la seule

liberté, que la philosophie existe, et continue à exister à travers les millénaires,
comme sauvée par sa précarité.)

Mais la liberté a une manière bien à elle de «comprendre». Elle ne comprend
pas par l'adéquation (adaequatio rei et intellectus), mais au contraire par
l'inadéquation, par sa visée d'une adéquation impossible. L'«objet» de sa visée, la
complétude absolue, serait l'abolition de toute distance entre être et valeur, leur
coïncidence ontologique. Or la finitude, c'est l'impossibilité de les faire coïncider.
Bien plus: c'est ne pas pouvoir même les penser coïncidant.

Saisir la nature de la finitude, c'est saisir cette impossibilité comme condition
de la liberté de toute pensée, de l'existence même d'un sujet pensant. Si être et
valeur coïncident, il n'y a plus pensée, il n'y a plus sujet - il ne peut que se
produire une expérience ponctuelle qui éteint le temps.

Ainsi, cherchant à saisir la finitude dans son essence, nous nous interrogeons
nécessairement sur son inaccessible négation, la complétude absolue. Et nous
découvrons que si cette négation (inaccessible) était atteinte, le manque ainsi
supprimé abolirait toute visée, toute pensée - la condition humaine.

2.

Nous nous sommes tenus jusqu'ici dans l'abstrait. Je voudrais ici choisir quelques

perspectives permettant de concrétiser dans une certaine mesure ce «manque»
essentiel, insurmontable, sans lequel il n'y aurait pas de condition humaine. - Mais
il n'y en aurait pas non plus si les hommes renonçaient à le surmonter.

Examinons brièvement le rôle joué par l'incomplétude de la perception et du
savoir; l'insatisfaction essentielle à l'affectivité; l'insatisfaction existentielle; les



296 J. Hersch, De la jinitude

secrets divins; la dispersion et la mort du moi. Nous retrouvons là, certes, de vieilles

et banales évidences.
Incomplétude de la perception et du savoir. - Nous ne faisons jamais que

l'expérience d'un «fragment» du monde, un fragment de faible étendue dans l'espace
et dans le temps. Même si nous parlons de l'univers, qui devient pour nous
toujours plus vaste, plus durable, s'étendant vers l'avant, vers l'après, vers le lointain,
ce mot «univers» garde en lui, dans toutes les directions, une anticipation purement

verbale et comme un chèque théorique resté sans provision. Le tout nous est
refusé. En direction de l'infiniment petit, à supposer que la microphysique finisse

par atteindre une unité qu'elle déclare ultime, je me demande si pour l'esprit
humain un tel résultat prendrait le sens d'une réussite définitive, d'un problème
résolu, ou au contraire celui d'un échec définitif, l'évidence d'une impossibilité à

poursuivre l'enquête.
Ajoutons à cela le caractère limité de l'appareil qui nous permet de rencontrer

le monde extérieur, cet appareil qui comporte arbitrairement cinq sens, et cinq
sens discontinus, dont aucune transition ne permet de surmonter la discontinuité.
Il est bien évident - même sans recourir ici l'a priori kantien - que ces sens ne
nous livrent que des aspects toujours partiels du réel, non le réel, toujours refusé.
Et si nous savons bien que dans l'espace et dans le temps nous ne rencontrons que
du fini, il faut ajouter que l'espace et le temps, partout présents dans notre
expérience, nous sont aussi refusés, car (qu'on les considère comme formes a priori
ou non) nous n'arrivons pas à concevoir vraiment, de façon cohérente, ce qu'ils sont.

Insatisfaction de l'affectivité. - Tout ce qu'ici-bas nous visons, voulons et
aimons se trouve voué à la destruction. Une telle évidence, dans son universalité,
peut faire douter du poids des enjeux, et donc du sens de l'affectivité ell-même.
L'affectivité se nourrit de possible et d'absolu, elle s'éteint devant la nécessité et
l'accommodement. Si l'on ne sauve jamais rien ni personne, s'il n'est possible que
de retarder l'échéance, à quoi bon? Une bonne partie des œuvres littéraires et des

arts se débattent dans ce piège. Mais il y a plus. L'affectivité se heurte à la finitude
non seulement dans son objet, mais dans sa nature même. Elle se découvre
incapable de vivre la coïncidence du désir et de sa satisfaction. Elle se découvre
insatisfaite par nature. En outre, vouée à l'absolu inaccessible, elle n'est même pas
capable de vivre cette souffrance dans sa radicalité. On la dirait comme épargnée
malgré elle par une ruse, à l'abri de l'intégralité, à laquelle pourtant elle tend, de
la joie ou du malheur.

Dès lors il ne lui reste plus que des complaisances à l'égard de conditions si

contraires à son exigence radicale: cultiver le désir pour le désir - ou encore user,
«hébéter» cette exigence, en se contentant de satiétés moyennes et successives.

Insatisfaction existentielle. - Qui suis-je? Quoi suis-je? Je, c'est centralement
une possible liberté, celle de poser un acte qui soit mon acte. - Mais je vois aussitôt

que ce je est le produit d'innombrables données qui s'enchaînent à l'infini -
hérédité, société, histoire, nature, culture -, qui s'enchaînent à l'infini et se perdent
dans l'indéfini. — Je vois aussi que je continue à être défini par des données qui
me constituent et qui ne dépendent nullement de mon choix: ma condition mor-



J. Hersch, De la finitude 297

telle, corporelle, l'époque où je vis, le passé que j'ai déjà et auquel je ne peux plus
rien changer, et tant d'autres.

Si j'essaye de me dépouiller par la pensée de toutes ces déterminations données

pour obtenir par soustraction, comme un résidu véritable ou authentique, le je que
je suis en tant que liberté, je ne trouve, à la fin, que rien. La liberté que je suis est
inaccessible et comme niée. Il apparaît que mon être est dérivé, non pas d'un tout
ou d'un absolu, mais découlant d'une foule indéchiffrable de facteurs et comme
infiltré de néant dans sa demicohérence éphémère.

Cet être, dérivé de tant de manières, est étudié par les sciences humaines.
Chacune part de ses prémisses et de ses postulats propres, et utilise les méthodes
qu'elle a pu élaborer. Toutes tendent de façon plus ou moins nette à frapper de
nullité l'absolu inaccessible du je existentiel en le résorbant dans un système
cohérent de dérivation. Une totalité explicative se substitue à la liberté.

Les secrets divins. - Comme Jaspers l'a bien montré, la pensée qui s'attaque
aux problèmes du premier commencement, de la fin dernière ou de l'absolu
s'effondre en antinomies, en tautologies ou en cercles. Il en va de même lorsqu'elle
s'interroge sur les structures les plus simples de ses propres opérations. Elle semble
vouée essentiellement à la quête de l'origine, du sens, de l'unité et de la simplicité.
Mais on dirait au contraire que seule la complication la sauve, ou du moins sauve
les apparences. Dès que la pensée réussit, à force de dépouillement, à poser les

questions dans leur exigence nue, elle se heurte à des impossibilités et ne peut plus
que percevoir le sens et l'appel de son propre échec. Au centre du principe d'identité,

fondement de la logique, on trouve l'opacité de son dilemme: il est violé dès

qu'il n'est plus tautologique. Le langage, avec la fixité de ses termes et la structure
des jugements, se révèle inadéquat. L'intemporalité reste inaccessible à la
succession discursive. La réflexion livre des lambeaux, jamais rien de total ni
d'ultime. De toutes parts, en métaphysique, les antinomies nous cernent. Ses termes
majeurs sont pour nous à la fois impensables et inévitables. C'est pourquoi, à

travers l'échec auquel ils nous condamnent, nous voyons en eux des signes du dieu
caché.

Le Moi épars et mortel. - Le temps de notre vie se resserre entre notre
naissance et notre mort. Attachés à de l'éphémère, comme nous l'avons vu, nous sommes
nous-mêmes éphémères, ce qui ne nous empêche pas de poser dans l'éphémère des

enjeux absolus. Aussi sommes-nous pleins de complaisance à l'égard de tout ce

qui semble susceptible de nous prolonger un peu: descendance, œuvres, gloire, etc.
Ou encore, nous acueillons des perspectives de résurrection et d'immortalité qui
assureraient des lendemains, encore temporels, à notre mort.

Mais ce n'est pas en dissimulant la finitude, ou en l'atténuant, ou en trichant
avec elle, que nous en recevrons le sens et le fruit.

La finitude pleinement consciente nous parle de la non-finitude. Et il n'est pas

pour l'homme d'autre langage de la non-finitude que celui que parle la finitude.
Sans non-finitude, il n'y aurait pas de finitude. La référence à la non-finitude est

omniprésente, aussi impossible à éliminer qu'à actualiser.
Si nous parlons, si nous avons un langage, ce n'est possible que grâce à l'ouver-



298 J. Hersch, De la finitude

ture sur le sens qu'engendre cette visée de la non-finitude, vouée à l'échec. Si la
finitude existait sans l'infinitude, il n'y aurait que «les faits» - ou plutôt l'opacité
absolue de «l'en-soi» sartrien. Si l'infinitude pouvait être dite, il y aurait une
«formule définitive ontologique», un inimaginable «sens-réalisé» une fois pour toutes,
qui ne serait plus un sens.

Notre condition, c'est le travail nostalgique dans le fini. C'est l'inadéquation
créatrice, condition de sens et de valeur.

3.

Nous avons vu ci-dessus des exemples où la finitude semblait dévaloriser les

principales perspectives de la condition humaine. Prenons-en quelques-uns, où
nous verrons la finitude devenir au contraire condition de la valeur.

Ainsi la mort, c'est elle qui donne à l'instant sa valeur unique, qui fait de lui une
percée possible vers l'éternité. Sans elle, nous n'aurions affaire qu'à un allongement

toujours fini du temps, qui rejetterait toute transcendance, à l'infini, vers le
lointain. Mais en même temps, grâce à la finitude imposée par la mort et qui nous
refuse la totalité, il reste toujours, au-delà d'elle, encore du temps, encore de

l'espace, encore de l'air respirable, pour le sens et la visée.
Ainsi le fait que nous n'ayons jamais affaire qu'à des aspects, à des fragments,

et non à l'être, empêche les phénomènes de «boucher» la dimension du sens et
incite à ouvrir une perspective sur un relais d'un autre ordre.

Grâce à la finitude, le moi, dispersé, dérivé, imbriqué, déterminé, peut être une
visée d'unité, d'appropriation, d'autonomie, parce qu'il peut pratiquer un ancrage
dans Yeros, et non dans le donné.

Si les conséquences de nos actes se propagent dans le «sans-fin» (schlechte
Unendlichkeit) du fini, nos actes appellent le sens et la valeur d'un ailleurs (cf. Jaspers:

quer zur Zeit). Mais cet «ailleurs» comporte un double refus: il n'est pas un lieu de

fuite permettant d'échapper au temps, et il ne promet aucun achèvement dans le

temps. Il n'existe qu'au fil de l'effort humain dans le temps, soutenu malgré
l'inadéquation temporelle des résultats aux valeurs, maintenant la présence et le sens
dans la finitude «sans fin». Il exclut toute parousie «dans le temps». Pour cette
«historicité» véritable, la fin des temps n'intervient vraiment qu'«après le temps»,
dans cet «après-dernier moment» dont parle Kafka.

Il faut faire intervenir ici une sorte d'expérimentation, par l'affectivité
métaphysique ou la raison transcendante, qui cherche à repérer les conditions de
possibilité et les conditions de sens d'opérations que le sujet, grâce à la finitude et en
la transcendant, peut réellement accomplir. Jaspers donne un exemple de ce genre,
qu'on retrouve à travers diverses variantes dans l'histoire de la philosophie.1 En
résumé: Je pense l'infini, alors que je suis fini et ne rencontre que des réalités
finies. Que cette pensée soit en moi et que je puisse prendre conscience de ma
finitude, cela doit avoir une cause, et une cause infinie. Il faut donc que l'infini que
je pense existe, sinon je ne comprendrais pas que je puisse le penser.

i K. Jaspers, Philosophie, 3. Metaphysik, p. 202.



J. Hersch, De la finitude 299

On voit ici de quelle sorte de «preuve» il s'agit: elle porte sur «la condition de

possibilité» d'un fait réel: le fait que je pense l'infini. En son articulation essentielle
cette «preuve» implique que c'est la liberté qui parle (non l'entendement), là où
l'évidence rationnelle s'effondre parce qu'il s'agit d'un «objet» de pensée logiquement

impossible. Une telle «preuve», ni empirique, ni logique, n'exprime pas la
«réalité» d'une chose, mais un mouvement de la liberté saisissant, à travers sa
finitude, une transcendance dont «l'infinité» a l'efficacité mystérieuse d'un «chiffre» ou
d'un symbole.

La finitude est condition de sens, d'eros, de liberté. C'est elle qui permet de

viser, et de continuer à viser même sans atteindre, en acceptant de ne pas atteindre,

parce qu'on «comprend» le sens de cet échec - ce qui permet de viser encore,
et d'espérer. C'est en art seulement que s'actualise symboliquement en une œuvre,
dans «la finalité sans fin», cette relation proprement humaine du fini-infini.

Dans tous les autres domaines où s'exerce ce que j'ai appelé le travail nostalgique

des hommes, celui-ci se poursuit, dans leur finitude et grâce à leur finitude,
sans achèvement.

La science, par exemple, bien que tant de nos contemporains, même parmi les

savants, refusent de le reconnaître, est une activité culturelle et historique, à

travers laquelle les hommes cherchent non seulement à «comprendre» les phénomènes,

mais aussi à élaborer le sens de ce «comprendre», soumis à la finitude et
conditionné par elle, dans la finitude des vérifications. - La technique - si calomniée

ou du moins méconnue aujourd'hui, et dont on attend d'autre part ce qu'elle
ne peut donner - trouve sons sens et sa raison d'être dans la finitude qui est la
nôtre et à travers laquelle nous visons une infinitude inaccessible. La peine des

hommes, leur temps de vie et les forces qu'ils ont consacrés à la recherche, à

l'invention, à la fabrication, sont incarnés dans les réalités techniques dont nous nous
servons chaque jour. La perversion n'est pas dans la technique. Elle est dans l'esprit

de ceux qui attendent des techniques la solution de tous les problèmes et de

tous les maux humains, et même la suppression du manque essentiel: celle de la
finitude. Mais ce serait alors la mort du sens et le règne du non-sens.

Il en va de même en politique. Si l'on situe la parousie dans le temps, la
finitude technique envahit l'histoire entière, qui devient affaire d'ingénieurs; finitude
et infinitude s'effondrent dans le non-sens. Si la fin de l'histoire se situe au-delà du
temps, là où nul ne peut la posséder, elle reste source d'absolu pour chaque instant
par son efficacité symbolique ou chiffrée. La confrontation et la lutte des volontés
et des intérêts se poursuivent dans la finitude, mais elles ne sont pas ultimes: dans
le rapport de la finitude à la non-finitude, grâce à la dimension transcendante ainsi
ouverte, une fraternité peut survivre même au-delà de la lutte à mort.

Viser dans la finitude un au-delà de la finitude, refusé, mais source de sens,
continuer à viser l'inaccessible et réaliser ainsi la finitude elle-même, telle est la
condition humaine, celle d'un être libre, responsable de sa liberté. Douloureuse,
mais parfaite imperfection de cette condition libre, qu'il nous faut apprendre, ou
réapprendre, à aimer.

Jeanne Hersch, Genève


	De la finitude

