Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 33 (1977)

Heft: 5

Artikel: Der Dialog zwischen den Religionen und seine kulturanthropologischen
Schwierigkeiten

Autor: Friedli, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878512

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Dialog zwischen den Religionen
und seine kulturanthropologischen Schwierigkeiten

Das Dialogprogramm und die Dialogsuche des Okumenischen Rates der Kir-
chen wurden 1967 in Kandy (Sri Lanka) in die Studienperspektive «Das Wort Got-
tes und die lebendigen Religionen der Menschen» erstellt. Die «theologische Kon-
sultation zum Dialog in Gemeinschaft» von 1977 in Chieng Mai (Thailand) spricht
vom «Dialog mit Menschen lebendigen Glaubens». Das bedeutet, wie es der ge-
genwirtige Direktor dieses Dialogprogrammes, der indische Theologe St.J. Sa-
martha, in seiner Er6ffnungsrede in Chieng Mai hervorgehoben hat, nicht ein Ab-
gleiten vom Wort Gottes zu dem Glauben des Menschen, sondern «viel mehr ein
klares Anerkennen der Tatsache, dass das Verstehen von Gottes Wort und der
Gehorsam ihm gegeniiber nicht abgelost vom lebendigen Glauben, in dem die
Menschen leben, betrachtet werden kann».! Es geht also nicht um eine ausschliess-
sende Spannung zwischen Glaubens- und Evangeliumsverstindnissen, die zum
«Vertikalismus» und «Horizontalismus» karikiert werden, sondern um eine ver-
antwortete? Begegnung zwischen Menschen verschiedener Religionsiiberlieferun-
gen, die, gerade weil sie beim Ubersetzen ihrer Glaubens-Erfahrung nicht dem
Synkretismus unterliegen wollen®, kulturanthropologische Erkenntnisse der gewan-
delten religiosen Situation beriicksichtigen miissen.

Diese Zusammenhidnge sollen — in einer vereinfachten Typik — anhand der
theologischen Diskussion innerhalb einiger Tendenzen der romisch-katholischen
Kirche dargestellt werden.

8

Eine theologische Begriindung zum interreligiosen Dialog wird in der «Er-
klarung iiber das Verhiltnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen» des
Konzils Vatikanum II nicht oder nur andeutungsweise gegeben.t Es ist «nur» eine
Erklidrung, nichts mehr, aber auch nichts weniger.?

1 St. J. Samartha, Dialogue in Community. A Pause of Reflection. Opening address delivered
at a Consultation on Dialogue in Community, in Chieng Mai, Thailand, April 18, 1977; Do-
kument: DFI/CDC/77/21, S. 1.

2 Vgl. F. Buri, Zur Theologie der Verantwortung (1971).

3 G. Mensching, Synkretismus. Religionsgeschichtlich: Die Religion in Geschichte und
Gegenwart, 6 (1962), Sp. 563-566.

4 J. M. Osterreicher, Kommentierende Einleitung (zu: Erkldrung iiber das Verhiltnis der
Kirche zu den nichtchristlichen Religionen): Lexikon fiir Theologie und Kirche. Das Zweite
Vatikanische Konzil, 2 (1967), S. 406—478; H. R. Schlette, Grenzen der Konzilserkldrung iiber
die nichtchristlichen Religionen: Verdnderungen im Christentum (1969), S.40-46; C. Evers,
Mission — Nichtchristliche Religionen — Weltliche Welt (1974), S. 134-147.

5 Y. Congar grenzt die Erkldrungen von den Dekreten und den Konstitutionen ab und
beschreibt ihre Bedeutung als einen prinzipiellen Willen zum Dialog, ohne aber dieses Ge-
sprich bereits inhaltlich und juristisch festlegen zu wollen: Que faut-il entendre par «Déclara-
tion»: J. Hamer et Y. Congar (éd.), La liberté religieuse, = Unam Sanctam, 60 (1967), S. 47-52,



276 R. Friedli, Der Dialog zwischen den Religionen

1) Eine solche Erkldrung ist keine dogmatische Aussage, kein theologischer
Entwurf, noch weniger eine juridische Abgrenzung. Es geht vielmehr um ein
grundsitzliches Programm, um den Ausdruck einer fundamentalen Haltung ande-
ren Religionen gegeniiber. Mit einer solchen prinzipiellen Dialog-Einstellung wird
eine Verfahrensordnung angenommen, die im gemeinsamen Gespriach, im koope-
rativen Arbeitsvollzug und in der Konfrontation verschiedener Erfahrungen ni-
herhin zu bestimmen ist.

Wie immer die Resultate dieser existentiellen Lebenseinsitze und der ent-
sprechenden Grundsitze sein werden, die Konzilserklarung gibt als Leitgedanken
folgende Ausrichtung:

«Wir konnen Gott, den Vater aller, nicht anrufen, wenn wir irgendwelchen Menschen,
die ja nach dem Ebenbild Gottes geschaffen sind, die briiderliche Haltung verweigern. Das
Verhalten des Menschen zu Gott dem Vater und sein Verhalten zu den Menschenbriidern
stehen in so engem Zusammenhang, dass die Schrift sagt: “Wer nicht liebt, kennt Gott nicht’
(1. Joh. 4, 8). So wird also jeder Theorie oder Praxis das Fundament entzogen, die zwischen
Mensch und Mensch, zwischen Volk und Volk beziiglich der Menschenwiirde und der daraus
fliessenden Rechte einen Unterschied macht.»6

Wenn also nach der Konzilserklarung die Methodenfragen einer Theologie der
Religionen und die entsprechenden Dialogmodelle immer noch zu bestimmen
bleiben?, so kann doch allgemein gesagt werden, dass diese Methoden und Mo-
delle besonders zwei neutestamentliche Bezugspunkte haben: das Gleichnis vom
Barmherzigen Samariter und die Perikope von den Kriterien des Weltgerichtes.
Darin werden die Menschen nicht zuerst nach dem Verhiltnis zum Vater-Gott
gefragt, sondern nach der Beziehung zum Bruder-Mensch, der unbekiimmert um
seine rassische, nationale, religiose oder kulturelle Zugehorigkeit als der jeweils
Nachste angenommen werden muss.

2) Die theologischen Arbeiten seit dem Vatikanum II zu der hier angespro-
chenen Thematik haben aber doch gezeigt, dass sich diese Dialogsuche eher in der
Dynamik einer von der Erfiillungstheologie her verstandenen Heilsgeschichte be-
wegt.8 Das Anliegen der dialektischen Theologie wird dadurch aber nicht ver-

S. 50-52. Vgl. auch J. Dournes: A. M. Henry, Les relations de I’Eglise avec les religions non
chrétiennes, = Unam Sanctam, 61 (1966), S. 88: «Une Déclaration n’est pas la formulation d’un
dogme, ni un réglement qu’il n’y aurait plus qu’a exécuter. Cest I’expression d’une position
de principe, ouverture & une attitude concréte qui reste a4 determiner; c’est un postulat de
départ pour la recherche. Plus elle est bréve, plus elle réclame notre effort.»

6 Erklidrung zu den nichtchristlichen Religionen, Nr. 5.

7 In dieser Frage nimmt auch Papst Paul VI. im Apostolischen Schreiben «Evangelii
nuntiandi» vom 8. Dezember 1975 keine einschrinkende Stellung ein. Vgl. Nr. 64. Vgl. auch
die Kommentare in der Spezialnummer Evangelii Nuntiandi. Kommentare und Perspektiven:
Neue Zeitschrift fiir Missionswissenschaft 32 (1976), bes. O. Bischofberger, Die Evangelisierung
der Kulturen. Zur Frage der Anpassung in Evangelii Nuntiandi, S. 315-323.

8 Erkldrung iiber das Verhiltnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen, Nr. 2
§ 2: «Die katholische Kirche lehnt nichts von alledem ab, was in diesen Religionen wahr und
heilig ist. Mit aufrichtigem Ernst betrachtet sie jene Handlungs- und Lebensweisen, jene Vor-
schriften und Lehren, die zwar in manchem von dem abweichen, was sie selber fiir wahr hilt
und lehrt, doch nicht selten einen Strahl jener Wahrheit erkennen lassen, die alle Menschen



R. Friedli, Der Dialog zwischen den Religionen 277

mindert. Ein in die Tiefe der gemeinsamen Gottsuche gehender zwischenreligioser
Dialog bleibt ja fiir den christlichen Gesprachspartner ganz in seiner Christus-Be-
troffenheit verankert. Da aber kein Christ von sich behaupten kann, dass der
Christus, den er glaubend erfédhrt und von dem er bezeugend spricht, durch ihn in
der Fiille seiner gottmenschlichen Person gegenwirtig gemacht wird, hat der
Christusgldaubige selber noch den Dialog mit Christus fortzusetzen. Er mochte ja
wissen, wer Christus in und iiber seiner kulturell bedingten und begrenzten
Menschlichkeit des Jesus von Nazareth ist. Und dieser Dialog der Christen mit
Christus wird bis ans Ende der Zeit weitergehen — bis an jenes Ende, wo erst alle
kulturellen und geschichtlichen Moglichkeiten des Menschseins die Dimensionen
der Menschwerdung Gottes erdffnet haben.

Solange die kulturelle Vielfalt der Menschheit und des menschlichen Wesens
ihre Geschichte noch nicht erfiillt hat, ist unsere Erkenntnis von Christus unvoll-
standig. Wir konnen als Christen im Dialog mit Menschen aus anderen Religionen
nicht behaupten, Christus ganz zu kennen, und ihnen sagen, sie sollten auch an ihn
glauben. Der Christus, den wir ihnen vorstellen, begeistert sie vielleicht gar nicht.
Im Dialog konnen vielmehr unerwartete und unerhorte Christusgesichter uns be-
gegnen.?

In den Kategorien von Karl Rahner heisst das: «Der Christ begegnet nicht ei-
nem schlechthinnigen Nicht-Christen, sondern einem, der durchaus schon als ein
anonymer Christ in dieser oder jener Hinsicht betrachtet werden kann und
muss.»1® Es diirfte damit klar sein, dass es bei der begrifflichen Kurzfassung!!
vom «anonymen Christen» weder um einen proselytischen Vereinnahmungsver-
such’> noch um Aussagen geht, die religionsvergleichend demonstriert werden
konnten.!? Es geht vielmehr um jene jeder Glaubensdynamik immanenten und
notwendigen Verstehensentwiirfe, die — entgegen oft gemachter Einwénde!4 — auch

erleuchtet. Unablissig aber verkiindet sie und muss sie verkiindigen Christus, der ist ‘der Weg,
die Wahrheit und das Leben’ (Joh. 14, 6), in dem die Menschen die Fiille des religiosen Le-
bens finden, in dem Gott alles mit sich versohnt hat.» Vgl. auch Dekret iiber die Missions-
tatigkeit der Kirche, Nr. 9 § 2.

9 Diese christologisch begriindete Notwendigkeit des Dialogs ist auch (wenn zwar ohne
die kulturanthropologischen Implikationen auszuformulieren) dargestellt im Chieng-Mai-Bei-
trag von Y. Raguin: Dialogue-Differences and common grounds; Dokument: DFI/CDC/77/19,
S. 3.

10 K. Rahner, Das Christentum und die nichtchristlichen Religionen: Schriften zur Theo-
logie, 5 (1962), S. 154.

11 K. Rahner, Bemerkungen zum Problem des «anonymen Christen»: Schriftén zur Theo-
logie, 10 (1972), S. 531-546.

12 H. Kiing, Christ sein (1974), S. 89-90.

13 E.Klinger (Hrsg.), Christentam innerhalb und ausserhalb der Kirche, = Questiones
Disputatae, 73 (1976); H. Waldenfels, Die neuere Diskussion um die «anonymen Christen» als
Beitrag zur Religionstheologie: Zeitschrift fiir Missionswissenschaft und Religionswissen-
schaft 60 (1976), S. 161-180.

14 Kiing (A.12), S.90: «Kann man einen Verein, der an Mitgliederschwund leidet, da-
durch sanieren, dass man auch die Nichtmitglieder zu ‘verborgenen’ Mitgliedern erklidrt? Und
was wiirden die Christen sagen, wenn sie von den Buddhisten gnédig als ‘anonyme Buddhisten’
anerkannt wiirden?»



278 R. Friedli, Der Dialog zwischen den Religionen

von Menschen anderer Religionen gemacht werden und gemacht werden miissen,
wenn sie das innerste Bemiihen von Menschen anderer religioser Uberlieferungs-
strange nicht ignorieren wollen?.

2,

Aus einer solchen christologischen Perspektive, die im Rahmen dieser Dialog-
problematik nicht weiter besprochen werden kann, sind idealtypisch zwei haupt-
sdchliche Dialogeinstiege moglich: ein religionsvergleichender und ein sozialethi-
scher.

1) Der religionsgeschichtliche bzw. ethnographische Weg nimmt entweder die
Rekonstruktion der Vergangenheit der Stammesreligionen (z. B. die afrikanischen
oder die amero-indianischen Traditionen) oder die religionsvergleichende Ver-
tiefung der theologischen oder spirituellen Anliegen, welche die Universalreligio-
nen vermitteln, zum Ausgangspunkt der theologischen Methode.

Die liturgischen und theologischen Folgerungen aus der ethnographischen
Methode, welche in der vorkolonialen und «vormissionarischen» Vergangenheit
ihren Wurzelgrund sucht, zeigen z.B. die Arbeiten zum stammesgebundenen
Blutpakt und zum Eucharistieverstdndnis, welche V. Mulago'® in Zentralafrika
vergleichend anndhert, oder die Aufwertung der «noms théophores» in der bantu-
rwandesischen Kultur durch A. Bigirumwami'? und B. Muzungu'®, Im Bereich des
Dialogs im kulturellen und geistlichen Raum der Universalreligionen beschreiten
z. B. A. Nambiaparampil® im «Hindu-Christian Live-Togethers» oder G.-C. Ana-

15 So schrieb Sayyid Abii-1-Ala Maudoodi: «Islam ist genaugenommen ein Eigenschafts-
wort. Wer immer diese Eigenschaft besitzt, welcher Rasse oder Gemeinschaft, welchem Land
oder Volk er auch angehtren mag, ist ein Muslim. Wie der Qur’in, das Heilige Buch der
Muslimen, sagt, hat es bei allen Volkern und zu allen Zeiten gute und rechtschaffene Men-
schen gegeben, die diese Eigenschaften besassen; sie alle waren und sind Muslimen»: Weltan-
schauung und Leben im Islam. Islamische Fibel (1971), S. 15. Vgl. daselbst S. 52. 58. 113. 141;
und D. T. Suzuki, Essays in Zen Buddhism, First Series (0. ].), S. 265 f.: «As I conceive it, Zen
is the ultimate fact of all philosophy and religion. Every intellectual effort must culminate in
it, or rather must start from it, if it is to bear any practical fruits. Every religious faith must
spring from it if it has to prove at all efficiently and livingly workable in our active life.
Therefore Zen is not necessarily the fountain of Buddhist thought and life alone; it is very
much alive also in Christianity, Mahometanism, in Taoism, and even in positivistic Con-
fucianism. What makes all these religions and philosophies vital and inspiring, keeping up
their usefulness and efficiency, is due to the presence in them of what I may designate as the
Zen element.» Im gleichen Sinne auch S. 232-233.

16 V. Mulago, L’union vitale bantu ou le principe de la communauté chez les Bashi, les
Banyarwanda et les Barundi: Annali Lateranensi 20 (1956), S. 144-147.

17 A, Bigirumwami, Post hoc ergo propter hoc: Foi et Culture (Nyundo/Rwanda) 36 (1971),
S. 1-16.

18 B. Muzungu, Immana y’i Rwanda. Dieu régne au Rwanda: Cum Paraclito (Nyundo/
Rwanda), Noé&l 1965, S. 1-42; ders., Le Dieu de nos péres, 1. Les sources de la religion tradi-
tionnelle du Rwanda et du Burundi (1974); 2. Une réflexion théologique sur les données de la
religion traditionnelle du Rwanda et du Burundi (1975).

19 A. Nambiaparampil, Dialogue in India. An Analysis of the Situation a Reflection on
Experience: Journal of Dharma (Bangalore), 1 (1976), S. 267-283.



R. Friedli, Der Dialog zwischen den Religionen 279

wati und L. Gardet?® auf der Suche nach Kriterien fiir eine vergleichende islamo-
christliche Mystik diesen Dialogweg.

Diese Dialogansitze versuchen also aus der Riickwirtsschau die gemeinsame
Verantwortung fiir die heutigen Glaubens-Gemeinschaften anzunehmen.

2) Der zweite Dialog-Typ sucht das Gespréch eher in Hinsicht auf die Losung
aktueller Fragen. Er geht dann von einer «Theologie der Adaptation» zu einer
«Theologie der Inkarnation», wie es die afrikanischen und madegassischen Bi-
schofe in ihrer gemeinsamen Erkldrung an der Bischofssynode 1974 in Rom for-
derten.2!

Dieser anthropologische, kontextuelle Ansatz nimmt die existentielle Gegen-
wartssituation, in der Menschen aus verschiedenen Religionen eine mdglichst
effiziente und verantwortbare Antwort finden miissen, zum Dialogort. Der Christ
findet hier die hermeneutische Ausgangsposition fiir die zwischenmenschliche Be-
gegnung, fiir die Interpretation des Wortes Gottes und fiir die theologische Refle-
xion. Der interreligiose Kontext in der realen Begegnungssituation wird so aus-
driicklich in Rechnung gestellt.

Drei Situationen konnen diese Begegnungssuche schlaglichtartig illustrieren:
die Versuche interreligioser Spiritualitdt und Liturgie mit Menschen aus der bud-
dhistischen Monchstradition in Thailand von E. Pézet?2 und Th. Merton23, die
Diskussion um das Polygamie-Verstindnis in Ostafrika®* und die verschiedenen
internationalen und nationalen theologischen Konsultationen zum «Neuen Chi-

na»2s,

3.

Die hier nur andeutungsweise aufgereihten typischen Dialogsituationen aus dem
romisch-katholischen gegenwirtigen Gemeinschaftsleben scheinen alle an einen
Punkt gekommen zu sein, an dem eine Grundlagendiskussion nétig wird. Diese

20 G. C. Anawati et L. Gardet, Mystique musulmane. Aspects et tendances, expériences et
techniques (21968); L. Gardet, Etudes de philosophie et de mystique comparée (1972).

21 Déclaration des évéques d’Afrique et de Madagascar: L’église des cing continents.
Bilan et perspectives de I’évangélisation (1975), 208-212, S.210: «Dans cette conception de
la mission, les évéques d’Afrique et de Madagascar considérent comme tout & fait dépassée
une certaine théologie de ’adaptation en faveur d’une théologie de l’incarnation. Les jeunes
Eglises d’Afrique et de Madagascar ne peuvent se dérober a cette exigence fondamentale.
Admettant effectivement le pluralisme théologique dans I'unité de la foi, elles doivent en-
courager, par tous les moyens, la recherche théologique africaine. Une théologie africaine
ouverte aux aspirations fondamentales des peuples africains aménera le christianisme a s’in-
carner efficacement dans la vie des peuples du continent noir.»

22 E. Pézet, Avec les bouddhistes en Thailande. Dimension du dialogue et de la ren-
contre: Spiritus 3 (1973), S. 231-246.

28 Th. Merton, Wie der Mond stirbt. Das letzte Tagebuch des Thomas Merton (Asian
Journal) (1976), bes. S. 193. 194. 196; vgl. E. Ott, Thomas Merton. Grenzginger zwischen Chri-
stentum und Buddhismus (1977).

24 A, Hastings, Christian Marriage in Africa (41974), bes. S. 72-79.

25 Christianity and the New China, 1. Theological Implications of the New China; 2.
Christian Faith and the Chinese Experience (1976).



280 R. Friedli, Der Dialog zwischen den Religionen

Problemkreise lassen sich vielleicht um zwei Brennpunkte gruppieren: — 1) einen
methodischen Brennpunkt, an dem das Spannungsverhiltnis zwischen der Absolut-
heit der Glaubenshoffnung und der Kulturbedingtheit der Theologie bzw. der
religiosen Sprache behandelt wird; — 2) einen das Ethos des Dialogs?¢ betreffenden
Brennpunkt, an dem die Widerspriichlichkeit zwischen dem von den Religionen
proklamierten Liebesgebot und ihrer Neigung zur Diskriminierung besprochen
werden muss.

1) Die vorausgehend erwahnten Dialogmodelle fithren alle zu einem Fragen-
komplex, der nach einer grundsitzlichen Bearbeitung verlangt. Es geht um die
christliche und um die kulturelle Identitit der Gesprdachspartner. Die bereitste-
henden, kirchengeschichtlich analysierbaren Verhaltensweisen — padagogische An-
passung und Akkommodation — scheinen nach einem neuen Kommunikationsstil
zu verlangen, in dem fundamentaltheologisch die Beziehung zwischen Evangelium
und Kultur im Akkulturationsprozess dargestellt und fiir die Dialogpraxis vorbe-
reitet wird.>

Die Lehrsidtze und die Lebenseinsitze der jeweiligen Dialogpartner sind system-
kohirent. Sie sind innerhalb ihrer jeweiligen Religionstradition folgerichtig. Solche
Elemente, Worte, Lehraussagen, Werte konnen aber nicht in der Dialogsituation —
z. B. in der Liturgie?® oder bei der sozialethischen Motivationssuche — von einer
religiosen Uberlieferung in die andere iibertragen werden, ohne die Gesetze der
Reinterpretation im Akkulturationsprozess®® zu beriicksichtigen.

Vgl. z.B. im christologischen Gespriach die Konfrontation des ontologischen
Personwertes3? der christlichen Uberlieferung mit dem asketischen Person-Anti-
wert des Hinayana-Buddhismus, die Ubernahme von yogischen Meditationsmetho-
den in der christlichen Askese oder die apophatische Sprachweise in der christli-
chen Mystikgeschichte und nach der Zen-Weisheit.

Voraussetzung zu solchen Ubersetzungen und Neu-Enkulturationen religiGser
Uberlieferungsgiiter sind u. a. eine kompetente religionsgeschichtliche Informa-
tion und eine erkenntnistheoretische Analyse zu den kulturanthropologischen Be-
dingungen einer Rede von Gott.

26 H. J. Margull, Ethos des Dialogs: Missionsjahrbuch der Schweiz (1973), S. 101-104.

27 Der Diskussionsstand um die damit angesprochene Frage nach dem «bleibend Christ-
lichen» (Identitit) wird kurz zusammengefasst in R. Frieling, Einheimische Theologien. Christ-
liche und kulturelle Identitdt in «Rom» und «Nairobi»: Materialdienst des Konfessionskund-
lichen Instituts Bensheim 27/1 (Jan./Febr. 1976), S. 1-10. Vgl. ders., Bericht zur asiatischen und
afrikanischen Theologie: ib., S. 11-24.

28 Vgl. «Verwendung hinduistischer, buddhistischer und muslimischer Schriften im christ-
lichen Gottesdienst»: Concilium 12/2 (Februar 1976), S. 75-139.

20 L.J. Luzbetak, L’église et les cultures. Une anthropologie appliquée pour I'ouvrier
apostolique (1968), S. 235-237.

30 In der Darstellung der damit zusammenhingenden «Philosophie der Leere» von Keiji
Nishitani geht Hans Waldenfels, Absolutes Nichts. Zur Grundlegung des Dialogs zwischen
Buddhismus und Christentum (1976), den Vorverstindnissen und Folgerungen dieser ver-
schiedenen Personwertungen nach. Vgl. auch die Sondermummer «Ein persénlicher Gott?»:
Concilium 13,3 (1977), S. 133-199. Buri (A. 2), S. 139-155, spricht von dieser Zentralfrage im
christlich-buddhistischen Dialog.



R. Friedli, Der Dialog zwischen den Religionen 281

Die theoretische Analyse wird aber kaum den Dialog authentischer werden
lassen. Neue zwischenreligiose Erfahrungen miissen diese begleiten. Solche Er-
fahrungen sollten so sein, dass sie — wenn auch selbstverstindlich kulturgeprigt —
doch nicht so systemgebunden sind, dass sie in den verschiedenen religiosen Uni-
versen der Dialogpartner nicht mehr verstanden oder dann missdeutet wiirden.
Ein solches transreligioses Modell, das auf dem zwischenreligiosen Dialogweg ein-
geiibt werden kann, ist das Leitbild von der Fremdlingschaft.?! Mit diesem in der
biblischen Tradition verankerten individuellen (der Gléaubige ist noch fern von
Gott) und kollektiven (die Kirche ist das wandernde Volk Gottes) Selbstverstind-
nis liesse sich dann eine Anndherung z. B. zur existentiellen Erfahrung der Haus-
losigkeit und zur Lehre von der Selbstlosigkeit (an-dtman) in den buddhistischen
Traditionen herstellen.

2) Ein zweiter, dringend zu bearbeitender Problemkreis ist der Zusammen-
hang zwischen Dialogbereitschaft und praktischen Konsequenzen fiir die Friedens-
arbeit bzw. der Beitrag der Religionen zur Friedensforschung und Friedens-
praxis.32 Denn trotz den nun mehrjdhrigen, intensiven Dialogversuchen zwischen
Kulturen, Religionen und Ideologien, die nicht nur von westlichen Christen an-
geregt worden sind33, scheinen die sozialen und religiosen Vorurteile immer noch
so hartnédckig zu sein, dass Untersuchungen aus dem Bereich der Friedensfor-
schung ausdriicklich auf die latente Aggressionsbereitschaft religioser Gruppen
verweisen.3¢ Diese Bereitschaft zur Aggression in den verschiedensten Graden und
Formen der Intoleranz3’ besteht in den Religionsgemeinschaften auch dann noch,
wenn die offizielle Lehre, ihre Liturgien und ihre Amtstrager immer wieder homi-
letisch und katechetisch die umfassende, grenziiberschreitende Liebesforderung
und Briiderlichkeit in Erinnerung rufen.

Um den «Dialog vor dem Dialog»3 nicht zu verhindern, miisste die jeweilige

31 R. Friedli, Fremdheit als Heimat. Auf der Suche nach einem Kriterium fiir den Dialog
zwischen den Religionen (1974).

32 Vgl. dazu die Untersuchung von J. Galtung iiber die in siebzig friedensforschenden
Institutionen engagierten wissenschaftlichen Disziplinen und die als bedeutsam angesehenen
Disziplinen: J. Galtung, Friedensforschung: E. Krippendorff (Hrsg.), Friedensforschung (1970),
S. 520-524; vgl. auch R.Friedli, Zur Weltverantwortung der Offenbarungsreligionen: A.
Falaturi, J. J. Petuchowski, W. Strolz (Hrsg.), Drei Wege zu dem einen Gott. Glaubenserfah-
rung in den monotheistischen Religionen (1976), S. 219-220.

33 Zum Séminaire du Dialogue islamo-chrétien hat der libysche Staatschef Mohammar
Kaddafi eingeladen: M. Fitzgerald, Muslim - Christian Dialogue in Libya: African Ec-
clesiastical Review 18 (1976), S. 186-193; vgl. auch die Konferenzzeitung «Le Dialogue Islamo-
Chrétien». Verschiedentlich hat Prasident Niwano, der Griinder der Rissho Kosei-Kai, mit
Christen den Dialog gesucht: R.Ttaliaander (Hrsg.), Eine Religion fiir den Frieden (1973),
S. 41-42 (Papstaudienz).

3¢ W. Huber & G. Liedke (Hrsg.), Christentum und Militarismus, = Studien zur Friedens-
forschung, 13 (1974).

35 G. Mensching, Toleranz und Wahrheit in der Religion (1966), S. 18-20 (formale/inhalt-
liche — innere/dussere Intoleranz).

36 R. Friedli, Dialoge mit buddhistischen Menschen aus Thailand. Kommentar zu einem
Seminar in Bangkok: Zeitschrift fiir Missionswissenschaft und Religionswissenschaft 59 (1975),
81-93, S. 82-85 (Dialog-Typen). 93 (Dialog vor dem Dialog).



282 R. Friedli, Der Dialog zwischen den Religionen

Religionsgemeinschaft bereit sein, sich kritisch mit den Verbindungen zwischen
religioser «Orthodoxie»3” und der Neigung zur Diskriminierung zu befassen. Die
Religionsgemeinschaften widren dann wieder dialogfdhiger und friedensfordern-
der3s, da die der Orthodoxie mitgegebenen Gefahren erkannt werden: autoritidre
Gesinnung, Einstellung zur Strenge, Aufteilung der Welt in Insiders und Out-
siders, Gefiihl der Angst und Haltung der Repressivitit («man muss dem Bosen
wehren»).?® Solche Orthodoxie ist ja nur fiir eine «bedingte Liebe» bereit.

*

Neuere theologische Dialogbegriindungen® schlagen in diesem methodologi-
schen und ethischen Kontext vor, in der (im 2. Kapitel des Philipperbriefes be-
sungenen) Selbstentdusserung Gottes in Jesus Christus das christliche Modell fiir
einen dialogischen Lebensstil zu suchen. Das bedeutet nicht — im Sinne einer ver-
demiitigenden Toleranz#! —, dass der Christ spielend und strategisch auf seinen
Wahrheitsbesitz verzichtet, sondern dass die Gesamtheit der Christusgldaubigen
sich als Fremde auf dem Weg wissen zur vollen Ergriffenheit vom verborgenen
Gott®2. Wie bereits angedeutet’d, hat der zwischenreligiose Dialog hier fiir den
Christen seinen unausweichlichen Ort, um in die Fiille des Christusereignisses
hineinzukommen. Die Selbstentdusserung Gottes ldasst dann den Dialog im wort-

losen Schweigen verwurzelt sein.
Richard Friedli, Freiburg (Schweiz)

37 E. W. Russell, Christentum und Militarismus: Huber & Liedke (A. 34), S.21-109. Unter
orthodoxem Christentum (S. 23) sind «solche Formen des Christentums, die sich durch Beto-
nung dogmatischer Rechtgldaubigkeit von neuzeitlich-liberalen und von ‘sektiererischen’ For-
men absetzen», gemeint.

38 Vgl. in diesem Sinne den Schlussbericht der Diskussionsgruppe Friedenserziehung in
der 2. Weltkonferenz der Religionen fiir den Frieden, Lowen 1974: Deuxiéme conférence
mondiale des religions pour la paix (1976), S. 55-58 (I’éducation pour la paix).

39 Russell (A. 37), S. 56-66.

40 M. M. Thomas, Man and the Universe of Faiths (1975), S.137. 150-151; ders., The
Acknowledged Christ of the Indian Renaissance (1969), S. 32; H. Halbfas, Religion [Bibliothek
Themen der Theologie] (1976), S. 197-199.

41 P, M. G. Levy, Une paix pour notre temps (1974), S. 12.190-191. 260 (I’agressivité des
possesseurs de vrai, une tolérance dédaigneuse — le plus polémogene des sentiments).

42 Matth. 6, 4: «damit dein Almosen im Verborgenen (en t6 kryptd) sei, und dein Vater,
der ins Verborgene sieht, wird es dir vergelten»; V. 6: «Du aber geh, wenn du betest, in dein
Kimmerlein und schliess deine Tiir zu und bete im Verborgenen zu deinem Vater; und dein
Vater, der ins Verborgene sieht, wird es dir vergelten»; V. 18: «damit du mit deinem Fasten
dich nicht den Leuten zeigest, sondern deinem Vater, der im Verborgenen ist; und dein Vater,
der ins Verborgene sieht, wird es dir vergelten». Vgl. auch Matth. 25, 40. 45.

43 Vgl. oben S.277.



	Der Dialog zwischen den Religionen und seine kulturanthropologischen Schwierigkeiten

