
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 33 (1977)

Heft: 5

Artikel: Der Dialog zwischen den Religionen und seine kulturanthropologischen
Schwierigkeiten

Autor: Friedli, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878512

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Dialog zwischen den Religionen
und seine kulturanthropologischen Schwierigkeiten

Das Dialogprogramm und die Dialogsuche des Ökumenischen Rates der
Kirchen wurden 1967 in Kandy (Sri Lanka) in die Studienperspektive «Das Wort Gottes

und die lebendigen Religionen der Menschen» erstellt. Die «theologische
Konsultation zum Dialog in Gemeinschaft» von 1977 in Chieng Mai (Thailand) spricht
vom «Dialog mit Menschen lebendigen Glaubens». Das bedeutet, wie es der
gegenwärtige Direktor dieses Dialogprogrammes, der indische Theologe St. J. Sa-

martha, in seiner Eröffnungsrede in Chieng Mai hervorgehoben hat, nicht ein
Abgleiten vom Wort Gottes zu dem Glauben des Menschen, sondern «viel mehr ein
klares Anerkennen der Tatsache, dass das Verstehen von Gottes Wort und der
Gehorsam ihm gegenüber nicht abgelöst vom lebendigen Glauben, in dem die
Menschen leben, betrachtet werden kann».1 Es geht also nicht um eine ausschliess-
sende Spannung zwischen Glaubens- und Evangeliumsverständnissen, die zum
«Vertikalismus» und «Horizontalismus» karikiert werden, sondern um eine
verantwortete2 Begegnung zwischen Menschen verschiedener Religionsüberlieferungen,

die, gerade weil sie beim Übersetzen ihrer Glaubens-Erfahrung nicht dem
Synkretismus unterliegen wollen3, kulturanthropologische Erkenntnisse der gewandelten

religiösen Situation berücksichtigen müssen.
Diese Zusammenhänge sollen - in einer vereinfachten Typik - anhand der

theologischen Diskussion innerhalb einiger Tendenzen der römisch-katholischen
Kirche dargestellt werden.

1.

Eine theologische Begründung zum interreligiösen Dialog wird in der
«Erklärung über das Verhältnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen» des

Konzils Vatikanum II nicht oder nur andeutungsweise gegeben.4 Es ist «nur» eine

Erklärung, nichts mehr, aber auch nichts weniger.5

1 St. J. Samartha, Dialogue in Community. A Pause of Reflection. Opening address delivered
at a Consultation on Dialogue in Community, in Chieng Mai, Thailand, April 18, 1977;
Dokument: DFI/CDC/77/21, S. 1.

2 Vgl. F. Buri, Zur Theologie der Verantwortung (1971).
3 G. Mensching, Synkretismus. Religionsgeschichtlich: Die Religion in Geschichte und

Gegenwart, 6 (1962), Sp. 563-566.
* J. M. Österreicher, Kommentierende Einleitung (zu: Erklärung über das Verhältnis der

Kirche zu den nichtchristlichen Religionen): Lexikon für Theologie und Kirche. Das Zweite
Vatikanische Konzil, 2 (1967), S. 406-478; H. R. Schlette, Grenzen der Konzilserklärung über
die nichtchristlichen Religionen: Veränderungen im Christentum (1969), S. 40-46; C. Evers,
Mission - Nichtchristliche Religionen - Weltliche Welt (1974), S. 134-147.

5 Y. Congar grenzt die Erklärungen von den Dekreten und den Konstitutionen ab und
beschreibt ihre Bedeutung als einen prinzipiellen Willen zum Dialog, ohne aber dieses
Gespräch bereits inhaltlich und juristisch festlegen zu wollen: Que faut-il entendre par «Déclaration»:

J. Hamer et Y. Congar (éd.), La liberté religieuse, Unam Sanctam, 60 (1967), S. 47-52,



276 R. Friedli, Der Dialog zwischen den Religionen

1) Eine solche Erklärung ist keine dogmatische Aussage, kein theologischer
Entwurf, noch weniger eine juridische Abgrenzung. Es geht vielmehr um ein
grundsätzliches Programm, um den Ausdruck einer fundamentalen Haltung anderen

Religionen gegenüber. Mit einer solchen prinzipiellen Dialog-Einstellung wird
eine Verfahrensordnung angenommen, die im gemeinsamen Gespräch, im kooperativen

Arbeitsvollzug und in der Konfrontation verschiedener Erfahrungen nä-
herhin zu bestimmen ist.

Wie immer die Resultate dieser existentiellen Lebenseinsätze und der
entsprechenden Grundsätze sein werden, die Konzilserklärung gibt als Leitgedanken
folgende Ausrichtung:

«Wir können Gott, den Vater aller, nicht anrufen, wenn wir irgendwelchen Menschen,
die ja nach dem Ebenbild Gottes geschaffen sind, die brüderliche Haltung verweigern. Das
Verhalten des Menschen zu Gott dem Vater und sein Verhalten zu den Menschenbrüdern
stehen in so engem Zusammenhang, dass die Schrift sagt: 'Wer nicht liebt, kennt Gott nicht'
(1. Joh. 4, 8). So wird also jeder Theorie oder Praxis das Fundament entzogen, die zwischen
Mensch und Mensch, zwischen Volk und Volk bezüglich der Menschenwürde und der daraus
fliessenden Rechte einen Unterschied macht.»»

Wenn also nach der Konzilserklärung die Methodenfragen einer Theologie der
Religionen und die entsprechenden Dialogmodelle immer noch zu bestimmen
bleiben7, so kann doch allgemein gesagt werden, dass diese Methoden und
Modelle besonders zwei neutestamentliche Bezugspunkte haben: das Gleichnis vom
Barmherzigen Samariter und die Perikope von den Kriterien des Weltgerichtes.
Darin werden die Menschen nicht zuerst nach dem Verhältnis zum Vater-Gott
gefragt, sondern nach der Beziehung zum Bruder-Mensch, der unbekümmert um
seine rassische, nationale, religiöse oder kulturelle Zugehörigkeit als der jeweils
Nächste angenommen werden muss.

2) Die theologischen Arbeiten seit dem Vatikanum II zu der hier angesprochenen

Thematik haben aber doch gezeigt, dass sich diese Dialogsuche eher in der
Dynamik einer von der Erfüllungstheologie her verstandenen Heilsgeschichte
bewegt.8 Das Anliegen der dialektischen Theologie wird dadurch aber nicht ver-

S. 50-52. Vgl. auch J. Dournes: A. M. Henry, Les relations de l'Eglise avec les religions non
chrétiennes, =Unam Sanctam, 61 (1966), S. 88: «Une Déclaration n'est pas la formulation d'un
dogme, ni un règlement qu'il n'y aurait plus qu'à exécuter. C'est l'expression d'une position
de principe, ouverture à une attitude concrète qui reste à determiner; c'est un postulat de
départ pour la recherche. Plus elle est brève, plus elle réclame notre effort.»

» Erklärung zu den nichtchristlichen Religionen, Nr. 5.
7 In dieser Frage nimmt auch Papst Paul VI. im Apostolischen Schreiben «Evangelii

nuntiandi» vom 8. Dezember 1975 keine einschränkende Stellung ein. Vgl. Nr. 64. Vgl. auch
die Kommentare in der Spezialnummer Evangelii Nuntiandi. Kommentare und Perspektiven:
Neue Zeitschrift für Missionswissenschaft 32 (1976), bes. O. Bischofberger, Die Evangelisierung
der Kulturen. Zur Frage der Anpassung in Evangelii Nuntiandi, S. 315-323.

s Erklärung über das Verhältnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen, Nr. 2

§ 2: «Die katholische Kirche lehnt nichts von alledem ab, was in diesen Religionen wahr und
heilig ist. Mit aufrichtigem Ernst betrachtet sie jene Handlungs- und Lebensweisen, jene
Vorschriften und Lehren, die zwar in manchem von dem abweichen, was sie selber für wahr hält
und lehrt, doch nicht selten einen Strahl jener Wahrheit erkennen lassen, die alle Menschen



R. Friedli, Der Dialog zwischen den Religionen 277

mindert. Ein in die Tiefe der gemeinsamen Gottsuche gehender zwischenreligiöser
Dialog bleibt ja für den christlichen Gesprächspartner ganz in seiner Christus-Betroffenheit

verankert. Da aber kein Christ von sich behaupten kann, dass der
Christus, den er glaubend erfährt und von dem er bezeugend spricht, durch ihn in
der Fülle seiner gottmenschlichen Person gegenwärtig gemacht wird, hat der
Christusgläubige selber noch den Dialog mit Christus fortzusetzen. Er möchte ja
wissen, wer Christus in und über seiner kulturell bedingten und begrenzten
Menschlichkeit des Jesus von Nazareth ist. Und dieser Dialog der Christen mit
Christus wird bis ans Ende der Zeit weitergehen - bis an jenes Ende, wo erst alle
kulturellen und geschichtlichen Möglichkeiten des Menschseins die Dimensionen
der Menschwerdung Gottes eröffnet haben.

Solange die kulturelle Vielfalt der Menschheit und des menschlichen Wesens
ihre Geschichte noch nicht erfüllt hat, ist unsere Erkenntnis von Christus
unvollständig. Wir können als Christen im Dialog mit Menschen aus anderen Religionen
nicht behaupten, Christus ganz zu kennen, und ihnen sagen, sie sollten auch an ihn
glauben. Der Christus, den wir ihnen vorstellen, begeistert sie vielleicht gar nicht.
Im Dialog können vielmehr unerwartete und unerhörte Christusgesichter uns
begegnen.9

In den Kategorien von Karl Rahner heisst das: «Der Christ begegnet nicht
einem schlechthinnigen Nicht-Christen, sondern einem, der durchaus schon als ein

anonymer Christ in dieser oder jener Hinsicht betrachtet werden kann und
muss.»10 Es dürfte damit klar sein, dass es bei der begrifflichen Kurzfassung11
vom «anonymen Christen» weder um einen proselytischen Vereinnahmungsver-
such12 noch um Aussagen geht, die religionsvergleichend demonstriert werden
könnten.13 Es geht vielmehr um jene jeder Glaubensdynamik immanenten und
notwendigen Verstehensentwürfe, die - entgegen oft gemachter Einwände14 - auch

erleuchtet. Unablässig aber verkündet sie und muss sie verkündigen Christus, der ist 'der Weg,
die Wahrheit und das Leben' (Joh. 14, 6), in dem die Menschen die Fülle des religiösen
Lebens finden, in dem Gott alles mit sich versöhnt hat.» Vgl. auch Dekret über die Missionstätigkeit

der Kirche, Nr. 9 § 2.
9 Diese christologisch begründete Notwendigkeit des Dialogs ist auch (wenn zwar ohne

die kulturanthropologischen Implikationen auszuformulieren) dargestellt im Chieng-Mai-Bei-
trag von Y. Raguin: Dialogue-Differences and common grounds; Dokument; DFI/CDC/77/19,
S. 3.

10 K. Rahner, Das Christentum und die nichtchristlichen Religionen: Schriften zur Theologie,

5 (1962), S. 154.
u K. Rahner, Bemerkungen zum Problem des «anonymen Christen»; Schriften zur Theologie,

10 (1972), S. 531-546.
12 H. Küng, Christ sein (1974), S. 89-90.
is E. Klinger (Hrsg.), Christentum innerhalb und ausserhalb der Kirche, Questiones

Disputatae, 73 (1976); H. Waidenfels, Die neuere Diskussion um die «anonymen Christen» als
Beitrag zur Religionstheologie: Zeitschrift für Missionswissenschaft und Religionswissenschaft

60 (1976), S. 161-180.
14 Küng (A. 12), S. 90: «Kann man einen Verein, der an Mitgliederschwund leidet,

dadurch sanieren, dass man auch die Nichtmitglieder zu 'verborgenen' Mitgliedern erklärt? Und
was würden die Christen sagen, wenn sie von den Buddhisten gnädig als 'anonyme Buddhisten'
anerkannt würden?»



278 R.Friedli, Der Dialog zwischen den Religionen

von Menschen anderer Religionen gemacht werden und gemacht werden müssen,
wenn sie das innerste Bemühen von Menschen anderer religiöser Uberlieferungsstränge

nicht ignorieren wollen15.

2.

Aus einer solchen christologischen Perspektive, die im Rahmen dieser
Dialogproblematik nicht weiter besprochen werden kann, sind idealtypisch zwei
hauptsächliche Dialogeinstiege möglich: ein religionsvergleichender und ein sozialethischer.

1) Der religionsgeschichtliche bzw. ethnographische Weg nimmt entweder die
Rekonstruktion der Vergangenheit der Stammesreligionen (z. B. die afrikanischen
oder die amero-indianischen Traditionen) oder die religionsvergleichende
Vertiefung der theologischen oder spirituellen Anliegen, welche die Universalreligionen

vermitteln, zum Ausgangspunkt der theologischen Methode.
Die liturgischen und theologischen Folgerungen aus der ethnographischen

Methode, welche in der vorkolonialen und «vormissionarischen» Vergangenheit
ihren Wurzelgrund sucht, zeigen z. B. die Arbeiten zum stammesgebundenen
Blutpakt und zum Eucharistieverständnis, welche V. Mulago16 in Zentralafrika
vergleichend annähert, oder die Aufwertung der «noms théophores» in der bantu-
rwandesischen Kultur durch A. Bigirumwami17 und B. Muzungu18. Im Bereich des

Dialogs im kulturellen und geistlichen Raum der Universalreligionen beschreiten
z. B. A. Nambiaparampil19 im «Hindu-Christian Live-Togethers» oder G.-C. Ana-

15 So schrieb Sayyid Abù-1-Alâ Maudoodi: «Islam ist genaugenommen ein Eigenschaftswort.

Wer immer diese Eigenschaft besitzt, welcher Rasse oder Gemeinschaft, welchem Land
oder Volk er auch angehören mag, ist ein Muslim. Wie der Qur'ân, das Heilige Buch der
Muslimen, sagt, hat es bei allen Völkern und zu allen Zeiten gute und rechtschaffene
Menschen gegeben, die diese Eigenschaften besassen; sie alle waren und sind Muslimen»:
Weltanschauung und Leben im Islam. Islamische Fibel (1971), S. 15. Vgl. daselbst S. 52. 58. 113.141;
und D. T. Suzuki, Essays in Zen Buddhism, First Series (o. J.), S. 265 f.: «As I conceive it, Zen
is the ultimate fact of all philosophy and religion. Every intellectual effort must culminate in
it, or rather must start from it, if it is to bear any practical fruits. Every religious faith must
spring from it if it has to prove at all efficiently and livingly workable in our active life.
Therefore Zen is not necessarily the fountain of Buddhist thought and life alone; it is very
much alive also in Christianity, Mahometanism, in Taoism, and even in positivistic
Confucianism. What makes all these religions and philosophies vital and inspiring, keeping up
their usefulness and efficiency, is due to the presence in them of what I may designate as the
Zen element.» Im gleichen Sinne auch S. 232-233.

i« V. Mulago, L'union vitale bantu ou le principe de la communauté chez les Bashi, les

Banyarwanda et les Barundi: Annali Lateranensi 20 (1956), S. 144-147.
17 A. Bigirumwami, Post hoc ergo propter hoc: Foi et Culture (Nyundo/Rwanda) 36 (1971),

S. 1-16.
is B. Muzungu, Immana y'i Rwanda. Dieu règne au Rwanda: Cum Paraclito (Nyundo/

Rwanda), Noël 1965, S. 1-42; ders., Le Dieu de nos pères, 1. Les sources de la religion
traditionnelle du Rwanda et du Burundi (1974); 2. Une réflexion théologique sur les données de la
religion traditionnelle du Rwanda et du Burundi (1975).

1» A. Nambiaparampil, Dialogue in India. An Analysis of the Situation a Reflection on
Experience: Journal of Dharma (Bangalore), 1 (1976), S. 267-283.



R. Friedli, Der Dialog zwischen den Religionen 279

wati und L. Gardet20 auf der Suche nach Kriterien für eine vergleichende islamo-
christliche Mystik diesen Dialogweg.

Diese Dialogansätze versuchen also aus der Rückwärtsschau die gemeinsame
Verantwortung für die heutigen Glaubens-Gemeinschaften anzunehmen.

2) Der zweite Dialog-Typ sucht das Gespräch eher in Hinsicht auf die Lösung
aktueller Fragen. Er geht dann von einer «Theologie der Adaptation» zu einer
«Theologie der Inkarnation», wie es die afrikanischen und madegassischen
Bischöfe in ihrer gemeinsamen Erklärung an der Bischofssynode 1974 in Rom
forderten.21

Dieser anthropologische, kontextuelle Ansatz nimmt die existentielle
Gegenwartssituation, in der Menschen aus verschiedenen Religionen eine möglichst
effiziente und verantwortbare Antwort finden müssen, zum Dialogort. Der Christ
findet hier die hermeneutische Ausgangsposition für die zwischenmenschliche
Begegnung, für die Interpretation des Wortes Gottes und für die theologische Reflexion.

Der interreligiöse Kontext in der realen Begegnungssituation wird so
ausdrücklich in Rechnung gestellt.

Drei Situationen können diese Begegnungssuche schlaglichtartig illustrieren:
die Versuche interreligiöser Spiritualität und Liturgie mit Menschen aus der
buddhistischen Mönchstradition in Thailand von E. Pézet22 und Th. Merton23, die
Diskussion um das Polygamie-Verständnis in Ostafrika24 und die verschiedenen
internationalen und nationalen theologischen Konsultationen zum «Neuen
China»25.

3.

Die hier nur andeutungsweise aufgereihten typischen Dialogsituationen aus dem
römisch-katholischen gegenwärtigen Gemeinschaftsleben scheinen alle an einen
Punkt gekommen zu sein, an dem eine Grundlagendiskussion nötig wird. Diese

so G. C. Anawati et L. Gardet, Mystique musulmane. Aspects et tendances, expériences et
techniques (21968); L. Gardet, Etudes de philosophie et de mystique comparée (1972).

21 Déclaration des évêques d'Afrique et de Madagascar: L'église des cinq continents.
Bilan et perspectives de l'évangélisation (1975), 208-212, S. 210: «Dans cette conception de

la mission, les évêques d'Afrique et de Madagascar considèrent comme tout à fait dépassée
une certaine théologie de l'adaptation en faveur d'une théologie de l'incarnation. Les jeunes
Eglises d'Afrique et de Madagascar ne peuvent se dérober à cette exigence fondamentale.
Admettant effectivement le pluralisme théologique dans l'unité de la foi, elles doivent
encourager, par tous les moyens, la recherche théologique africaine. Une théologie africaine
ouverte aux aspirations fondamentales des peuples africains amènera le christianisme à
s'incarner efficacement dans la vie des peuples du continent noir.»

22 E. Pézet, Avec les bouddhistes en Thaïlande. Dimension du dialogue et de la
rencontre: Spiritus 3 (1973), S. 231-246.

23 Th. Merton, Wie der Mond stirbt. Das letzte Tagebuch des Thomas Merton (Asian
Journal) (1976), bes. S. 193. 194. 196; vgl. E. Ott, Thomas Merton. Grenzgänger zwischen
Christentum und Buddhismus (1977).

2i A. Hastings, Christian Marriage in Africa (41974), bes. S. 72-79.
25 Christianity and the New China, 1. Theological Implications of the New China; 2.

Christian Faith and the Chinese Experience (1976).



280 R.Friedli, Der Dialog zwischen den Religionen

Problemkreise lassen sich vielleicht um zwei Brennpunkte gruppieren: - 1) einen
methodischen Brennpunkt, an dem das Spannungsverhältnis zwischen der Absolutheit

der Glaubenshoffnung und der Kulturbedingtheit der Theologie bzw. der
religiösen Sprache behandelt wird; - 2) einen das Ethos des Dialogs28 betreffenden
Brennpunkt, an dem die Widersprüchlichkeit zwischen dem von den Religionen
proklamierten Liebesgebot und ihrer Neigung zur Diskriminierung besprochen
werden muss.

1) Die vorausgehend erwähnten Dialogmodelle führen alle zu einem
Fragenkomplex, der nach einer grundsätzlichen Bearbeitung verlangt. Es geht um die
christliche und um die kulturelle Identität der Gesprächspartner. Die bereitstehenden,

kirchengeschichtlich analysierbaren Verhaltensweisen - pädagogische
Anpassung und Akkommodation - scheinen nach einem neuen Kommunikationsstil
zu verlangen, in dem fundamentaltheologisch die Beziehung zwischen Evangelium
und Kultur im Akkulturationsprozess dargestellt und für die Dialogpraxis vorbereitet

wird.27
Die Lehrsätze und die Lebenseinsätze der jeweiligen Dialogpartner sind

systemkohärent. Sie sind innerhalb ihrer jeweiligen Religionstradition folgerichtig. Solche
Elemente, Worte, Lehraussagen, Werte können aber nicht in der Dialogsituation -
z. B. in der Liturgie28 oder bei der sozialethischen Motivationssuche - von einer
religiösen Überlieferung in die andere übertragen werden, ohne die Gesetze der
Reinterpretation im Akkulturationsprozess29 zu berücksichtigen.

Vgl. z. B. im christologischen Gespräch die Konfrontation des ontologischen
Personwertes80 der christlichen Uberlieferung mit dem asketischen Person-Antiwert

des Hinayâna-Buddhismus, die Übernahme von yogischen Meditationsmethoden
in der christlichen Askese oder die apophatische Sprachweise in der christlichen

Mystikgeschichte und nach der Zen-Weisheit.
Voraussetzung zu solchen Ubersetzungen und Neu-Enkulturationen religiöser

Uberlieferungsgüter sind u. a. eine kompetente religionsgeschichtliche Information

und eine erkenntnistheoretische Analyse zu den kulturanthropologischen
Bedingungen einer Rede von Gott.

26 H. J. Margull, Ethos des Dialogs: Missionsjahrbuch der Schweiz (1973), S. 101-104.
27 Der Diskussionsstand um die damit angesprochene Frage nach dem «bleibend

Christlichen» (Identität) wird kurz zusammengefasst in R. Frieling, Einheimische Theologien. Christliche

und kulturelle Identität in «Rom» und «Nairobi»: Materialdienst des Konfessionskund-
lichen Instituts Bensheim 27/1 (Jan./Febr. 1976), S. 1-10. Vgl. ders., Bericht zur asiatischen und
afrikanischen Theologie: ib., S. 11-24.

28 Vgl. «Verwendung hinduistischer, buddhistischer und muslimischer Schriften im christlichen

Gottesdienst»: Concilium 12/2 (Februar 1976), S. 75-139.
20 L. J. Luzbetak, L'église et les cultures. Une anthropologie appliquée pour l'ouvrier

apostolique (1968), S. 235-237.
so In der Darstellung der damit zusammenhängenden «Philosophie der Leere» von Keiji

Nishitani geht Hans Waldenfels, Absolutes Nichts. Zur Grundlegung des Dialogs zwischen
Buddhismus und Christentum (1976), den Vorverständnissen und Folgerungen dieser
verschiedenen Personwertungen nach. Vgl. auch die Sondermummer «Ein persönlicher Gott?»:
Concilium 13, 3 (1977), S. 133-199. Buri (A. 2), S. 139-155, spricht von dieser Zentralfrage im
christlich-buddhistischen Dialog.



R. Friedli, Der Dialog zwischen den Religionen 281

Die theoretische Analyse wird aber kaum den Dialog authentischer werden
lassen. Neue zwischenreligiöse Erfahrungen müssen diese begleiten. Solche
Erfahrungen sollten so sein, dass sie - wenn auch selbstverständlich kulturgeprägt -
doch nicht so systemgebunden sind, dass sie in den verschiedenen religiösen
Universen der Dialogpartner nicht mehr verstanden oder dann missdeutet würden.
Ein solches transreligiöses Modell, das auf dem zwischenreligiösen Dialogweg
eingeübt werden kann, ist das Leitbild von der Fremdlingschaft.31 Mit diesem in der
biblischen Tradition verankerten individuellen (der Gläubige ist noch fern von
Gott) und kollektiven (die Kirche ist das wandernde Volk Gottes) Selbstverständnis

liesse sich dann eine Annäherung z. B. zur existentiellen Erfahrung der Haus-
losigkeit und zur Lehre von der Selbstlosigkeit (an-âtman) in den buddhistischen
Traditionen herstellen.

2) Ein zweiter, dringend zu bearbeitender Problemkreis ist der Zusammenhang

zwischen Dialogbereitschaft und praktischen Konsequenzen für die Friedensarbeit

bzw. der Beitrag der Religionen zur Friedensforschung und Friedenspraxis.32

Denn trotz den nun mehrjährigen, intensiven Dialogversuchen zwischen
Kulturen, Religionen und Ideologien, die nicht nur von westlichen Christen
angeregt worden sind33, scheinen die sozialen und religiösen Vorurteile immer noch
so hartnäckig zu sein, dass Untersuchungen aus dem Bereich der Friedensforschung

ausdrücklich auf die latente Aggressionsbereitschaft religiöser Gruppen
verweisen.34 Diese Bereitschaft zur Aggression in den verschiedensten Graden und
Formen der Intoleranz35 besteht in den Religionsgemeinschaften auch dann noch,
wenn die offizielle Lehre, ihre Liturgien und ihre Amtsträger immer wieder
homiletisch und katechetisch die umfassende, grenzüberschreitende Liebesforderung
und Brüderlichkeit in Erinnerung rufen.

Um den «Dialog vor dem Dialog»36 nicht zu verhindern, müsste die jeweilige

si R. Friedli, Fremdheit als Heimat. Auf der Suche nach einem Kriterium für den Dialog
zwischen den Religionen (1974).

82 Vgl. dazu die Untersuchung von J. Galtung über die in siebzig friedensforschenden
Institutionen engagierten wissenschaftlichen Disziplinen und die als bedeutsam angesehenen
Disziplinen: J. Galtung, Friedensforschung: E. Krippendorff (Hrsg.), Friedensforschung (1970),
S. 520-524; vgl. auch R. Friedli, Zur Weltverantwortung der Offenbarungsreligionen: A.
Falaturi, J. J. Petuchowski, W. Strolz (Hrsg.), Drei Wege zu dem einen Gott. Glaubenserfahrung

in den monotheistischen Religionen (1976), S. 219-220.
88 Zum Séminaire du Dialogue islamo-chrétien hat der libysche Staatschef Mohammar

Kaddafi eingeladen: M. Fitzgerald, Muslim - Christian Dialogue in Libya: African
Ecclesiastical Review 18 (1976), S. 186-193; vgl. auch die Konferenzzeitung «Le Dialogue Islamo-
Chrétien». Verschiedentlich hat Präsident Niwano, der Gründer der Rissho Kosei-Kai, mit
Christen den Dialog gesucht: R. Italiaander (Hrsg.), Eine Religion für den Frieden (1973),
S. 41-42 (Papstaudienz).

34 W. Huber & G. Liedke (Hrsg.), Christentum und Militarismus, Studien zur
Friedensforschung, 13 (1974).

35 G. Mensching, Toleranz und Wahrheit in der Religion (1966), S. 18-20 (formale/inhaltliche

- innere/äussere Intoleranz).
36 R. Friedli, Dialoge mit buddhistischen Menschen aus Thailand. Kommentar zu einem

Seminar in Bangkok: Zeitschrift für Missionswissenschaft und Religionswissenschaft 59 (1975),
81-93, S. 82-85 (Dialog-Typen). 93 (Dialog vor dem Dialog).



282 R. Friedli, Der Dialog zwischen den Religionen

Religionsgemeinschaft bereit sein, sich kritisch mit den Verbindungen zwischen
religiöser «Orthodoxie»37 und der Neigung zur Diskriminierung zu befassen. Die
Religionsgemeinschaften wären dann wieder dialogfähiger und friedensfördernder38,

da die der Orthodoxie mitgegebenen Gefahren erkannt werden: autoritäre
Gesinnung, Einstellung zur Strenge, Aufteilung der Welt in Insiders und
Outsiders, Gefühl der Angst und Haltung der Repressivität («man muss dem Bösen
wehren»).39 Solche Orthodoxie ist ja nur für eine «bedingte Liebe» bereit.

*

Neuere theologische Dialogbegründungen40 schlagen in diesem methodologischen

und ethischen Kontext vor, in der (im 2. Kapitel des Philipperbriefes
besungenen) Selbstentäusserung Gottes in Jesus Christus das christliche Modell für
einen dialogischen Lebensstil zu suchen. Das bedeutet nicht - im Sinne einer
verdemütigenden Toleranz41 -, dass der Christ spielend und strategisch auf seinen
Wahrheitsbesitz verzichtet, sondern dass die Gesamtheit der Christusgläubigen
sich als Fremde auf dem Weg wissen zur vollen Ergriffenheit vom verborgenen
Gott42. Wie bereits angedeutet43, hat der zwischenreligiöse Dialog hier für den
Christen seinen unausweichlichen Ort, um in die Fülle des Christusereignisses
hineinzukommen. Die Selbstentäusserung Gottes lässt dann den Dialog im wortlosen

Schweigen verwurzelt sein.
Richard Friedli, Freiburg (Schweiz)

37 E. W. Russell, Christentum und Militarismus: Huber & Liedke (A. 34), S. 21-109. Unter
orthodoxem Christentum (S. 23) sind «solche Formen des Christentums, die sich durch Betonung

dogmatischer Rechtgläubigkeit von neuzeitlich-liberalen und von 'sektiererischen' Formen

absetzen», gemeint.
38 Vgl. in diesem Sinne den Schlussbericht der Diskussionsgruppe Friedenserziehung in

der 2. Weltkonferenz der Religionen für den Frieden, Löwen 1974: Deuxième conférence
mondiale des religions pour la paix (1976), S. 55-58 (l'éducation pour la paix).

39 Russell (A. 37), S. 56-66.
40 M. M. Thomas, Man and the Universe of Faiths (1975), S. 137. 150-151; ders., The

Acknowledged Christ of the Indian Renaissance (1969), S. 32; H. Halbfas, Religion [Bibliothek
Themen der Theologie] (1976), S. 197-199.

44 P. M. G. Levy, Une paix pour notre temps (1974), S. 12. 190-191. 260 (l'agressivité des

possesseurs de vrai, une tolérance dédaigneuse - le plus polémogène des sentiments).
42 Matth. 6, 4: «damit dein Almosen im Verborgenen (en tô kryptô) sei, und dein Vater,

der ins Verborgene sieht, wird es dir vergelten»; V. 6: «Du aber geh, wenn du betest, in dein
Kämmerlein und schliess deine Tür zu und bete im Verborgenen zu deinem Vater; und dein
Vater, der ins Verborgene sieht, wird es dir vergelten»; V. 18: «damit du mit deinem Fasten
dich nicht den Leuten zeigest, sondern deinem Vater, der im Verborgenen ist; und dein Vater,
der ins Verborgene sieht, wird es dir vergelten». Vgl. auch Matth. 25, 40. 45.

43 Vgl. oben S. 277.


	Der Dialog zwischen den Religionen und seine kulturanthropologischen Schwierigkeiten

