
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 33 (1977)

Heft: 5

Artikel: Einige Bemerkungen zur Sein-Sinn-Problematik

Autor: Boutin, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878511

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einige Bemerkungen zur Sein-Sinn-Problematik

Wie ein Denker «die Dinge» sieht, das

hängt davon ab, wie ursprünglich er das
Wesen des Seyns begreift, und umgekehrt
gilt: Wie ursprünglich er das Wesen des

Seyns erblickt, hängt mit davon ab,
welche Grunderfahrung der Dinge
leitend ist (Martin Heidegger).

Fritz Buri versucht, eine Theologie der Verantwortung zu entwerfen, die sich -
wie er sagt - «aus einer kritischen Weiterführung» von Albert Schweitzers
Gedanken ergibt1 und die den Erwartungen und Anforderungen der Menschen heute
entsprechen könnte. Gleichzeitig möchte er verhindern, die Theologie der
Verantwortung als Patentlösung aufzustellen. Der Sem-Smn-Problematik wird aus diesem
Grunde eine nicht zu unterschätzende Bedeutung beigemessen, denn diese Problematik

bildet ja den Hintergrund für die Theologie der Verantwortung, um die es

Buri zentral geht.

Das kann man vielleicht am besten in der Schlussbetrachtung des 1. Bandes von Buris
«Gott in Amerika» (1970) sehen (S. 200-226), in dem er die für ihn wichtigsten Entwicklungstendenzen

innerhalb der amerikanischen Theologie seit 1960 mit einer offenen Bereitschaft
zum Lernen darlegt, der es an kritischen Stellungnahmen keineswegs fehlt. Mehrfach in dieser
Untersuchung und auch in Band 2 (1972) wird die Sinn- und Seinsfrage erörtert und auf die
hohe Relevanz menschlichen Verantwortlichseins aufmerksam gemacht.

Es geht im nachfolgenden weder darum, Sinn und Sein unter bevorzugtem Verweis

auf das menschliche Verantwortlichsein zu vermitteln, noch darum, der
Verantwortung jede Vermittlungsfunktion einer besonderen Sinnoffenbarung des

Seinsgeheimnisses von vornherein abzusprechen. Die Betonung der Verantwortung

mag in der gegenwärtigen Sachlage zweifellos unersetzlicher und dringender
sein, zugleich aber auch erheblich schwerer ausfallen, und zwar nicht nur im
zwischenmenschlichen Bereich, sondern selbst im Umgang mit dem, was die
Alltagssprache allzu selbstverständlich und vereinfachend «Natur» nennt. Daher
ist die Frage nach der «Natur der Natur» eine in den letzten Jahren häufiger und
vor allem ausdrücklicher gestellte Frage.2

Dabei gilt es, «Verantwortung» nicht, wie es mit «Sinn» weithin der Fall ist,3
in ein nichtssagendes Schlagwort ausarten zu lassen und die Sein-Sinn-Problematik
dadurch noch mehr zu verdunkeln. Das ist sicherlich Grund genug, sich dieser
Problematik auszusetzen, um eine noch entschiedenere Berücksichtigung dessen,

1 F. Buri, Gott in Amerika, 2. Religion, Theologie und Philosophie seit 1969 (1972), S. 121.
2 E. Morin, La méthode, 1. La nature de la nature (1977); vor allem S. Moscovici, der seit

1968 der «question naturelle» seine Aufmerksamkeit widmet, u. a. in Essai sur l'histoire
humaine de la nature (1968); La société contre nature (1972); Hommes domestiques et
hommes sauvages (1974); Le réenchantement du monde: Alain Touraine (Hrsg.), Au-delà de
la crise (1976), S. 137-176.

s Vgl. u. a. Henri-Pierre Jeudy, La mort du sens. L'idéologie des mots (1973).



270 M. Boutin, Bemerkungen zur Sein-Sinn-Problematik

was die Berufung auf Zeit und Zeitlichkeit menschlichen Seins für diese Problematik

mit impliziert, vorzubereiten.

1.

Mit Recht spricht Buri von der Problematik von Sinn und Sein, weil der Bezug
beider zueinander tatsächlich gefährdet ist und heute öfter und radikaler in Frage
gestellt zu sein scheint. Um eine Problematik handelt es sich, d. h. um die
Aufdeckung des in diesem Bezug und dessen Verständnis jeweils Vorausgesetzten.
Solche Aufdeckung geht zumeist von der Annahme aus, dass das Aufgehen in
einen jenseits aller Unterschiede bestehenden Einen den Bezug von Sein und Sinn
eher noch fraglicher macht als verdeutlichen hilft. Gründe für diese Annahme
können viele angegeben werden.

Vielleicht ist der wichtigste Grund in der zunehmenden Komplexität zu suchen.
Vor welche Aufgabe eine durch äusserste Komplexität gekennzeichnete Situation
stellt, erläutert Niklas Luhmann bezüglich der «organischen Systeme» wie folgt:

«Sie entwerfen sich eine Welt von Möglichkeiten, die ihre Kapazität für aktuelle
Aufmerksamkeit und Informationsverarbeitung weit übersteigt, und steuern sich gerade durch
diese Überforderung, durch Prozesse der Reduktion übermässiger Komplexität. Sie benötigen
dazu Steuerungssysteme besonderer Art, die auf einer sinnhaften Verbindung von Ereignissen
beruhen, auf einer Form der Verbindung, die auf andere Möglichkeiten verweist und den
Zugang zu ihnen ordnet. Sinnsysteme dieser Art sind z. B. die Sprache und andere kulturelle
Symbolsysteme, die individuellen Persönlichkeiten, die durch Selbstidentifikation zustande
kommen, und die sozialen Systeme - eben Systeme der sinnhaften Beziehung zwischen
Handlungen verschiedener Menschen.»4

Komplexität kann nicht Gegenstand einer blossen Kenntnisnahme sein, an der
vorbei eine weiterbestehende Gemeinsamkeit des Seienden in bezug auf ihr Sein

behauptet wird. Komplexität wird gerade zum Inbegriff dieser Gemeinsamkeit
selbst, von der der heutige Mensch keine andere Erfahrung haben kann als eben
die einer steigenden Komplexität. So kann N. Luhmann mit Recht sagen:

Alles «deutet darauf hin, dass unsere Gesellschaft sich durch ein auf ihrer Ebene strukturell

nicht mehr zureichend absorbiertes Mass an Komplexität auszeichnet, das sie zwar
weltadäquater und leistungsfähiger, intern aber um so problematischer und risikoreicher macht».6

Gerade diese als steigende Komplexität konkret erfahrene Gemeinsamkeit des

Seienden ruft die Frage nach dem Sinn des menschlichen Seins in der Welt und
nach dem Sinn dessen hervor, was mit «Welt» gemeint sein soll. Sie fordert jede
sich als festgelegten Sinnzusammenhang darbietende Auslegung direkt heraus.
Das Geheimnis des Seins ist danach nicht so sehr im Ursprung oder im Ende des

Seienden im Ganzen zu suchen, also weder «archeologisch» noch «teleologisch»
aufzufassen. Zwar tendieren beide Auffassungen dahin, der Komplexität Herr

4 N. Luhmann, Soziologische Aufklärung, 1: Aufsätze zur Theorie sozialer Systeme (41974),
S. 115.

6 Luhmann (A. 4), S. 259.



M. Boutin, Bemerkungen zur Sein-Sinn-Problematik 271

zu werden. Diese nehmen sie aber zu sehr zum blossen Anlass eines möglichst
eindeutigen theoretisch-praktischen Verhaltens.

Solche Eindeutigkeit ist freilich dadurch bekräftigt, dass der einzelne Mensch
in einer bestimmten konkreten Handlung nicht alles vollziehen kann, was er
könnte oder was die als Komplexität erfahrene Situation erforderte. In dieser
radikaler werdenden Erfahrung der Endlichkeit menschlichen Seins, mit der der
Mensch sich allem Anschein nach abfinden muss, wird das Verlangen nach Sinn
als Sehnsucht nach Eindeutigkeit faktisch gelebt. Diese Sehnsucht deutet
Komplexität spontan als das, wodurch der Mensch um den Sinn seines Daseins in der
Welt betrogen wird.

Hält sich die Sinnfrage von einem Verlangen nach Eindeutigkeit her wach, so
wird ihre Beantwortung zu einem immer wieder enttäuschten Versuch, sich mitten
im fliessenden Strom der Zeit an etwas am Ufer krampfhaft anzuklammern. Die
im Modus eines Ablehnens von Komplexität sich durchsetzen wollende Eindeutigkeit

gibt zu verstehen, dass die Sinnfrage mit Zeit kaum oder gar nichts zu tun
haben sollte. Eine solche Auffassung kann sich in eine vermeintliche Verantwortung

für den Sinn und dessen Frage dermassen steigern, dass sie diese - und die
Verantwortung selbst - in ihr Gegenteil verkehrt, in dem sie Komplexität als das
dem Menschen Gegenüberstehende, diesen immer nur von aussen Angehende
objektiviert, dabei übersehend, dass menschliches Sein mitten in Komplexität ist.
Der Mensch kann den Sinn des Lebens nicht vollziehen, ohne damit zugleich den
Sinn von Komplexität selbst zu vollziehen, d. h. für diese verantwortlich sein in
einer doppelten Weise, die noch zu erörtern bleibt.

Die unter der Vorherrschaft des Eindeutigen stehende Sinnfrage trägt der
steigenden Komplexität der heutigen Situation des menschlichen Seins in der Welt
nicht Rechnung. Sie blendet diese aus, anstatt sie zu verwahren und in diesem
Verwahren orientierend zu sein. Die Sinnfrage muss vom Eindeutigen befreit
werden. Sie darf sich nicht damit begnügen, Eindeutigkeit durch eine noch
vollständigere und radikaler vorausschauende Berechnung aller möglichen Folgen des

menschlichen Umgangs mit Seienden zu ergänzen. Dies ist nicht von einem
offensichtlichen Scheitern solcher vorausschauenden Berechnung her gefordert,
sondern von dem her, was hinsichtlich der Zeit mit Sinn und Sein auf dem Spiele
steht. Denn das Sinn Bedrohende ist nicht die Zeit selbst, sondern die im Ablehnen
von Komplexität offenkundig werdende vergessene Zeit.

2.

Solange Sein als Ganzheit der Seienden oder als eine Art Generalnenner
bestimmt bleibt, an dem Seiende im Grunde ihres Seins teilhaben, besteht keine
Aussicht auf ein tieferes Erfassen der Sinnfrage. Dies rührt nicht etwa daher, dass

auf diesem Boden nur noch eine höchst fragwürdige Abstraktion frei entfaltet werden

könnte, die jedwede Erfahrung und Vorstellung weit hinter sich liesse. Der
eigentliche Grund dafür liegt vielmehr darin, dass das, was sich vielfach und



272 M. Boutin, Bemerkungen zur Sein-Sinn-Problematik

ständig zu erfahren gibt und vermutlich sogar so etwas wie Erfahrung überhaupt
ermöglicht, dann höchstens nur am Rande als eine Art nicht meidbarer Spielverderber

bliebe: Zeit als Ereignis des Seins selbst.6
Dieses Ereignis ist Zusammen-werfen (sym-bâllein) von Sein und Sinn. Nur so

kann nämlich Sein - «sein lassen». Mitten in diesem Zusammen-werfen hat
menschliches Sein seinen Ort. Bevor ein Mensch konkret Stellung nimmt für oder
gegen dieses und jenes, und sei es Gott, ist ihm ein Stellen in diesem Ort zu eigen.
Seine je konkrete Stellungnahme ist kein Erzeugen des Zusammen-werfens,
sondern Annahme dieses als Grundbefindlichkeit seines Seins inmitten von Seienden.
Anders gewendet: menschliches Sein ist dem Zusammen-werfen von Sein und Sinn
ausgesetzt.

Dieses Ausgesetztsein kündigt sich in der Frage, warum überhaupt etwas ist
und nicht nichts, bereits an. Das ist eine freilich gefährliche Frage, nicht bloss
weil sie nicht beantwortet werden kann und damit um so leichter sinn- und
belanglos erscheint, sondern weil sie dazu verleitet, mit dem Gedanken des Nichts
zu spielen, sei es um die Seinsfrage von ausserhalb des Seins her - und d. h.
unsinnigerweise - anzugehen, sei es um zu verstehen zu geben, dass diese Frage vom
religiösen Glauben selbst - und sogar allein - beantwortet werden könne,7 sei es

aus anderen Gründen. Diese Frage fragt nämlich nicht nach der «Objektivität»
oder nach der «Subjektivität» von irgend etwas; sie fragt vielmehr nach dem Sinn
dessen, was ist, in seinem Dass-sein. Sie weist auf das Ereignis des Seins hin und
ist weder eine Frage des Vertrauens oder des Misstrauens, sondern eine Frage des

Staunens über Zeit als Ereignis des Seins.

Die Frage, warum überhaupt etwas ist und nicht nichts, wird zum typisch
metaphysischen Fragen damit, dass sie nicht beim Staunen verbleibt. Das Staunen
wird bestenfalls zum Ausgangspunkt eines andersartigen Bezugs zu dem, was ist.
Der andersartige Bezug hört nicht auf die Frage nach dem, was ist, in seinem
Dass-sein, überdeckt darum das Staunen bzw. verwandelt es von Grund auf und
achtet nunmehr auf das Was der Seienden. Setzt er sich gelegentlich mit Zeit
auseinander, so steckt er sie in das Gewand der Bewegung, darin Seiende entstehen
und bestehen, um zu verschwinden. Als gleichsam leerer Behälter lässt sich Zeit
um so leichter funktionalisieren, und diese Funktionalisierung geht mit der
«Entzauberung» der Seienden einher. Sinn fällt der verwalteten Planung zu. Es wird
versucht, ihn zu regulieren und zu institutionalisieren, damit er nicht aus dem vor
die Seienden vorgesetzten Rahmen fällt.

Durch Erfindung und Vermehrung von «Symbolen» wird gesucht, Sinn zur
Hilfe zu kommen und notfalls wiederzubeleben, und umgekehrt werden diese

6 Neuerdings bekundet sich ein zunehmendes Interesse für das Ereignishafte. Vgl. die
Zeitschrift Communications 1972, Nr. 18 (die ganze Nummer). Es ist auch von einer «Promotion
des Augenblicks»: B. Ronze, L'homme de quantité (1977), S. 185, von einem «Wiederaufkommen

des Ereignishaften» die Rede. Vgl. z. B. Ph. Nora, Le retour de l'événement: J. Le Goff
& Ph. Nora (Hrsg.), Faire de l'histoire, 1: Nouveaux problèmes (1974), S. 210-228.

' Zu dieser irreführenden Annahme liess sich Rudolf Bultmann - meines Wissens jedoch
nur einmal - verleiten: M. Boutin, Relationalität als Verstehensprinzip bei Rudolf Bultmann
(1974), S. 553, A. 107.



M. Boutin, Bemerkungen zur Sein-Sinn-Problematik 273

«Symbole» auf ihren Sinn hin verifiziert, ihre Tauglichkeit bzw. Untauglichkeit in
Theorie und Praxis geprüft. Doch selbst der vollständigste «Symbol»-Pluralismus
und das Angebot der wertvollsten «Symbole» vermögen nicht das Zusammen-wer-
fen von Sein und Sinn zu ersetzen und damit Zeit als Ereignis des Seins zum
Schweigen zu bringen.

Dies hat sicherlich etwas zu tun mit folgender Bemerkung von Tzvetan Todo-
rov: «Je intensiver die symbolisierende Aktivität ist, desto mehr sondert sie die
metasymbolische Behauptung, dass das Symbol uns unbekannt sei, als eine Art
Antikörper ab.»8

3.

Das Zusammen-werfen (sym-ballein) von Sein und Sinn in Zeit als Ereignis
des Seins ermöglicht u. a. die Veränderung der Seienden und überhaupt ihr als

Komplexität gedeutetes gegenseitiges aufeinander Zugehen. In letzterem
vollzieht sich Sinn als Orientierung der Komplexität und in der Komplexität der
Seienden. Sinn ist nicht erst das vorläufige bzw. vorübergehende Ergebnis einer
zwischenmenschlichen Verständigung über das, was Seiende unter Absehung
ihres Dass-seins sind. Die dem menschlichen Sein und dessen Handeln und
Verhalten notwendige zwischenmenschliche Verständigung findet nicht in einer vom
nichtdaseinsmässigen Seienden isolierbaren, vom Zwischenmenschlichen allein
konstituierten sog. geistigen Sphäre statt.

Sinn als Orientierung der Komplexität und in der Komplexität stellt menschliches

Sein vor eine doppelte Aufgabe: einmal die Aufgabe des Aufdeckens der
Komplexität als Komplexität, nicht deren Reduzierung auf Eindeutigkeit und
Gleichförmigkeit oder gar deren Zerstörung; damit aber auch die Aufgabe, dem
den gegenseitig aufeinander zugehenden Seienden je eigenen Warten auf9 - d. h.
ihrem offenen Verfügtsein hinsichtlich der - Orientierung zu entsprechen und
die Seienden nicht einfach bloss als Mittel zur Erreichung von selbstgesetzten
Zwecken auszunützen.

In diesem Aufdecken-Entsprechen vollzieht sich Sinn als Orientieren. Das Auf-
decken-Entsprechen ist das zwiefache zentrale Geheimnis dessen, was menschliches

Verantwortlichsein genannt wird. Behauptet sich menschliches Sein gegen
das gegenseitig aufeinander Zugehen der Seienden (Komplexität), anstatt es als

Komplexität aufzudecken, dann ist der Sinnlosigkeit freie Bahn gegeben.
Dieses sich Gegenbehaupten hängt mit dem Aufstellen menschlichen Seins als

der einzigen Quelle des Sinns zusammen. Dann soll der Mensch diese Quelle in
sich selber entdecken, um seiner Sinngeberrolle gerecht zu werden, anstatt der im
Aufdecken-Entsprechen Sinnvollziehende zu sein. Einem Menschen wird das
Seiende - die Mitmenschen und sich selbst einbegriffen - zum Anlass einer Anwendung

des jeweils in sich selbst angeblich entdeckten Sinns. Solche Anwendung

9 Tzvetan Todorov, Théorie du symbole (1977), S. 261.
» Hierbei mag man zwar an Rom. 8, 19-22 denken. In dieser Stelle ist aber von einem

Warten die Rede, das unter einem apokalyptisch stark geprägten Hoffen steht.



274 M. Boutin, Bemerkungen zur Sein-Sinn-Problematik

kann zwar für die höchste Verwirklichung menschlichen Verantwortlichseins
ausgegeben werden, bleibt aber nichtsdestoweniger sinn-los. Dann erscheint das nicht-
daseinsmässige, «naturhafte» Seiende als neutral, d. h. dem Sinn geben wollenden
Menschen ganz verfügbar, und bald bekommt auch der Mitmensch diese
merkwürdige Eigenschaft der Neutralität zuerkannt.

Der angeblich Sinn gebende Mensch hat Zwecke zu erfüllen. Im Zugehen auf
andere Seiende ist er auf der Suche nach Mitteln, die für seine selbstgesetzten
Zwecke geeignet erscheinen. Er berechnet das gegenseitig aufeinander Zugehen
der Seienden (Komplexität), da das Berechnen der für ihn vorzügliche Modus der
Aufdeckung von Komplexität ist10 und eine unbedingt notwendige Vorstufe des
Planens bildet, dank dem sich Komplexität dem jeweils vorgesetzten Zweck fügen
soll. Dabei vergisst der Sinn gebende Mensch, dass der sich im Orientieren
vollziehende Sinn zwar «aposteriorisch» ist, jedoch nicht hinsichtlich des als «Subjekt»

verstandenen menschlichen Seins, sondern in bezug auf die Zusammengehörigkeit

von Sein und Sinn in Zeit als Ereignis des Seins.
Diese noch allzusehr unbeachtet bleibende Einsicht kann doch von Belang

sein, wenn es zutrifft, dass wir uns - wie manchmal heute gesagt wird - einer Lage
nahen, in der der Mensch radikaler denn je sich selber eine Frage sein wird.

*

Nach Buris Ansicht soll der mögliche Weg der Theologie in Zukunft besonders
durch das, worauf das Begriffspaar «Sinn und Sein» hinweist, gekennzeichnet sein.
Es ist freilich die Frage, ob es genügt, Sein als Grenze des Erkennens und Sinn
als Streben nach Eindeutigkeit auszulegen, wenn es um ihren gegenseitigen Bezug
im Hinblick auf die für den christlichen Glauben wichtige Dimension des Neuen
und um die Übernahme unserer Verantwortlichkeit als durch das Ereignis Jesu

Christi entscheidend bestimmte neue Situation geht.
Dass der Jubilar diesem Fragenkomplex nicht ausweichen möchte etwa

dadurch, dass Gott ein Mittel zum Welterklären und ein Lösewort für das Rätsel der
Sinnfrage wird, zeigt seine sehr lehrreiche Darstellung der jüngsten amerikanischen
Theologie.

Maurice Boutin, Montréal

10 Uber das Berechnen als allumfassend werdendes Grundverhalten vgl. vor allem Ronze
(A. 6).


	Einige Bemerkungen zur Sein-Sinn-Problematik

