Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 33 (1977)

Heft: 5

Artikel: Einige Bemerkungen zur Sein-Sinn-Problematik
Autor: Boutin, Maurice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878511

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Einige Bemerkungen zur Sein-Sinn-Problematik

Wie ein Denker «die Dinge» sieht, das
hiéngt davon ab, wie urspriinglich er das
Wesen des Seyns begreift, und umgekehrt
gilt: Wie urspriinglich er das Wesen des
Seyns erblickt, hidngt mit davon ab,
welche Grunderfahrung der Dinge lei-
tend ist (Martin Heidegger).

Fritz Buri versucht, eine Theologie der Verantwortung zu entwerfen, die sich —
wie er sagt — «aus einer kritischen Weiterfiihrung» von Albert Schweitzers Ge-
danken ergibt! und die den Erwartungen und Anforderungen der Menschen heute
entsprechen konnte. Gleichzeitig mochte er verhindern, die Theologie der Verant-
wortung als Patentlésung aufzustellen. Der Sein-Sinn-Problematik wird aus diesem
Grunde eine nicht zu unterschitzende Bedeutung beigemessen, denn diese Proble-
matik bildet ja den Hintergrund fiir die Theologie der Verantwortung, um die es
Buri zentral geht.

Das kann man vielleicht am besten in der Schlussbetrachtung des 1.Bandes von Buris
«Gott in Amerika» (1970) sehen (S.200-226), in dem er die fiir ihn wichtigsten Entwicklungs-
tendenzen innerhalb der amerikanischen Theologie seit 1960 mit einer offenen Bereitschaft
zum Lernen darlegt, der es an kritischen Stellungnahmen keineswegs fehlt. Mehrfach in dieser
Untersuchung und auch in Band 2 (1972) wird die Sinn- und Seinsfrage erortert und auf die
hohe Relevanz menschlichen Verantwortlichseins aufmerksam gemacht.

Es geht im nachfolgenden weder darum, Sinn und Sein unter bevorzugtem Ver-
weis auf das menschliche Verantwortlichsein zu vermitteln, noch darum, der Ver-
antwortung jede Vermittlungsfunktion einer besonderen Sinnoffenbarung des
Seinsgeheimnisses von vornherein abzusprechen. Die Betonung der Verantwor-
tung mag in der gegenwirtigen Sachlage zweifellos unersetzlicher und dringender
sein, zugleich aber auch erheblich schwerer ausfallen, und zwar nicht nur im
zwischenmenschlichen Bereich, sondern selbst im Umgang mit dem, was die
Alltagssprache allzu selbstverstindlich und vereinfachend «Natur» nennt. Daher
ist die Frage nach der «Natur der Natur» eine in den letzten Jahren hdufiger und
vor allem ausdriicklicher gestellte Frage.?

Dabei gilt es, «Verantwortung» nicht, wie es mit «Sinn» weithin der Fall ist,?
in ein nichtssagendes Schlagwort ausarten zu lassen und die Sein-Sinn-Problematik
dadurch noch mehr zu verdunkeln. Das ist sicherlich Grund genug, sich dieser
Problematik auszusetzen, um eine noch entschiedenere Beriicksichtigung dessen,

1 F. Buri, Gott in Amerika, 2. Religion, Theologie und Philosophie seit 1969 (1972), S. 121.

2 E. Morin, La méthode, 1. La nature de la nature (1977); vor allem S. Moscovici, der seit
1968 der «question naturelle» seine Aufmerksamkeit widmet, u.a. in Essai sur I’histoire
humaine de la nature (1968); La société contre nature (1972); Hommes domestiques et
hommes sauvages (1974); Le réenchantement du monde: Alain Touraine (Hrsg.), Au-dela de
la crise (1976), S. 137-176.

8 Vgl. u. a. Henri-Pierre Jeudy, La mort du sens. L’idéologie des mots (1973).



270 M. Boutin, Bemerkungen zur Sein-Sinn-Problematik

was die Berufung auf Zeit und Zeitlichkeit menschlichen Seins fiir diese Proble-
matik mit impliziert, vorzubereiten.

Mit Recht spricht Buri von der Problematik von Sinn und Sein, weil der Bezug
beider zueinander tatsdchlich gefdhrdet ist und heute Ofter und radikaler in Frage
gestellt zu sein scheint. Um eine Problematik handelt es sich, d. h. um die Auf-
deckung des in diesem Bezug und dessen Verstindnis jeweils Vorausgesetzten.
Solche Aufdeckung geht zumeist von der Annahme aus, dass das Aufgehen in
einen jenseits aller Unterschiede bestechenden Einen den Bezug von Sein und Sinn
eher noch fraglicher macht als verdeutlichen hilft. Griinde fiir diese Annahme
konnen viele angegeben werden.

Vielleicht ist der wichtigste Grund in der zunehmenden Komplexitit zu suchen.
Vor welche Aufgabe eine durch dusserste Komplexitit gekennzeichnete Situation
stellt, erldutert Niklas Luhmann beziiglich der «organischen Systeme» wie folgt:

«Sie entwerfen sich eine Welt von Mdoglichkeiten, die ihre Kapazitat fiir aktuelle Auf-
merksamkeit und Informationsverarbeitung weit iibersteigt, und steuern sich gerade durch
diese Uberforderung, durch Prozesse der Reduktion iibermissiger Komplexitit. Sie benotigen
dazu Steuerungssysteme besonderer Art, die auf einer sinnhajften Verbindung von Ereignissen
beruhen, auf einer Form der Verbindung, die auf andere Moglichkeiten verweist und den
Zugang zu ihnen ordnet. Sinnsysteme dieser Art sind z. B. die Sprache und andere kulturelle
Symbolsysteme, die individuellen Personlichkeiten, die durch Selbstidentifikation zustande
kommen, und die sozialen Systeme — eben Systeme der sinnhaften Beziehung zwischen Hand-
lungen verschiedener Menschen.»4

Komplexitdt kann nicht Gegenstand einer blossen Kenntnisnahme sein, an der
vorbei eine weiterbestehende Gemeinsamkeit des Seienden in bezug auf ihr Sein
behauptet wird. Komplexitdt wird gerade zum Inbegriff dieser Gemeinsamkeit
selbst, von der der heutige Mensch keine andere Erfahrung haben kann als eben
die einer steigenden Komplexitit. So kann N. Luhmann mit Recht sagen:

Alles «deutet darauf hin, dass unsere Gesellschaft sich durch ein auf ihrer Ebene struktu-
rell nicht mehr zureichend absorbiertes Mass an Komplexitit auszeichnet, das sie zwar welt-
adidquater und leistungsfiahiger, intern aber um so problematischer und risikoreicher macht».5

Gerade diese als steigende Komplexitidt konkret erfahrene Gemeinsamkeit des
Seienden ruft die Frage nach dem Sinn des menschlichen Seins in der Welt und
nach dem Sinn dessen hervor, was mit «Welt» gemeint sein soll. Sie fordert jede
sich als festgelegten Sinnzusammenhang darbietende Auslegung direkt heraus.
Das Geheimnis des Seins ist danach nicht so sehr im Ursprung oder im Ende des
Seienden im Ganzen zu suchen, also weder «archeologisch» noch «teleologisch»
aufzufassen. Zwar tendieren beide Auffassungen dahin, der Komplexitit Herr

4 N. Luhmann, Soziologische Aufklarung, 1: Aufsitze zur Theorie sozialer Systeme (41974),
S. 115.
5 Luhmann (A. 4), S. 259.



M. Boutin, Bemerkungen zur Sein-Sinn-Problematik 271

zu werden. Diese nehmen sie aber zu sehr zum blossen Anlass eines moglichst
eindeutigen theoretisch-praktischen Verhaltens.

Solche Eindeutigkeit ist freilich dadurch bekréftigt, dass der einzelne Mensch
in einer bestimmten konkreten Handlung nicht alles vollziechen kann, was er
konnte oder was die als Komplexitit erfahrene Situation erforderte. In dieser
radikaler werdenden Erfahrung der Endlichkeit menschlichen Seins, mit der der
Mensch sich allem Anschein nach abfinden muss, wird das Verlangen nach Sinn
als Sehnsucht nach Eindeutigkeit faktisch gelebt. Diese Sehnsucht deutet Kom-
plexitit spontan als das, wodurch der Mensch um den Sinn seines Daseins in der
Welt betrogen wird.

Halt sich die Sinnfrage von einem Verlangen nach Eindeutigkeit her wach, so
wird ihre Beantwortung zu einem immer wieder enttduschten Versuch, sich mitten
im fliessenden Strom der Zeit an etwas am Ufer krampfhaft anzuklammern. Die
im Modus eines Ablehnens von Komplexitidt sich durchsetzen wollende Eindeutig-
keit gibt zu verstehen, dass die Sinnfrage mit Zeit kaum oder gar nichts zu tun
haben sollte. Eine solche Auffassung kann sich in eine vermeintliche Verantwor-
tung fiir den Sinn und dessen Frage dermassen steigern, dass sie diese — und die
Verantwortung selbst — in ihr Gegenteil verkehrt, in dem sie Komplexitit als das
dem Menschen Gegeniiberstehende, diesen immer nur von aussen Angehende ob-
jektiviert, dabei ilibersehend, dass menschliches Sein mitten in Komplexitit ist.
Der Mensch kann den Sinn des Lebens nicht vollziehen, ohne damit zugleich den
Sinn von Komplexitdt selbst zu vollziehen, d. h. fiir diese verantwortlich sein in
einer doppelten Weise, die noch zu erdrtern bleibt.

Die unter der Vorherrschaft des Eindeutigen sichende Sinnfrage trigt der
steigenden Komplexitit der heutigen Situation des menschlichen Seins in der Welt
nicht Rechnung. Sie blendet diese aus, anstatt sie zu verwahren und in diesem
Verwahren orientierend zu sein. Die Sinnfrage muss vom Eindeutigen befreit
werden. Sie darf sich nicht damit begniigen, Eindeutigkeit durch eine noch voll-
standigere und radikaler vorausschauende Berechnung aller moglichen Folgen des
menschlichen Umgangs mit Seienden zu ergidnzen. Dies ist nicht von einem offen-
sichtlichen Scheitern solcher vorausschauenden Berechnung her gefordert, son-
dern von dem her, was hinsichtlich der Zeit mit Sinn und Sein auf dem Spiele
steht. Denn das Sinn Bedrohende ist nicht die Zeit selbst, sondern die im Ablehnen
von Komplexitit offenkundig werdende vergessene Zeit.

2.

Solange Sein als Ganzheit der Seienden oder als eine Art Generalnenner be-
stimmt bleibt, an dem Seiende im Grunde ihres Seins teilhaben, besteht keine
Aussicht auf ein tieferes Erfassen der Sinnfrage. Dies riihrt nicht etwa daher, dass
auf diesem Boden nur noch eine hochst fragwiirdige Abstraktion frei entfaltet wer-
den konnte, die jedwede Erfahrung und Vorstellung weit hinter sich liesse. Der
eigentliche Grund dafiir liegt vielmehr darin, dass das, was sich vielfach und



272 M. Boutin, Bemerkungen zur Sein-Sinn-Problematik

stindig zu erfahren gibt und vermutlich sogar so etwas wie Erfahrung iiberhaupt
ermoglicht, dann hdchstens nur am Rande als eine Art nicht meidbarer Spielver-
derber bliebe: Zeit als Ereignis des Seins selbst.$

Dieses Ereignis ist Zusammen-werfen (sym-bdllein) von Sein und Sinn. Nur so
kann nidmlich Sein — «sein lassen». Mitten in diesem Zusammen-werfen hat
menschliches Sein seinen Ort. Bevor ein Mensch konkret Stellung nimmt fiir oder
gegen dieses und jenes, und sei es Gott, ist ihm ein Stellen in diesem Ort zu eigen.
Seine je konkrete Stellungnahme ist kein Erzeugen des Zusammen-werfens, son-
dern Annahme dieses als Grundbefindlichkeit seines Seins inmitten von Seienden.
Anders gewendet: menschliches Sein ist dem Zusammen-werfen von Sein und Sinn
ausgesetzt.

Dieses Ausgesetztsein kiindigt sich in der Frage, warum iiberhaupt etwas ist
und nicht nichts, bereits an. Das ist eine freilich gefihrliche Frage, nicht bloss
weil sie nicht beantwortet werden kann und damit um so leichter sinn- und be-
langlos erscheint, sondern weil sie dazu verleitet, mit dem Gedanken des Nichts
zu spielen, sei es um die Seinsfrage von ausserhalb des Seins her — und d. h. un-
sinnigerweise — anzugehen, sei es um zu verstehen zu geben, dass diese Frage vom
religiosen Glauben selbst — und sogar allein — beantwortet werden kdnne,” sei es
aus anderen Griinden. Diese Frage fragt ndmlich nicht nach der «Objektivitit»
oder nach der «Subjektivitdt> von irgend etwas; sie fragt vielmehr nach dem Sinn
dessen, was ist, in seinem Dass-sein. Sie weist auf das Ereignis des Seins hin und
ist weder eine Frage des Vertrauens oder des Misstrauens, sondern eine Frage des
Staunens tiber Zeit als Ereignis des Seins.

Die Frage, warum iiberhaupt etwas ist und nicht nichts, wird zum typisch
metaphysischen Fragen damit, dass sie nicht beim Staunen verbleibt. Das Staunen
wird bestenfalls zum Ausgangspunkt eines andersartigen Bezugs zu dem, was ist.
Der andersartige Bezug hort nicht auf die Frage nach dem, was ist, in seinem
Dass-sein, iiberdeckt darum das Staunen bzw. verwandelt es von Grund auf und
achtet nunmehr auf das Was der Seienden. Setzt er sich gelegentlich mit Zeit aus-
einander, so steckt er sie in das Gewand der Bewegung, darin Seiende entstehen
und bestehen, um zu verschwinden. Als gleichsam leerer Behalter 1dsst sich Zeit
um so leichter funktionalisieren, und diese Funktionalisierung geht mit der «Ent-
zauberung» der Seienden einher. Sinn fillt der verwalteten Planung zu. Es wird
versucht, ihn zu regulieren und zu institutionalisieren, damit er nicht aus dem vor
die Seienden vorgesetzten Rahmen fillt.

Durch Erfindung und Vermehrung von «Symbolen» wird gesucht, Sinn zur
Hilfe zu kommen und notfalls wiederzubeleben, und umgekehrt werden diese

6 Neuerdings bekundet sich ein zunehmendes Interesse fiir das Ereignishafte. Vgl. die Zeit-
schrift Communications 1972, Nr. 18 (die ganze Nummer). Es ist auch von einer «Promotion
des Augenblicks»: B. Ronze, L’homme de quantité (1977), S. 185, von einem «Wiederaufkom-
men des Ereignishaften» die Rede. Vgl. z. B. Ph. Nora, Le retour de I’événement: J. Le Goff
& Ph. Nora (Hrsg.), Faire de I’histoire, 1: Nouveaux problémes (1974), S. 210-228.

7 Zu dieser irrefithrenden Annahme liess sich Rudolf Bultmann — meines Wissens jedoch
nur einmal — verleiten: M. Boutin, Relationalitéit als Verstehensprinzip bei Rudolf Bultmann
(1974), S. 553, A. 107.



M. Boutin, Bemerkungen zur Sein-Sinn-Problematik 273

«Symbole» auf ihren Sinn hin verifiziert, ihre Tauglichkeit bzw. Untauglichkeit in
Theorie und Praxis gepriift. Doch selbst der vollstdndigste «Symbol»-Pluralismus
und das Angebot der wertvollsten «Symbole» vermdgen nicht das Zusammen-wer-
fen von Sein und Sinn zu ersetzen und damit Zeit als Ereignis des Seins zum
Schweigen zu bringen.

Dies hat sicherlich etwas zu tun mit folgender Bemerkung von Tzvetan Todo-
rov: «Je intensiver die symbolisierende Aktivitit ist, desto mehr sondert sie die
metasymbolische Behauptung, dass das Symbol uns unbekannt sei, als eine Art
AntikOrper ab.»8

3.

Das Zusammen-werfen (sym-ballein) von Sein und Sinn in Zeit als Ereignis
des Seins ermdglicht u. a. die Verdnderung der Seienden und iiberhaupt ihr als
Komplexitdt gedeutetes gegenseitiges aufeinander Zugehen. In letzterem voll-
zieht sich Sinn als Orientierung der Komplexitit und in der Komplexitit der
Seienden. Sinn ist nicht erst das vorldufige bzw. voriibergehende Ergebnis einer
zwischenmenschlichen Verstindigung iiber das, was Seiende unter Absehung
ihres Dass-seins sind. Die dem menschlichen Sein und dessen Handeln und Ver-
halten notwendige zwischenmenschliche Verstindigung findet nicht in einer vom
nichtdaseinsmassigen Seienden isolierbaren, vom Zwischenmenschlichen allein
konstituierten sog. geistigen Sphire statt.

Sinn als Orientierung der Komplexitdt und in der Komplexitidt stellt mensch-
liches Sein vor eine doppelte Aufgabe: einmal die Aufgabe des Aufdeckens der
Komplexitat als Komplexitit, nicht deren Reduzierung auf Eindeutigkeit und
Gleichformigkeit oder gar deren Zerstorung; damit aber auch die Aufgabe, dem
den gegenseitig aufeinander zugehenden Seienden je eigenen Warten auf® — d. h.
ihrem offenen Verfiigtsein hinsichtlich der — Orientierung zu entsprechen und
die Seienden nicht einfach bloss als Mittel zur Erreichung von selbstgesetzten
Zwecken auszuniitzen.

In diesem Aufdecken-Entsprechen vollzieht sich Sinn als Orientieren. Das Auf-
decken-Entsprechen ist das zwiefache zentrale Geheimnis dessen, was mensch-
liches Verantwortlichsein genannt wird. Behauptet sich menschliches Sein gegen
das gegenseitig aufeinander Zugehen der Seienden (Komplexitit), anstatt es als
Komplexitidt aufzudecken, dann ist der Sinnlosigkeit freie Bahn gegeben.

Dieses sich Gegenbehaupten hingt mit dem Aufstellen menschlichen Seins als
der einzigen Quelle des Sinns zusammen. Dann soll der Mensch diese Quelle in
sich selber entdecken, um seiner Sinngeberrolle gerecht zu werden, anstatt der im
Aufdecken-Entsprechen Sinnvollziehende zu sein. Einem Menschen wird das Sei-
ende — die Mitmenschen und sich selbst einbegriffen — zum Anlass einer Anwen-
dung des jeweils in sich selbst angeblich entdeckten Sinns. Solche Anwendung

8 Tzvetan Todorov, Théorie du symbole (1977), S. 261.
9 Hierbei mag man zwar an ROm. 8, 19-22 denken. In dieser Stelle ist aber von einem
Warten die Rede, das unter einem apokalyptisch stark geprigten Hoffen steht.



274 M. Boutin, Bemerkungen zur Sein-Sinn-Problematik

kann zwar fiir die hochste Verwirklichung menschlichen Verantwortlichseins aus-
gegeben werden, bleibt aber nichtsdestoweniger sinn-los. Dann erscheint das nicht-
daseinsmaissige, «naturhafte» Seiende als neutral, d. h. dem Sinn geben wollenden
Menschen ganz verfiigbar, und bald bekommt auch der Mitmensch diese merk-
wiirdige Eigenschaft der Neutralitit zuerkannt.

Der angeblich Sinn gebende Mensch hat Zwecke zu erfiillen. Im Zugehen auf
andere Seiende ist er auf der Suche nach Mitteln, die fiir seine selbstgesetzten
Zwecke geeignet erscheinen. Er berechnet das gegenseitig aufeinander Zugehen
der Seienden (Komplexitit), da das Berechnen der fiir ihn vorziigliche Modus der
Aufdeckung von Komplexitdt ist!® und eine unbedingt notwendige Vorstufe des
Planens bildet, dank dem sich Komplexitit dem jeweils vorgesetzten Zweck fiigen
soll. Dabei vergisst der Sinn gebende Mensch, dass der sich im Orientieren voll-
ziehende Sinn zwar «aposteriorisch» ist, jedoch nicht hinsichtlich des als «Sub-
jekt» verstandenen menschlichen Seins, sondern in bezug auf die Zusammenge-
horigkeit von Sein und Sinn in Zeit als Ereignis des Seins.

Diese noch allzusehr unbeachtet bleibende Einsicht kann doch von Belang
sein, wenn es zutrifft, dass wir uns — wie manchmal heute gesagt wird — einer Lage
nahen, in der der Mensch radikaler denn je sich selber eine Frage sein wird.

*

Nach Buris Ansicht soll der mogliche Weg der Theologie in Zukunft besonders
durch das, worauf das Begriffspaar «Sinn und Sein» hinweist, gekennzeichnet sein.
Es ist freilich die Frage, ob es geniigt, Sein als Grenze des Erkennens und Sinn
als Streben nach Eindeutigkeit auszulegen, wenn es um ihren gegenseitigen Bezug
im Hinblick auf die fiir den christlichen Glauben wichtige Dimension des Neuen
und um die Ubernahme unserer Verantwortlichkeit als durch das Ereignis Jesu
Christi entscheidend bestimmte neue Situation geht.

Dass der Jubilar diesem Fragenkomplex nicht ausweichen mochte etwa da-
durch, dass Gott ein Mittel zum Welterkldren und ein Losewort fiir das Rétsel der
Sinnfrage wird, zeigt seine sehr lehrreiche Darstellung der jiingsten amerikanischen

Theologie.
Maurice Boutin, Montréal

10 Uber das Berechnen als allumfassend werdendes Grundverhalten vgl. vor allem Ronze
(A. 6).



	Einige Bemerkungen zur Sein-Sinn-Problematik

