Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 33 (1977)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Joachim Ritter () & Karlfried Griinder (Hrsg.), Historisches Wérterbuch der Philosophie, 4.

1.-K. Basel, Schwabe, 1976. VI + 752 S. Fr./DM 160.—,

Mit gemischter Freude sieht der Leser, dass der 4. Band wie der 3. auch nur zwei Buch-
staben umfasst, also die angekiindigten Straffungsmassnahmen noch nicht gegriffen haben.
Bei den iiber 400 begriffsgeschichtlichen Artikeln hitte sich bei stirkerem redaktionellem Ein-
greifen gewiss manches komprimieren lassen. So wird etwa iiber Fichte unter dem Stichwort
«Idealismus» und «kritischer Idealismus» ausfiihrlich geschrieben. Bei der Fiille des Gebotenen
mochte ich mich auf die Stichworte aus den Gebieten der Ethik und der Theologie beschrinken.
Zu den Begriffen aus dem Gebiet der Ethik gehoren «Ich-Du-Verhiltnis», wo M. Theunissen
die Geschichte der neuzeitlichen Dialogik in Philosophie und Theologie (Gogarten, Brunner,
Barth) abhandelt, dann «Imperative», wo vor allem die im deutschen Idealismus angestellten
Erwigungen, aber auch die der Lebensphilosophie, des Ultilitarismus und der dialogischen
Logik dargestellt werden. R. Hauser untersucht den Gebrauch des Begriffs «Individualethik»
in katholischer und evangelischer Moraltheologie, U. Klein den Begriff «Kardinaltugenden»
von Ambrosius bis N. Hartmann. Hauser hat weiter die Stichworte «Kasuistik» und «Keusch-
heit» iibernommen. Zum Gebiet der Ethik gehdren weiter die Stichworte Klugheit, Kom-
promiss, Konkupiszenz und Krieg, wobei unter letzterem Stichwort in drei Abschnitten die
klassische Lehre vom gerechten Krieg, die Theorie von Clausewitz und die durch den Atom-
krieg erreichte Dysfunktionalitidt des Krieges behandelt wird.

Die aus dem Gebiet der Theologie stammenden Stichworte lassen sich in solche einteilen,
die rein theologisch sind, und in solche, bei denen ein Bezug zur Philosophie besteht. Zu den
rein theologischen gehoren «Infralapsarismus», wo sachgemadss iiber die Entscheidungen der
Synode von Dordrecht informiert wird. Ein griindliches Kapitel Theologiegeschichte ist der
Artikel «Inkarnation», wo die Darstellung von der altkirchlichen Lehre bis zu Bultmann und
Barth durchgefiihrt wird. Bei den Stichworten «Inspiration, Kanon, Katholisch, Katholizitit»
werden nicht nur die Aspekte abendlindisch-westlicher Theologie beriicksichtigt, sondern
auch die Ostkirche und die russische Religionsphilosophie. Zu den rein theologisch abge-
handelten Stichworten gehoren auch «Koaeternitit» als Begriff der Trinitidtstheologie und
«Kontemplation», worunter nur die Begriffsentwicklung in der mittelalterlichen Scholastik
behandelt wird, ohne dass auch das Faktum in der Ostlichen Philosophie beachtet worden
wire. Von besonderem Interesse sind auch die im einzelnen verschieden angelegten Ab-
handlungen iiber die grossen Religionen Islam, Jainismus, Judentum und Konfuzianismus.
Wihrend der Islam so abgehandelt wird, dass sein Lehrgebiude und dessen historische Dif-
ferenzierungen aufgezeigt wird, behandelt der Autor des Artikels Judentum nur den seit Beginn
des 19. Jahrhunderts gefiihrten wissenschaftlichen Disput iiber Angemessenheit bzw. Unan-
gemessenheit des Begriffs «Wesen des Judentumss».

So reich viele Artikel an Inhalten und Beziigen sind, so sehr fehlt es bei manchen anderen.
Der Autor des Stichworts «Immoralismus» kennt nur Nietzsche als Vertreter dieser Richtung,
ohne auf den vor allem in der franzosischen Literatur des 19. Jahrhunderts bis hin zu André
Gide bemerkbaren Trend zu verweisen.! Warum ist iiberhaupt dieses Stichwort nicht mit
«Jenseits von Gut und Bdse» zusammengefasst worden? — Gibt es «Imponiergehabe» wirklich
nur bei Tieren, wie der kurze Artikel von W. Wickler im Anschluss an den Verhaltensforscher
Eibl-Eibesfeldt andeutet, nicht auch bei Menschen? — Wenn schon so viele theologische Be-
griffe behandelt werden, die kaum einen wesentlichen Bezug zur Philosophie haben, warum
dann nicht auch «Kreuz», wo doch Hegel in der Rechtsphilosophie sagen kann, es gehe darum,
«die Vernunft als die Rose im Kreuz der Gegenwart zu erkennen» oder E. Rosenstock-Huessy
vom «Kreuz der Wirklichkeit» spricht? — Dass der Begriff «Kosmodizee» auch in der Sophio-
logie Bulgakows vorkommt, ist dem Verfasser dieses Stichworts entgangen, der sich nur auf
Nietzsche beschrinkt hat. — Beim Artikel «Klar und deutlich» hat G. Gabriel iibersehen, dass
sich auch der Pragmatismus mit diesem Problem beschiftigt hat.2



244 Rezensionen

Trotz aller kritischen Bemerkungen ist hier wieder ein Baustein zu dem grossen Werk
geliefert worden, das in seiner Gesamtheit so etwas wie ein babylonischer Turm menschlicher
Weisheit wird. Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

Helmut Wenz, Theologie des Reiches Gottes. Hat Jesus sich geirrt? = Evangelische Zeit-

stimmen, 73. Hamburg, H. Reich, 1975. 103 S.

Das Biichlein prisentiert sich einerseits als Programmschrift: Es will die Predigt des
Reiches Gottes wieder zur Mitte von Theologie und Kirche machen, obwohl diese Mitte
eigentlich eine «Ellipse» mit zwei Brennpunkten ist: Basileia und Christus (S. 13). Die Durch-
fiihrung des Programmes wirft dann allerdings mehr Probleme auf, als sie 16st. So, wenn die
Unterstreichung der zentralen Bedeutung der Basileia-Predigt im Neuen Testament und ihre
zweifellos berechtigte Nicht-Identifizierung mit der Christuspredigt nun Gefahr bringt, dass
die Christuspredigt von der Reichspredigt aufgesogen wird. Dann das geschieht, wenn bei-
spielsweise 2. Kor. 5, 17 gedeutet wird: «Ist jemand in Christus, so ist er im Reiche Gottes»
(S. 28), und wenn dies dann u. a. als Beweis dafiir gilt, dass das Reich Gottes «vor wie nach
Ostern das gleiche» geblieben sei (S.27). Bei solchen Formulierungen richt sich, dass der
Verfasser beim Durchgang durch das neutestamentliche Basileia-Material die traditionsge-
schichtliche Fragestellung und die geschichtliche Interpretation weitgehend ausser acht lisst.
Dabei wird dann nicht nur die urspriingliche zukiinftig-eschatologische Form des Reiches
zugunsten einer zeitlos giiltigen verspielt: «Das Reich Gottes schien nicht nur damals, zu Leb-
zeiten Jesu, den Menschen nahe zu sein, sondern es ist zu allen Zeiten dem Menschen nahe,
der die Gebote der Gottes- und Nachstenliebe am hochsten einschédtzt und auch praktiziert»
(S. 52), sondern es wird auch seine Operationalisierbarkeit behauptet: Menschen, die im Geiste
Jesu miteinander leben, verwirklichen das Reich Gottes (S. 74). Solche Sicht entspricht wohl
dem derzeitigen Trend nach einem «gesellschaftlichen Kontext» (S. 15), kaum aber dem neu-
testamentlichen Befund. Vorbehaltlose Zustimmung verdient dagegen die im 6. Kapitel be-
hauptete volle Verantwortung des Christen nicht nur fiir den Menschen, sondern fiir die ge-
samte Schopfung. Gott ist der Schopfer und Erhalter allen Lebens. Das verpflichtet heute
angesichts der Okologischen Krise die Christen in ganz besonderer Weise. Misslich ist nur
wieder die Auskunft, solche Verantwortung sei Verwirklichung des Reiches Gottes. In Wahr-
heit ist sie nur der Gehorsam, der angesichts des kommenden Reiches gefordert ist. Zu-
stimmung verdient schliesslich die Forderung, die Predigt des Reiches Gottes auch fiir den
Gottesdienst zuriickzugewinnen. Einem Verfasser, der aus der Gemeindepraxis heraus und fiir
die Gemeindepraxis schreibt, wird man fiir diese Perspektive dankbar sein. Wenn er sie frei-
lich koppelt mit einer «Strukturverinderung der Kirche und der Gesellschaft. .., wobei eines
das andere bedingt» (S.99), beschleicht einen die Sorge, das konnte theologisch wie gesell-
schaftspolitisch gleicherweise unrealistisch sein.

Im Untertitel prisentiert sich das Biichlein andererseits als eine Apologie der Irrtums-
losigkeit Jesu. Nach Meinung des Verfassers lidsst die Quellenlage keine Entscheidung dariiber
zu, ob Jesus oder die Urgemeinde sich geirrt haben. Im iibrigen sei der Irrtum belanglos, da er
nur «im Termin und nicht in der Sache des Kommens des Gottesreiches liegt» (S. 64). Als
diese «Sache» versteht der Verfasser die unterminierte Wirklichkeit des Reiches Gottes, wie er
sie beispielsweise in Rom. 14, 17 oder Kol. 1, 13 beschrieben sieht. Nun, ganz abgesehen davon,
dass in Kol. 1, 13 kaum so vom Reiche Gottes gesprochen wird, «wie es Jesus verkiindet hatte»
(S. 24), iibersieht solche Interpretation ausserdem, dass alles, was Jesus tat, sagte und forderte
— unmittelbare Busse, Nachfolge, Heilung, Seligpreisung usw. — von der apokalyptischen
Zuspitzung seiner eschatologischen Botschaft lebte. Wenz nimmt ihre Entmythologisierung
mit Recht von Kreuz und Auferstehung her vor. Aber er miisste sich klarmachen, dass solche
Entmythologisierung nicht schon auf der Ebene des historischen Jesus moglich ist. Denn das
hiesse, den exegetischen Befund einfach mit systematischen Pramissen zu erschlagen.

Obwohl das Buch im einzelnen eine ganze Reihe richtiger und wichtiger Feststellungen
trifft, kommt man zuletzt doch nicht um das Urteil herum: Es sollte ein Schritt nach vorne
sein, endet aber mit einem Riickschritt in den Liberalismus des 19. Jahrhunderts hinein.

Erich Grdsser, Bochum



Rezensionen 245

John E. Alsup, The Post-Resurrection Appearance Stories of the Gospel-Tradition. A History-
of-Tradition Analysis. With Text-Synopsis. = Calwer Theol. Monogr. A, 5. Stuttgart, Calwer
Verlag, 1975. 307 S. DM 28.—.

Die Miinchener Dissertation von Alsup nimmt sich eines von der neutestamentlichen
Forschung lange vernachlissigten Stoffes an, der zudem nur sehr knapp 1922 von M. Albertz
einmal einer formgeschichtlichen Untersuchung unterzogen wurde. Der Verfasser stellt mit
Recht fest, dass die auf Erkenntnis des geschichtlichen Hintergrundes fiir den urchristlichen
Osterglauben fixierte Forschung den «nach-Osterlichen Erscheinungsberichten» allzu rasch als
«legendidr» und darum eben jiingeren Ursprungs das Interesse versagt hat. Das Ziel der Unter-
suchung ist darum zuerst ein literarkritisches, abseits der Frage nach dem moglichen geschicht-
lichen Hintergrund der Berichte, und der Verfasser mochte die literarische Gattung (das Wort
auch im englischen Text) dieser Erziahlungen bestimmen.

In einem relativ breiten ersten Teil wird die Auferstehungs-Tradition von der «Kerygma-
Tradition» iiber die Summarien der Acta bis zur Tradition vom leeren Grab untersucht. Dabei
nimmt der Verfasser es jedoch leider als gegeben, dass 1.Kor. 15, 3-5. 6-7 als Kerygma-
Tradition zu bezeichnen ist, also eine Zusammenfassung des urchristlichen Kerygmas bildet.
Er beruft sich dabei nur bedingt mit Recht auf M. Dibelius’ Formgeschichte, insofern es dort
durchaus offen bleibt, welches Ziel diese Formel hat, «die den jungen Christen an seinen
Glauben erinnerte und dem Lehrer dieses Glaubens Richtlinien fiir seine Rede gab» (so
M. Dibelius, Formgeschichte, S. 18). Leider missversteht Alsup seinen Gewidhrsmann Dibelius,
wenn er unter Berufung auf die Formgeschichte behauptet, Dibelius habe die nach-osterlichen
Auferstehungsberichte als Predigtbeispiele (Paradigmen) verstanden: «He contended that they
(the appearance stories of the gospels) were paradigms or illustrations of the kerygma which
arose by and by in that missionary context as visual aids...» (S.24; in Anm. 13 wird als Beleg
Formgeschichte S. 15 ff. usw. genannt). S. 56 nennt er es als entscheidend, diese These von
Dibelius zu testen. Tatsédchlich finden die von Alsup untersuchten Erzéhlungen in der Form-
geschichte — bis auf die Emmaus-Perikope — kaum Erwiahnung, und es ist bezeichnend, dass
Dibelius in «Die Botschaft von Jesus Christus» ausser der Formel 1.Kor. 15,3-5 nur die
Emmaus-Perikope auffiihrt.

Im Hauptteil der Arbeit untersucht Alsup zunidchst Matth. 28, 16-20; Luk. 24, 36-49 und

Joh. 20, 19-23, 24-29 und fasst diese Texte unter dem Begriff «The Group Appearance» zu-
sammen (S. 147-190). Um Redaktion und Tradition von einander zu unterscheiden, vergleicht
er sehr eingehend das Vokabular sowie Stil und Motive. Er kommt zu dem Schluss, dass die
drei Erzihlungen folgende Ahnlichkeiten im Motiv, Verlauf und in der Struktur haben (S. 190):
The disciples are gathered together after the events of the Crucifixion.
The appearing One comes and speaks to them.
Their reaction is designated as partially acceptance and partially skepticism.
He is recognized as indeed the crucified/resurrected Jesus.
He, the Lord, commissions and sends them.
Ancillary, but possibly with some claim to an early union are the additional elements:
The cross and Resurrection are the fulfillment of OT prophecy.
The Holy Spirit brings the commission to living reality for the commissioned.
Es gehort allerdings viel Grossziigigkeit dazu, alle diese Elemente in den drei Texten zu
finden. Vor allem der matthiische Text, der in Alands Synopse zurecht mit «Matthdusschluss:
Missionsbefehl» iiberschrieben ist, ist kaum als selbstindige Tradition einer Erscheinungs-
erzihlung zu werten. Der Inhalt ist allein der Missionsbefehl, dem eine Einleitung im Stil des
Summarium im unechten Markusschluss vorausgestellt ist. Aber auch die beiden anderen
Texte aus dem Luk. und Joh. zeigen weder die gleiche Struktur noch die gleichen Motive.
Wihrend der lukanische Erscheinungsbericht offensichtlich apologetische, antidoketische Mo-
tivation erkennen lisst, hat der johanneische in der Geistbegabung sein Ziel und damit auch
seine Motivation. Auch wenn man mit dem Verfasser der redaktionellen Arbeit des Evan-
gelisten einen grossen Teil der Besonderheiten zuweist, so bleiben entscheidende Unterschiede,
oder die Gemeinsamkeit reduziert sich darauf, dass der Auferstandene in den Kreis der Jiinger
tritt, Eine gemeinsame Gattung ldsst sich damit aber nicht begriinden.

R B

e B



246 Rezensionen

Einer gesonderten Analyse unterziecht der Verfasser die Emmaus-Perikope, Luk. 24, 13-33. 35;
die Erscheinung vor Maria Magdalena, Joh. 20, 14-18; und die galildische Erscheinung, Joh. 21,
1-14 (S.190-211). Alsup folgt nicht der verbreiteten Meinung, der wunderbare Fischzug
Luk. 5, 1-11 sei eine vorverlegte Ostergeschichte, die in Joh.21 ihren urspriinglichen Platz
erhalten hat. Er sieht vielmehr in Joh. 21 zwei Erzdhlungen kombiniert, eine Erscheinung des
Auferstandenen und eine Fischzugsgeschichte, wie sie auch in Luk.5 begegnet. Durch Aus-
scheidung des Fischzuges erhilt der Verfasser eine Erscheinungserzihlung, die das Mahl, zu
dem der Auferstandene die Jiinger einlddt, als Ziel hat. J. Schniewind, den der Verfasser hier
nicht benutzt hat, hat m. E. schliissig nachgewiesen, dass Joh. 21 die Geschichte von Luk.5
voraussetzt und in V.11 — das Netz zerriss nicht — korrigiert. Der Verfasser von Joh. 21 will
seine Darstellung bewusst von dem Fischzug Luk. 5 abheben. Damit gewinnt die Erzdhlung
ihre Geschlossenheit, die Aufteilung in zwei Geschichten ist nicht notwendig; die Unstimmig-
keiten finden trotzdem ihre Erkldrung.

Auch bei der Erscheinungserzahlung in Joh. 20 bemiiht Alsup die literarische Aufteilung in
zwei selbstindige Erzdhlungen. Eine Grabesgeschichte ist mit der Erscheinung vor Maria
Magdalena kombiniert. Dennoch mochte er die Erscheinung nicht wie Albertz als selbstindige
Ersterscheinung vom Grabe trennen. Er sieht keinen Grund, warum diese Erscheinung durch
die Redaktion erst in den Zusammenhang mit dem Grab gebracht wurde. Vielmehr habe diese
Erscheinung als Ersterscheinung ihren Wert nur in dem bestehenden Kontext. Bei der not-
wendigen Annahme weitgehender redaktioneller Bearbeitung bleibt als Bestand der verwen-
deten Tradition nur V. 14bc, 15 (redaktionell iiberarbeitet) und 16 (S. 210). Es ergibt sich also
— die redaktionelle Bearbeitung von V. 15 nicht gewertet — folgender Text: (Maria) sieht Jesus
stehen und weiss nicht, dass es Jesus ist. Es sagt zu ihr Jesus: Frau, warum weinst du? Wen
suchst du? Jene meint, es sei der Girtner und sagt zu ihm: Herr, wenn du ihn weggetragen
hast, sage mir, wo du ihn hingelegt hast, und ich will ihn holen. Es sagt zu ihr Jesus: Maria.
Jene wendet sich um und sagt zu ihm auf Hebriisch: Rabbuni.

Zweifellos hat Alsup damit einen moglichen Text herausgearbeitet, der zu ilterer Tradition
gehoren kann. Ein Beleg dafiir ist auch der Vorwurf, den Celsus erhebt, eine hysterische Frau
habe den Auferstandenen gesehen und vielleicht noch jemand anders. Es fragt sich nur, was
mit der Feststellung gewonnen ist, dass wir in Joh. 20, 14-16 die Tradition einer Erster-
scheinung vor uns haben, deren Empfingerin nur aus dem Kontext als Maria Magdalena zu
identifizieren ist; Albertz nahm an, es sei urspriinglich die Mutter Jesu gewesen. Er zihlt
insgesamt 8 Ersterscheinungen auf, die jedoch zumeist aus jiingeren Quellen stammen. Damit
zeigt sich doch, dass der in den kanonischen Evangelien durch die Grabeslegende ersetzte
Bericht iiber die in 1. Kor. 15,5 =Luk. 24, 34 genannte Ersterscheinung bald eine grossere
Zahl von Konkurrenzberichten mit z. T. héretischer Tendenz nach sich zog. Dazu kann der
Text gehort haben, dessen Bearbeitung uns in Joh. 20, 14-18 vorliegt. Er gehorte dann aber
eigentlich nicht zu jenen «nach-Osterlichen Erscheinungsberichten», deren Analyse Alsup sich
vorgenommen hat. Vielmehr wiirde sich gerade nach seiner Analyse zeigen, wie das Johannes-
evangelium eine Ersterscheinung durch redaktionelle Bearbeitung erst ihres urspriinglichen
Charakters entkleidet und den «Lieblingsjiinger» als ersten den Glauben an die Auferstehung
ohne die abgewertete Erscheinung gewinnen ldsst. Fiir die Erkenntnis einer besonderen lite-
rarischen Gattung von Erscheinungsberichten tragt damit diese Analyse wenig aus.

Auch die Emmaus-Perikope muss sich erhebliche Schnitte durch die Analyse gefallen
lassen. Sie sei «not an unity but is a composite made up of several constituent parts. It is not
a lukan creation but rather came to Lk through his special source» (S.193). Dennoch habe
lukanische Redaktion einen erheblichen Anteil am vorliegenden Text, ndmlich «the verses:
(14), 15a, 17-27, 32 and the transitional elements of 33-35 (which contain the reference to the
kerygman tradition and the petrine appearance). The pre-lukan elements of the story then
are be found in the verses: 13, 15b, 16 and 28-31» (S. 194). Allerdings rechnet Alsup damit,
dass auch diese Quellen einen Dialog zwischen Jesus und den Jiingern enthalten habe, der
aber lukanisch derart iiberarbeitet sei, dass er sich nicht rekonstruieren lidsst. Damit geht er
literarkritisch erheblich weiter als Bultmann und Dibelius, die bis auf die Verse21b bis 24,
die die Verbindung zum Kontext herstellen, die Legende als Einheit sehen. Dabei ist er jedoch



Rezensionen 247

davon bestimmt, dass beide Forscher die Erzihlung als Legende bezeichnen (S. 194 A. 550,
weiter ausgefiihrt S. 216 A. 617 f.). Obwohl mit diesem «key descriptive term» nichts iiber das
Alter der Tradition gesagt ist, begriindet er fiir Alsup die Skepsis gegeniiber der Analyse
dieser Forscher. Unterschwellig spielt fiir ihn dabei nun doch — wie erst am Schluss deutlich
wird — das Verlangen nach historisch greifbaren Fakten eine Rolle, die er auch in diesen
Erscheinungsberichten erkennen mdchte. Darum reduziert er die Emmaus-Perikope auf die
genannten wenigen Verse, die sie nun als Parallele zu den anderen beiden Texten brauchbar
machen. Er nimmt dabei in Kauf, dass die theologische Aussage der Perikope, die urchristliche
Reflexion iiber den eigenen Glauben, fast vollig verschwindet und zu einem Werk des Evan-
gelisten Lukas wird. Sicht man dagegen die Perikope einheitlich als Reflexion iiber die Ent-
stehung des Osterglaubens, so braucht man allerdings nicht mit Bultmann darin eine «Ver-
dunkelung» des tatsichlichen Geschehens zu sehen. Vielmehr ergibt sich die negative Fest-
stellung, dass der Glaube weder durch das leere Grab noch durch den Schriftbeweis entstand,
sondern, und das ist die korrespondierende positive Feststellung, allein durch die Erscheinung
des Auferstandenen.

Der dann folgende Vergleich mit «Erscheinungsberichten» aus der griechisch-romischen
Literatur und aus dem A. T. sowie den nachkanonischen jiidischen Schriften ergibt eine relative
Nihe beider Textgruppen zu der Tradition von «Erscheinungsberichten» in den Evangelien.
Jedoch haben die griechisch-romischen Texte im Unterschied zu den Evangelientexten ihren
Ursprung in dem besonderen Problem der «Gattung theios anér» (S.238). Was jedoch an
Parallelen aufgezeigt wird, hat mehr mit den Motiven als mit der Erzdhlungsstruktur zu tun,
auch was das A .T. angeht, so dass ebenso wenig wie fiir die Evangelientexte die Heraus-
arbeitung einer Gattung «Erscheinungsberichte» gelungen ist, auch der Vergleich sich besser
auf die Analyse der Motive und Inhalte richten sollte. Das am Ende erreichte Ziel der Arbeit,
dass die Geschichten «participate in a specific form as theological statements and the con-
sequence of this radical tenacity in form seems to indicate that they are not primarily interested
in or capable of delivering essentially historical information as eyewitness reports» (S.273),
fiihrt iiber die bisherigen exegetischen Erkenntnisse zu den Texten nicht hinaus.

Der Wert der Arbeit liegt mehr in einzelnen exegetische Erkenntnissen als in dem am
Ende referierten Ergebnis. Hans-Werner Bartsch, Frankfurt

Gerhard Lohfink, Die Sammlung Israels. Eine Untersuchung zur lukanischen Ekklesiologie. =

Stud. z. A.u. N. T, 39. Miinchen, Késel, 1975. 115 S. DM 28.—.

Jesus ist nach Lukas kein Kirchengriinder. Sein Ziel ist vielmehr die Sammlung Israels. In
dem Prozess dieser Sammlung kommt es dann nach Pfingsten zur Scheidung zwischen dem
glaubigen und ungldubigen Israel. Die Kirche ist das Ergebnis dieser Sammlung des wahren
Israel aus Juden und Heiden. «Der Ort der Christen ist und bleibt Israel» (S.30). Dem Nach-
weis dieser These dient die Arbeit Lohfink’s (vgl. S.13-15.93 ff.), der wir nun im einzelnen
nachgehen.

Kapitel 1 (S. 17-32) analysiert die Israel-Aussagen der lukanischen Vorgeschichte. Nach
Lohfink’s Meinung hat Lukas diese Komposition schon vorgefunden. Schon der vorlukanische
Redaktor der Komposition verwendet den Israel-Begriff nicht in ethnologischem Sinn, sondern
meint das «wahre Israel», das Jesus als den Messias glaubt (S. 30). Eine Exegese von Luk. 1,
17. 33. 54. 69; 2, 10.30-32. 34 erhirtet das. Lohfink zeigt nun, dass Lukas dieses Israel-Ver-
stindnis der Vorgeschichte iibernimmt. — Kapitel 2 (S. 33-46) beweist, dass Jesus sich in der
Sicht des Lukas tatsichlich dem gesamten Volk Israel zuwendet. Jesus wirkt, so betont Lukas,
im ganzen jiidischen Paldstina von Galilda bis nach Jerusalem. Der von Lukas bevorzugte Be-
griff lads reprisentiert ganz Israel. Lukas zeichnet das Volk fiir die Botschaft Jesu «offener und
aufgeschlossener» als Markus (S. 41), zugleich ist die Kluft zwischen dem Volk und seinen
Fiihrern tiefer. Unterbrochen wird diese Linienfilhrung nur fiir einen kurzen Augenblick in
der Passionsgeschichte: Das Volk tritt mit seinem dreimaligen «kreuzige ihn!» auf die Seite der
Fiihrer. Diese Ausnahme erklidrt Lohfink mit dem Hinweis auf die Apostelgeschichte, in der
Lukas die Mitschuld des Volkes am Tode Jesu herausstreicht (S. 43).

Einer besonderen Analyse unterwirft Lohfink die Nazareth-Perikope 4, 16-30 (S. 44-46),



248 Rezensionen

scheint sie doch schlecht zu der Offenheit fiir Jesus zu passen, die das Volk nach Lukas sonst
beweist. Lohfink will diese Spannung daraus erkldren, «dass Lukas bereits eine iiber den
Bestand von Mark. 6, 1-6 erweiterte Nazareth-Perikope zur Verfiigung hatte, dass diese Peri-
kope in einer scharfen Auseinandersetzung mit Nazareth ... gipfelt (Verse 25-30), und dass
erst Lukas dem Ganzen einen eminent positiven Vorbau (Verse 16-22a) gegeben hat» (S. 45).
Den zweiten Teil der Perikope konnte sich Lukas dennoch im Blick auf die spitere Krisis
Israels vor der Christusbotschaft zu eigen machen (S. 62).

In Kapitel 3 (S. 47-62) zeigt Lohfink, dass der lads-Begriff in den ersten fiinf Kapiteln der
Apostelgeschichte mit der gleichen Haufigkeit auftritt wie zuvor im Evangelium, sonderlich
der Passionsgeschichte in Luk. 19-23. Doch dann geschieht in Apg.6,8-8,1 «abrupt und
plotzlich der Umschlag — so abrupt und plotzlich, wie gegeniiber Jesus in der Szene vor
Pilatus ... Zum ersten Mal in der Apostelgeschichte stehen sich das Volk und die Fiihrer des
Volkes nicht mehr polarisiert gegeniiber; sie werden eintridchtig nebeneinander aufgefiihrt».
Der grosse Wendepunkt ist der Tod des Stephanus. Damit werden die Weichen fiir die Heiden-
mission gestellt, die Sammlung des jiidischen Volkes unter rein positivem Vorzeichen ist be-
endet (S.54). M. a. W.: «In der Zeit der ersten apostolischen Predigt sammelte sich aus dem
jiidischen Volk das wahre Israel! Und jenes Israel, das dann noch in der Ablehnung Jesu
beharrte, verlor sein Anrecht, das wahre Gottesvolk zu sein — es wurde zum Judentum!» (S. 55,
gesperrt). Zum ersten Mal (5, 11) fillt nun das Stichwort ekklésia (S. 56) und «das Volk der
Juden» erscheint fortan mit negativem Vorzeichen (S. 57). Die Heiden werden in die Gemein-
schaft des Gottesvolkes eingebracht. Das wahre Israel ist fortan das eine Gottesvolk aus Juden
und Heiden (S. 60).

Das vierte Kapitel (S. 63-84) untersucht die Funktion der Jiinger. Um Jesus legen sich drei
konzentrische Kreise: die zwdlf Apostel, eine grosse Menge von Jiingern und das Volk, das
ganz Israel reprisentiert (vgl. 6,12-20; S.65). Der weitere Jiingerkreis ldsst sich nidher be-
stimmen: Es handelt sich um die 70 Boten (10, 1), die nach Art koniglicher Herolde ausge-
sandt werden, Jesus nach ihrer Riickkehr auf seinem weiteren Weg begleiten und ihn in der
Einzugsgeschichte als den messianischen Konig preisen (S. 68 f.). Luk. 10, 1 und 19, 37 f. sind
klar aufeinander bezogen. Die Siebzigzahl hat ihre Funktion zwischen den Zwolf und der
vorpfingstlichen Jiingergemeinde von 120 Personen (Apg. 1, 15). Die Differenz von 50 lésst
geniigend Raum, um zu den 70 die Zwolf, die Verwandten Jesu und die Jesus nachfolgenden
Frauen hinzuzufiigen (S. 69 f.). Die Zahl 120 ist entweder nach dem jiidischen Prinzip eines
Vorstehers iiber 10 gebildet oder aber bezeichnet einfach das Zehnfache des Zwdolferkreises.
In jedem Fall weist sie auf das Zwolf-Stimmevolk zuriick. Damit wird die Kontinuitdt dieser
vorpfingstlichen Jiingergemeinde mit Israel noch einmal unterstrichen (S.71f.). — Besonders
eingehend setzt sich Lohfink mit der These auseinander, Jesus habe nach der Darstellung des
Lukas die Zwolf in ein kirchliches Amt eingesetzt (S. 77 ff.). Dies ist nach Lohfink gerade
nicht der Fall. «Ihr Auftrag bezieht sich zunichst einmal in einem noch ganz offenen und
universalen Sinn auf Gesamt-Israel» (S.78). In 22, 28-30 steht keinesfalls ihre Einsetzung in
ein kirchliches Amt zur Debatte, sondern «Jesus verheisst den Aposteln angesichts der peirasmoi,
die sie mit ihm zusammen erlitten haben (oder noch erleiden), in feierlicher Form Anteil an
der kiinftigen basileia» (S. 82, Zitat gesperrt gedruckt). Darauf weise auch die schlagende
Parallele in Luk. 12, 32. «Nach Lukas hat der irdische Jesus keine Kirche gestiftet, sondern
mit der Sammlung Israels begonnen und zu dieser Sammlung dann auch seine Apostel aus-
gesandt ... Die eigentliche Wende zur Kirche bringt erst Pfingsten. Und zwar insofern, als
nun endgiiltig jener Prozess in Gang kommt, in welchem sich das wahre Israel vom un-
gldubigen Judentum scheidet und so zur Kirche wird. In diesem Prozess der Scheidung und
Aussonderung wird dann auch das Apostolat der Zwdolf zum kirchlichen Amt — genau in dem
Masse, in dem Israel zur Kirche wird» (S. 83 £.).

Schliesslich analysiert Lohfink (S. 85-92) die Stellen Apg. 5, 35-39; 13, 40; 15, 16-18; 20, 28,
und zeigt, dass der «Urheber und Begriinder der Kirche» letztlich Gott selber ist. Das passe
ganz und gar zu der theozentrisch strukturierten Christologie des Lukas.

Man liest die Arbeit Lohfink’s mit Gewinn. Seiner Hauptthese kann man nur zustimmen.
Im Einzelnen bleiben gewiss Fragen. Ich mochte zwei herausgreifen,



Rezensionen 249

Die erste betrifft das Verhiltnis der Vorgeschichte zum iibrigen Evangelium: Geht die
Ubereinstimmung im Israel-Verstandnis nicht doch in stirkerem Masse auf die lukanische
Redaktion auch der Vorgeschichte zuriick? Diese Frage stellt sich z. B. in 1,32 ff. So stellt
Lohfink richtig die Spannung in der christologischen Konzeption zwischen 1,32 f. und V.35
heraus: Jesus wird zum Sohn Gottes nicht erst durch seine Erhohung (so V. 32f.), sondern er
ist es von Anfang an (V. 35). Dieser V.35 aber stammt eindeutig von der Hand des Lukas
(to preima hagion, pneima in Verbindung mit dynamis, dié, epérchesthai). Lukas ist es, der
die Verse 34-37 in die hymnische Engelsbotschaft eingebracht hat. Ohne diese Einschaltung
zeigt die Stelle eine klare Parallele zu der Engelankiindigung an Zacharias V. 13-17. Die Vor-
lage denkt an eine Erzeugung Jesu aus dem Wort (vgl. V. 38); Lukas interpretiert in der mehr
hellenistischen Kategorie der Erzeugung aus dem Geist. Wie stark die Vorgeschichte — unbe-
schadet der richtigen Erkenntnis Lohfink’s, dass Johannes- und Jesusgeschichten schon vor-
lukanisch zu einer Komposition zusammengefiigt wurden — von Lukas bearbeitet worden ist,
zeigt auch die Begegnung der beiden Miitter in 1, 39-45. Hier ist es keineswegs mit der Heraus-
l6sung nur von V.43 getan (S.19), die ganze Erzdhlung tridgt in starkem Masse lukanische
Farbe. Das spitere Verhéltnis von Johannes und Jesu zueinander wird schon hier vorabge-
bildet. Die vorlukanische Komposition bedarf dieser Erzihlung nicht.

Als zweites Beispiel erwihne ich die Nazareth-Perikope 4, 16-30. Zuzustimmen ist der
These Lohfink’s, dass Lukas eine bereits iiber den Bestand von Mark. 6, 1-6 erweiterte Er-
zahlung vorlag. Die in der Erzihlung liegende starke Spannung ldsst sich aber nicht so 16sen,
dass man Lukas den positiven Vorbau V. 16-22a zuspricht, der Vorlage hingegen den negativen
Rest. Lukas hat vielmehr die Perikope in ihren beiden Teilen in starkem Masse redigiert. In der
Vorlage gereicht das Auftreten Jesu von vornherein zum Argernis, wihrend Lukas darum
bemiiht ist, die Situation zunichst noch offen zu halten. Denn nicht weniger als die Gnaden-
botschaft steht fiir die Nazarener auf dem Spiel das Israel zugedachte Heil. Die Nazarener
sollen mit der Abweisung Jesu wissen, was sie tun. Die spitere Krisis Israels, die Lohfink sehr
gut in der Apostelgeschichte herausarbeitet, und der Weg des Evangeliums zu den Heiden
wird hier schon vorabgebildet. Diese Technik der Vorabbildung dessen, was auf einer spiteren
Stufe des Evangeliums dann zu weiterer Entfaltung gebracht wird, hitte von Lohfink stirker
herausgearbeitet werden kénnen, so z. B. der missionstheologische Aspekt des Reiseberichts
im Hinblick auf die spitere Volkermission.

Diese wenigen Bemerkungen lassen, obwohl zum Teil global gehalten, schon erkennen,
wie sehr die Arbeit Lohfink’s zu eingehender Auseinandersetzung reizt. Ein forderliches,
fruchtbares, anregendes Buch. Wilhelm Wilkens, Lienen

Ward Gasque, A History of the Criticism of the Acts of the Apostles. = Beitr. zur Gesch. der

bibl, Exegese, 17. Tiibingen, J. C. B. Mohr, 1975. X + 324 S. DM 56.—.

Die internationale Zusammengehdorigkeit der exegetischen Forschung wird in dieser Arbeit
in mehrfacher Weise deutlich. Der kanadensische Verfasser hat in Manchester bei F. F. Bruce
und in Basel bei O. Cullmann und B. Reicke studiert und Idsst das Ergebnis seiner Miihe in
englischer Sprache erscheinen — doch in der deutschen Serie Beitrige zur Geschichte der
biblischen Exegese. Die Hauptstrome findet er in Deutschland und England, fithrt doch auch
gelehrte Werke aus Amerika, der Schweiz, Ddnemark, Schweden, Frankreich usw. an. Seine
Arbeit geht auch iiber die konfessionellen Grenzen.

Mit vollem Recht meint er, Jean Calvin als guten Exegeten hervorheben zu kdnnen. Schon
bei ihm findet er Ansitze zur historischen Kritik, was auch der Fall ist bei Hugo Grotius,
John Lightfoot (A Commentary on the Acts 1645) und J. A. Bengel, die doch simtlich der
vorkritischen Stufe zugerechnet werden.

Der epochemachende kritische Ansatz kommt mit Ferdinand Christian Baur und der
Tiibinger Schule. Hier wird gezeigt, wie die Ideen Baurs schon bei G.D. Michaelis im acht-
zehnten Jahrhundert vorgezeichnet sind. Baur kann als der meist einflussreiche Kritiker aller
Zeiten bezeichnet werden. Auf eine interessante Weise haben Schneckenburger, Schwegler und
Zeller Baurs Ideen weitergefiihrt.

Zwei Kapitel behandeln die Kritiker der Tiibinger Geschichtsschreibung. In der konser-



250 Rezensionen

vativen Gruppe wird besonders Eduard Lekebusch als der wertvollste geschitzt. Er hat Baur
ernstgenommen und doch die tendenzkritische Konstruktion widerlegen kénnen. Die radikale
Gruppe von Kritikern sind grosse Individualisten: Bruno Bauer eine tragische Figur, Ernest
Renan ein notorischer Ungldubiger und Franz Overbeck vielleicht weniger radikal, als er an-
gesehen worden ist.

Vielleicht kénnte man auf die Geschichte der Actaforschung das dialektische Schema von
These, Antithese und Synthese anwenden. Es ist ndmlich deutlich, dass nach der Zeit der
grossen Gegensitze ein gewisser Konsensus eingetreten ist. Die Quellen sind mit grdsserer
Sorgfalt und Respekt durcharbeitet worden. Es ist doch ganz deutlich, dass Gasque der Ansicht
ist, dass die grossen Fragen nicht einseitig mit historischer Methode beantwortet werden
konnen. In der deutschen Forschung trat die Actafrage gegen die Jahrhundertwende zuriick,
und die Jesusfrage wurde in den Vordergrund geschoben. In der englischen Forschung wurde
man mehr und mehr auf den zeitgeschichtlichen Hintergrund und den Sitz im Leben des
Paulus und Lukas aufmerksam. Schon J. B. Lightfoot (1818-1889) hatte die Ungeschichtlich-
keit der Tiibinger Konstruktion beweisen konnen.

Ein Kapitel wird der amerikanischen Forschung gewidmet, ein anderes behandelt den
neuen Ansatz von Martin Dibelius. Zwei Hauptlinien werden vereint: Lukas als Theologe und
Historiker. Der Verfasser beendet seine Arbeit mit folgenden Schlusssitzen: 1) Man kann nicht
zum vorkritischen Stadium der Forschung zuriickgehen. 2) Man muss von Profanhistorikern,
Geographen, Archdologen usw. lernen. 3) Das Studium der Einzelheiten kann nicht durch
umfassende Theorien ersetzt werden. 4) Die Geschichte der Actaforschung lehrt uns, wie
gefihrlich jede Vereinfachung des Verstehens ist. 5) Acta muss als ein Teil eines grosseren
Geschichtswerkes gesehen werden, das auch das Evangelium des Lukas umfasst.

Natiirlich sind hier nur gewisse Hauptpunkte des Buches beriihrt worden. Es werden so
viele Fragen, Forscher und Ergebnisse angefiihrt, dass jeder, der mit der Apostelgeschichte
arbeitet, von diesem Buch grossten Nutzen ziehen muss. Erik Esking, Jarfialla, Schweden

Wilhelm Gessel, Die Theologie des Gebetes nach ‘De Oratione’ von Origenes. Paderborn,

F. Schoningh, 1975. 276 S.

Die Miinchener Habilitationsschrift des jetzt in Bamberg lehrenden katholischen Kirchen-
historikers W. Gessel will die Lehre des Origenes vom Gebet, wie dieser sie in seiner Schrift
De oratione entwickelt, darstellen.

Das umfangreiche Kapitel 1 (S. 13-84) behandelt die literarische Form der Schrift. Sie ist
Ambrosius, dem bekannten Midzen des Origenes, und seiner «Schwester» Tatiana gewidmet,
geistig anspruchsvollen Lesern, wodurch sich die im Vergleich zu anderen Werken des Ori-
genes gehobene Sprache erklart. Die Feststellung, dass De oratione zum «genus deliberativum»
der aristotelischen Rhetorik gehort (S. 63 ff.), besagt allerdings nicht viel, denn fast die ge-
samte theologische Literatur der Christen fidllt unter diese Gattung.l Auch scheint mir aus
De orat. 2, 1; 14, 2; 33,1 nicht eindeutig hervorzugehen, dass der handschriftlich nicht iiber-
lieferte Titel des Werkes «Logos iiber das Gebet» (S.59) lautete. Die formale Analyse zeigt
vor allem, dass die locker komponierte Schrift (Einleitung, Wesen und Sinn des Gebets, das
Vaterunser, praktische Hinweise, Schlussbemerkung) keiner festen literarischen Schablone
folgt.

In den Kapiteln 2-10 (S. 85-249) wird in sachlicher Gliederung die Gebetstheorie des
Origenes dargestellt. Kapitel 11 (S. 250-254) bietet eine knappe Zusammenfassung der FEr-
gebnisse. Die entscheidenden Themen sind in De oratione das Verhiltnis von Gebet und
Vorsehung und die dussere und innere «Gottgemaissheit» des Betens, dessen Intensitit und
Wirksamkeit mit dem geistlichen Fortschritt des Christen stindig zunimmt. Gegen die ein-
flussreichen Thesen von W. Volker (Das Vollkommenheitsideal des Origenes, 1931) betont
Gessel mit vollem Recht, dass Origenes keine Gebetsstufen kennt, die den Etappen des Auf-
stiegs der Seele zu Gott entsprechen (S. 91 ff.), und dass er nirgends von einer im Gebet zu
erreichenden unio mystica redet (S. 206 ff.): die Aussagen des Origenes diirfen nicht im Sinne
der spiteren griechischen Mystik verstanden werden. Besonderes Interesse werden Gessels

1 G, C. Stead, Rhetorical Method in Athanasius: Vig. Chr. 30 (1976), S. 122.



Rezensionen 251

Ausfithrungen iiber den Subordinatianismus des Origenes finden (S. 94 ff.), der sich in der
Auffassung dussert, dass zwar Bitte, Fiirbitte und Danksagung an Christus gerichtet werden
konnen, die eigentliche Anbetung jedoch allein Gott dem Vater zukommt (De orat. 14, 6-16, 1),
ferner die Abschnitte iiber das Gebet fiir Kaiser und Reich (S. 186-194) und iiber das Ver-
hiltnis von Gebet und Magie (S. 226-244).

Gessel konzentriert sich darauf, den theologischen Gehalt der Schrift «Uber das Gebet»
herauszuarbeiten. Daneben treten die historischen Fragestellungen zuriick. So wird nicht ge-
niigend deutlich, welchen geistigen Fortschritt die Theologie des Origenes — auch seine Lehre
vom Gebet — fiir das Christentum seiner Zeit bedeutete. Auch das fiir jede Origenesinter-
pretation zentrale Problem des Verhéltnisses von Griechischem und Christlichem, das sich dem
Leser der Gebetsschrift immer neu stellt, wird nicht grundsitzlich angepackt. Die wieder-
holten Hinweise auf die christliche Umdeutung griechischer Vorstellungen durch Origenes
reichen als Losung nicht aus.

Innerhalb seiner selbstgesteckten Grenzen stellt Gessels Buch einen informativen Beitrag
zur Lehre des Origenes vom geistlichen Leben dar. Gerhard May, Miinchen

Bruno Biirki, L’assemblée dominicale. Introduction a la liturgie des Eglises protestantes
d’Afrique. = Neue Zeitschrift fiir Missionswissenschaft, Suppl. 25. Immensee, Nouvelle
revue de science missionnaire, 1976. 200 S. Fr. 28.—.

Fiir einen aus dem Luthertum Stammenden, durch seinen Lebensweg dem romisch-
katholischen, jiidischen und ostkirchlichen Bereich Verpflichteten, der sich in einer fiir einen
Laien ungewohnlichen Lénge und Breite mit Liturgie befasst hat, ist dieses Buch besonders
bewegend. Das Wesen und die Probleme des sonntiglichen Gottesdienstes werden hier in
einzigartiger Breite dargelegt. Diese Breite ergibt sich zunichst aus der okumenischen Ge-
sinnung des Verfassers, die dussere Anerkennung dadurch gefunden hat, dass seine in der
Fakultidt fiir protestantische Theologie in Yaoundé entstandene Arbeit in einer Buchserie
erschien, zu der bisher fast ausschliesslich von katholischer Seite beigetragen wurde. Die in
der ersten Anmerkung ausgesprochene Uberzeugung, dass Katholiken und Protestanten heute
in der Frage des Kultus zu Stellungen gelangt sind, wo die bisherigen Gegner einander treffen,
wird durch das ganze Buch hindurch abgewandelt, indem katholische und protestantische
Autorititen (leider fehlt ein Namensregister), fast durchweg als iibereinstimmend oder
mindestens einander erginzend, zitiert werden. Die Konzeption von Liturgie (zum Begriff
S. 54), die hier in ihren entscheidenden Aspekten, Wort und Handlung, vorgelegt wird, ist so
umfassend, tief und begriindet, dass sie Allgemeingiiltigkeit beanspruchen kann. Dazu kommt
nun die rdumliche Breite der liturgischen Erfahrung Biirkis. Die Darstellung ist im besten
Sinne exemplarisch, indem laufend an einem fiir die Zukunft der Kirche entscheidenden
Bereich, von dem aber ausserhalb dieses Bereichs nur selten tiefere Kenntnis zu erlangen ist,
gezeigt wird, dass die Liturgie inmitten unserer ihr scheinbar so fremden Zeit hochst lebendig
ist. Zu jedem Kapitel, ja zu jedem Abschnitt kann Biirki einen lingeren Absatz anfiigen, der
auf besondere Probleme, Anregungen oder gar Losungen aus dem afrikanischen Bereich
eingeht. Dabei wird die jeweils iiber diesen Bereich hinausreichende Bedeutung sichtbar, etwa
in der Diskussion (S. 85f.) des Verhiltnisses zwischen Muttersprache und langue véhiculaire
(oder auch Umgangs- und Hochsprache). Dass hier wie an anderen Stellen der Weg aus dem
Entweder-Oder in das Sowohl-Als-auch gefunden werden muss, werden auch die als dringende
Aufgabe anerkennen, die in Einzelheiten oOfter, als es Biirki tut (etwa in seinem Abschnitt
Liturgies malsaines, S.120-122), Irrwege zu erkennen meinen. Exemplarisch konnte diese
Untersuchung auch darin sein, dass iiber ihre thematische Begrenzung auf den sonntiglichen
Gemeindegottesdienst hinaus ihre Betrachtungsweise auf den Gesamtbereich der Liturgie,
insbesondere die Sakramente (S. 132 f., Busse), ausgedehnt wird. Mit Recht schliesst Biirki
(auch hier wieder ganz im Sinne des 2. Vatikanischen Konzils) mit einem Aufruf an die
Verantwortlichen, Kenntnis von Liturgie zu verbreiten. Er selbst hat einen eminenten Beitrag
dazu geleistet, indem er neben den Dimensionen der gedanklichen Tiefe, der geschichtlichen
Léange und der existentiellen Weite die der geographischen Breite ins Bewusstsein riickt.

John Hennig, Basel



	Rezensionen

