Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 33 (1977)

Heft: 4

Artikel: Die theologische Basis der Religionsfreiheit
Autor: Lorenzen, Thorwald

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878509

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878509
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die theologische Basis der Religionsfreiheit

Obgleich Religionsfreiheit ein traditionsreicher Begriff in unserer westlichen
Geschichte ist, kann von einem einheitlichen und iibereinstimmenden Verstindnis
dieses Wortes nicht die Rede sein. Ist damit innere religiose Freiheit oder Ge-
wissensfreiheit gemeint? Sprechen wir in diesem Zusammenhang von dem, was
das Neue Testament als christliche Freiheit bezeichnet? Denken wir hauptséchlich
an die dussere Verwirklichung einer inneren Freiheit? Meinen wir nur ein biirger-
liches Recht, welches geschiitzt werden sollte?

Wir werden kurz aus drei bekannten Dokumenten zu unserem Thema zitieren,
um dann die wichtigsten Merkmale der Religionsfreiheit zu bestimmen.

a. «Jeder Mensch hat Anspruch auf Gedanken-, Gewissens- und Religionsfreiheit; dieses
Recht umfasst die Freiheit, seine Religion oder seine Uberzeugung zu wechseln, sowie die
Freiheit, seine Religion oder seine Uberzeugung allein oder in Gemeinschaft mit anderen, in
der Offentlichkeit oder privat, durch Lehre, Ausiibung, Gottesdienst und Vollzichung von
Riten zu bekunden.»1

b. «Die Freiheit, seine Religion oder seinen Glauben in der Offentlichkeit oder zu Hause
und allein oder in Gemeinschaft mit anderen sichtbar zu bezeugen, ist fiir die Verwirklichung
der inneren Freiheit wesentlich.

Sie umschliesst die Freiheit des Gottesdienstes, in der vom einzelnen gewihlten Form, so-
wohl in der Offentlichkeit als auch zu Hause.

Sie umschliesst die Freiheit der Lehre, sowohl durch formliche oder zwanglose Unter-
weisung als auch die Verkiindigung mit dem Ziel, fiir seinen eigenen Glauben zu werben und
andere zur Annahme dieses Glaubens zu veranlassen.

Sie umschliesst die Freiheit, seine Religion und seinen Glauben zu praktizieren, sei es durch
Wohlfahrtstéitigkeit oder durch Ausdruck des Glaubens — mit Wort und Tat — in gesellschaft-
lichen, wirtschaftlichen und politischen Angelegenheiten, sowohl im innenpolitischen Bereich
als auch auf internationaler Ebene.

Sie umschliesst die Freiheit der Religionsausiibung durch Befolgung religioser Brauche oder
durch Teilnahme an religiosen Handlungen in der Familie oder in &ffentlichen Versamm-
lungen.

Religionsfreiheit umschliesst die Freiheit, seine Religion oder seinen Glauben zu #ndern,
ohne dass das gesellschaftliche, wirtschaftliche oder politische Nachteile zur Folge hat. In
diesem Recht ist das Recht inbegriffen, seinen Glauben oder Unglauben ohne idusseren Zwang
oder Nachteil frei zu bewahren.»2

c. «Diese Freiheit besteht darin, dass alle Menschen frei sein miissen von jedem Zwang
sowohl von seiten Einzelner wie gesellschaftlicher Gruppen, wie jeglicher menschlichen Ge-

1 Allgemeine Erkldrung der Menschenrechte, verkiindet von der Generalversammlung der
Vereinten Nationen am 10. Dezember 1948, Art. 18: Die Charta der Vercinten Nationen mit
Vo6lkerbundssatzung, IGH-Statut und drei UNO-Resolutionen (6. neub. Aufl. 1973), S. 74.

2 Erklarung uber Religionsfreiheit, Dritte Weltkirchenkonferenz Neu Delhi 1961, zitiert aus
F. Liipsen (Hrsg.), Neu Delhi-Dokumente (21962), S. 105.



T. Lorenzen, Die theologische Basis der Religionsfreiheit 227

walt, so dass in religiésen Dingen niemand gezwungen wird, gegen sein Gewissen zu handeln,
noch daran gehindert wird, privat und offentlich, als einzelner oder in Verbindung mit anderen
innerhalb der gebiihrenden Grenzen nach seinem Gewissen zu handeln.»3

Diese drei aus verschiedenen Traditionen stammenden Definitionen sollen uns
dienen, die Hauptmerkmale der Religionsfreiheit zu bestimmen:

Religionsfreiheit umfasst das fundamentale Recht jedes Menschen, seinen re-
ligiosen Glauben auszuiiben in den «inneren, willentlichen und freien Akten, durch
die sich der Mensch unmittelbar auf Gott hinordnet»4. Dieser Aspekt wird auch
manchmal als Gewissensfreiheit oder als Freiheit des christlichen Glaubens, von
der z. B. Paulus im Galaterbrief spricht, beschrieben.

Doch bedeutet Religionsfreiheit mehr als die private Religionspraxis des Men-
schen. Sie hat Offentlichkeitscharakter. Sie schliesst das Recht ein, sich zu gottes-
dienstlichen Handlungen zu treffen, sich offentlich zu versammeln, sich in Of-
fentlich anerkannten Gruppen zu organisieren und die eigenen «kirchlichen» Fiih-
rungsgremien zu bestimmen. Sie impliziert das Recht, seinem Glauben frei und
offentlich in allen Dimensionen des Lebens Ausdruck zu verleihen: im Gottes-
dienst; in der religiosen Ausbildung der Kinder und religios Gleichgesinnter; in
der theologischen Ausbildung einer qualifizierten Pfarrerschaft; durch Evangeli-
sation mit Wort, Schriften und Wohltatigkeitswerken; im Recht, Eigentum zu
besitzen. Alle Rechte und Privilegien, die den politischen, religiosen oder kul-
turellen Vereinen in einer bestimmten Gesellschaft zustehen, sollten gleicher-
massen von allen Gruppen in Anspruch genommen werden diirfen.

Da die Religionsfreiheit in einer menschlichen Gesellschaft verwirklicht wird,
hat sie notwendigerweise gesellschaftliche und politische Dimensionen. Kein Mensch
sollte aufgrund seines Glaubens gesellschaftliche, wirtschaftliche oder politische
Begrenzungen, Note oder gar Verfolgungen erleiden miissen.? Auch sollte niemand
daran gehindert werden, seinem religiosen Glauben in den verschiedenen gesell-
schaftlichen Strukturen Ausdruck zu geben.

Religionsfreiheit wird nicht um ihrer selbst willen ausgeiibt, sondern dient
hoheren Zielen. Sie soll das menschliche Recht, an Gott zu glauben und ihm Ge-
horsam zu leisten, schiitzen und damit zur menschlichen Wiirde und zur gesell-
schaftlichen Ordnung beitragen. Religionsfreiheit impliziert daher Verantwortung.

Ohne die verantwortliche Ausiibung von Freiheit entartet diese zur Unabhéngig-
keit und Anarchie. Darum insistiert das Zweite Vatikanische Konzil zu Recht dar-
auf, dass die Ausiibung der Freiheit innerhalb der menschlichen Gesellschaft
«gewissen umgrenzenden Normen unterworfen» werden muss.® Man solite diese

3 Das Zweite Vatikanische Konzil, Erkldrung iiber die Religionsfreiheit: Das Zweite Va-
tikanische Konzil (Lex. Theol. Ki.), 2 (1967), Art. 2, S. 715 ff,

4 Ebd., Art. 3, S. 721 (Hervorhebung von mir).

5 In der Declaration on the protection of all persons from torture and other cruel, inhuman
or degrading treatment or punishment hat die Generalversammlung der Vereinten Nationen
am 9. Dezember 1975 jegliches Foltern oder andere unmenschliche Handlungen korperlicher
oder geistiger Art verurteilt.

6 Das Zweite Vatikanische Konzil (A. 3), Art. 7, S. 727.



228 T. Lorenzen, Die theologische Basis der Religionsfreiheit

Normen jedoch nicht als restriktive Gesetze, sondern vielmehr als Richtlinien fiir
die wirkungsvolle Ausiibung der Religionsfreiheit verstehen.

Solche Richtlinien sollten davor bewahren, dass unter dem Vorzeichen «Reli-
gionsfreiheit» die Freiheit anderer oder ihr Wohlergehen beschrinkt oder negiert
wird. Wenn z. B. in einem kommunistisch orientierten oder von einer gewissen
Konfession dominierten Land einer freikirchlichen Minderheit gleiche Rechte,
Privilegien und Gelegenheiten wie der Majoritit verwehrt werden, dann ist das
eine Absage an die Religionsfreiheit. Wenn andererseits Eltern aus religiosen
Griinden ihrem sterbenden Kinde eine Bluttransfusion verweigern, dann muss der
Rettung menschlichen Lebens Prioritdt iiber die Uberzeugung der Eltern zuge-
standen werden.

Gewohnlich ist Religionsfreiheit in den Gesetzen eines humanitiren Staates
verankert und wird innerhalb dieser Gesetze ausgeiibt. Dies setzt voraus, dass die
Gesetze innerhalb einer demokratischen Ordnung mit grosster Beteiligung der Be-
volkerung entstanden sind. Nur dann ist einige Gewissheit gegeben, dass diese
Gesetze der menschlichen Wiirde keinen Abbruch tun. Solche Gesetze sollten
wenigstens mit der von den Vereinten Nationen am 10. Dezember 1948 verab-
schiedeten allgemeinen Erklirung der Menschenrechte in Geist und Buchstaben
iibereinstimmen.

Es ist weiterhin wichtig festzustellen, dass jegliche Begrenzung von Religions-
freiheit gleichermassen auf alle Biirger zutreffen muss. In einer menschlichen und
demokratischen Gesellschaft sollte es keine Diskriminierung gegen gewisse Gruppen
wegen ihres religiosen Glaubens geben.

An dieser Stelle muss davor gewarnt werden, dass auch Begriffe wie «Ver-
antwortung» von den sich in Macht Befindenden manipuliert werden konnen, um
die Rechte von Minderheitsgruppen zu begrenzen. Argumente, die besagen, dass
man Religionsfreiheit begrenzen miisse, um das ideologische oder religiose Gleich-
gewicht einer Gesellschaft zu bewahren, sind nur selten legitim. Eine reife Gesell-
schaft sollte sich nicht davor scheuen, ein Sammelbecken verschiedener ideologi-
scher und religioser Gesichtspunkte zu sein, und sollte dann jedem Menschen das
Recht gewihren, selbst zu entscheiden, welchen Ansichten er folgen mochte.
Keine Gesellschaft und kein Staat hat das Recht, die Menschen darin zu beein-
flussen, was sie glauben oder nicht glauben sollen. Die Gesellschaft muss auch
verantwortlich handeln. In einem Dokument der ersten Vollversammlung des
Okumenischen Rates der Kirchen, Amsterdam 1948, heisst es:

«Eine verantwortliche Gesellschaft ist eine solche, in der Freiheit die Freiheit von Men-
schen ist, die sich fiir Gerechtigkeit und dffentliche Ordnung verantwortlich wissen, und in der
jene, die politische Autoritdt oder wirtschaftliche Macht besitzen, Gott und den Menschen,
deren Wohlfahrt davon abhiingt, fiir ihre Ausiibung verantwortlich sind.»7

7 Die Kirche und die Auflosung der gesellschaftlichen Ordnung: Die Unordnung der Welt
und Gottes Heilsplan, 5. Die Erste Vollversammlung des Okumenischen Rates der Kirchen
(1948), S. 100.



T. Lorenzen, Die theologische Basis der Religionsfreiheit 229

Der freie Austausch von Information ist die notwendige Vorbedingung fiir die
Entwicklung und Ausserung menschlicher Wiirde. Bevor man Religionsfreiheit
einddmmen sollte, wire zu beweisen, dass die Menschen, gegen die eine solche
Begrenzung gerichtet ist, fiir die Gesellschaft und ihre Mitmenschen destruktiv
und schidlich sind. Die Tatsache, dass einige Menschen «unterschiedlich» sind,
ist kein legitimer Grund fiir die Beschrinkung ihrer Freiheit. Der wahre Test fiir
die Realitdat der Religionsfreiheit in einer Gesellschaft ist dort gegeben, wo unter-
schiedliche Uberzeugungen und Ansichten zur Sprache kommen.

Der Christ wird sich immer wieder daran zu erinnern haben, dass er in keiner
menschlichen Gesellschaft von seiner absoluten Treue gegeniiber Gott entbunden
ist. Das erste Gebot bleibt giiltig! Es konnen daher Umstidnde eintreten, wo sich
der Christ aufgerufen fiihlen sollte, seine Religionsfreiheit gegen einen Staat aus-
zuiiben, wenn dieser in autoritarer Weise die Religionsfreiheit in ihren vielféltigen
Dimensionen verneint oder begrenzt.

Problematisch bleibt die Verbindung von «Religion» und «Freiheit». Man hat
besonders in der Vergangenheit, aber auch in der Gegenwart dazu geneigt, «Re-
ligion» exklusiv im Sinne seiner eigenen Uberzeugung zu deuten. Man war so
iiberzeugt von der absoluten Giiltigkeit und Unfehlbarkeit seines eigenen Glau-
bens, dass man z.B. «Religion» mit «christlich» oder gar «rdmisch-katholisch»
usw. gleichgesetzt hat. Auf diese Weise konnte man Freiheit fiir sich selbst be-
haupten und gleichzeitig fiir andere verneinen.

Heute dagegen neigt man mehr und mehr dazu, «Religion» im weitesten Sinne
zu deuten. So wird innerhalb der Vereinten Nationen gesagt: «Der Ausdruck
‘Religion und Glaube’ soll theistischen, nicht-theistischen und atheistischen Glau-
ben einschliessen»8; oder man spricht von «theistischen, agnostischen und athe-
istischen Glaubensweisen und Uberzeugungen»®. Der Weltbund der Baptisten
stimmt dem zu: «Niemand . .. hat das Recht zu bestimmen, wie ein Mensch Gott
anbeten soll, oder ob er dies iiberhaupt tun will.»® Die christliche Kirche wiirde
unverantwortlich handeln und sich unglaubhaft machen, wenn sie ihr eigenes
Handeln mit anderen Massstiben bewertet als das Handeln anderer. Die erste
Vollversammlung des Weltkirchenrates in Amsterdam von 1948 hilt fest: «Wenn
sie sich fiir diese Freiheit einsetzen, dann fordern sie nicht irgendein Vorrecht fiir
Christen, das anderen verweigert wird.»!! Und die dritte Vollversammlung in Neu-
Delhi von 1961 spricht von dem Recht, «seinen Glauben oder Unglauben ohne
dusseren Zwang oder Nachteil frei zu bewahren»12.

Wir werden noch darauf zuriickkommen, wie sich Religionsfreiheit zum christ-
lichen Absolutheitsanspruch und zur christlichen Heilsgewissheit verhélt. In dem

8 United Nations Economic and Social Council, Commission on Human Rights, 13th ses-
sion, Dec. 5, 1973, E/CN4/1145, S. 11 £.

9 Ebd.

10 Erkldrung iiber die Religionsfreiheit: Official Report of the Sixth Baptist World Con-
gress, Atlanta, Georgia, USA (1939), S. 14.

11 Eine Erklirung iiber die religiose Freiheit: Die Unordnung der Welt... (A.7), S.129.

12 Erkldrung (A.2), S. 105.



230 T. Lorenzen, Die theologische Basis der Religionsfreiheit

Zusammenhang miissen wir auch noch zu dem alten Problem Stellung nehmen,
ob Irrtum irgendwelche Rechte hat. An diesem Punkt unserer Uberlegung wollen
wir nur festhalten, dass keine religiose Gruppe das Recht fiir sich in Anspruch
nehmen darf, den Begriff «Religion» aus ihrer eigenen Sicht her zu definieren, um
dann fiir diese Definition Absolutheit zu beanspruchen. Man wird «Religion» im
weitesten Sinne zu verstehen und zu bestimmen haben: «Worauf du nu (sage ich)
dein Herz hingest und verlédssest, das ist eigentlich dein Gott.»13

Wir fassen zusammen: Religionsfreiheit beinhaltet die freie, offentliche und
verantwortliche Ausiibung des religiosen Glaubens in allen Dimensionen des
Lebens.

2

Wenn man sich fragt, warum die Kirche lange Zeit gezogert hat, klar und
deutlich zu unserem Thema Stellung zu nehmen, wird man hauptsidchlich zwei
Griinde angeben miissen.

Der christliche Theologe vertritt intellektuell und existentiell den Absolutheits-
anspruch seines Glaubens. Er wird daher leicht vor die Frage gestellt, ob nicht
das Gewdhren von Religionsfreiheit an Andersdenkende die Relativierung und
die Auflosung des eigenen Glaubens oder der eigenen Lehre impliziert. Wir wer-
den auf dieses Problem noch zu sprechen kommen.1#

Ein weiterer Grund ist die allgemeine Auffassung, dass Religionsfreiheit keine
«offenbarte Wahrheit»1%, keine «explizite Wahrheit gottlicher Offenbarung»1®,
sondern eine «Implikation des christlichen Glaubens»17 sei.

Hier wird also eine Unterscheidung getroffen zwischen offenbarten Wahrheiten
und Implikationen des christlichen Glaubens. Unter «offenbarten Wahrheiten»
meint man wahrscheinlich unfehlbare dogmatische Sdtze, die entweder in der
Bibel oder in der kirchlichen Tradition zu finden sind.

Solch eine Unterscheidung ist als sehr problematisch abzuweisen. Ist z. B. der
Satz: «Eine Frau lerne still in aller Unterordnung; zu lehren aber gestatte ich einer
Frau nicht, auch nicht, sich iiber den Mann zu erheben, sondern [ich gebiete ihr],
sich still zu verhalten» (1. Tim. 2, 11-12) eine dogmatische, offenbarte Wahrheit,
weil sie in der Bibel steht? Und ist der kirchliche Protest gegen atomare Auf-
riistung oder die Fristenldsung oder Rassismus weniger wahr, nur weil die Bibel

13 Martin Luther, Der grosse Katechismus, zitiert aus Die Bekenntnisschriften der evan-
gelisch-lutherischen Kirche (21952), S. 560.

14 Siche unten, Abschnitt 3.

15 A. F. Carrillo de Albornoz, The Basis of Religious Liberty (1963), S.56, spricht von
einer Uberzeugung, «on which we find complete ecumenical agreement».

16 A F. Carillo de Albornoz, Religious Liberty (1967), S. 39.

17 Erklirung (A.11). Ich zitiere nach dem englischen Text bei Carrillo (A. 16), S.189:
«...an implication of the Christian Faith.» Der deutsche Text liest: «...die Religionsfreiheit
...ergibt...sich notwendig aus dem christlichen Glauben und dem weltweiten Charakter des
Christentums.»



T. Lorenzen, Die theologische Basis der Religionsfreiheit 231

nicht direkt zu diesem Thema spricht — weil es nur Implikationen des christlichen
Glaubens sind? Wir miissen Roland Bainton dankbar sein, wenn er uns wieder
daran erinnert, dass uns Gott in seiner Offenbarung kein Buch gesandt hat, son-
dern dass er sich in einem Menschen offenbart hat, und dass dieser Mensch nichts
Schriftliches hinterlassen hat, und dass dessen Worte in vielen verschiedenen
Variationen iiberliefert worden sind.!®

Letzten Endes muss jeder dogmatische Satz oder jeder ethische Ratschlag, ob
er in der Bibel steht oder nicht, an der einen zentralen und einzigartigen Offen-
barung Gottes in Jesus Christus gemessen werden. In ihm hat Gott sich selbst
offenbart. Er ist das eine Wort Gottes — und in dem Sinne allein Gott fiir uns! Er
ist der bleibende Grund unseres Glaubens. Alles andere sind Implikationen dieses
Glaubens.

Das heisst natiirlich nicht, dass dogmatische Sétze und Formulierungen un-
wichtig oder gar unnétig werden. Sie sind ein Teil der menschlichen Antwort auf
Gottes Offenbarung. Der Glaube sucht das Verstehen! Aber alle dogmatischen
Formulierungen bleiben menschlich und bleiben an eine bestimmte geschichtliche
Situation gebunden. Sie sind nicht zeitlos und sie sind, wie alles Menschliche,
fehlbar. Jede verantwortliche Theologie weiss sich in dem Spannungsfeld zwischen
Gottes Offenbarung einerseits und der geschichtlichen Situation andererseits.!?
Christliche Theologie hat nur den einen Wunsch und die eine Verantwortung,
Gott sich aussprechen zu lassen. Da Gott sich ausgesprochen hat in Jesus Christus,
muss der Theologe versuchen, eine dem Christusereignis entsprechende Botschaft
in die geschichtliche Situation, in der er sich befindet, hineinzusprechen. Dafiir
ist und bleibt die Bibel unentbehrlich. Nicht als Buch offenbarter Sachwahrheiten,
sondern als Zeugnis auf den Einen hin, der allein das Recht beanspruchen darf,
zu sagen «Ich bin die Wahrheit» (Joh. 14, 6).

Wir halten es daher fiir sehr fraglich, ob man zwischen offenbarten Wahrheiten
und Implikationen des Glaubens unterscheiden darf, zumal mit dieser Unterschei-
dung ja ein theologisches Werturteil impliziert ist. Offenbarung ist in Jesus Christus
geschehen, und alle theologischen Aussagen sind Implikationen dieses einen
«Dogmas».

Nach diesen methodischen Uberlegungen wenden wir uns jetzt der Diskussion
iiber die theologischen Grundlagen der Religionsfreiheit zu. Wir gehen davon aus,
dass Gott allein wahr ist (Rom. 3, 4) und dass daher jede theologische Aussage
angesichts Gottes Selbstoffenbarung in Jesus Christus verantwortet werden muss.

1. Wenn Jesus Christus ganz Mensch war und als solcher Gott selbst offenbart
hat, dann hat Gott im Christusereignis die Wiirde der menschlichen Natur bestitigt.
Karl Rahner sagt es so: «Wenn man damit ernst macht, dass Gott Mensch wird,

18 R. Bainton, Truth, Freedom and Tolerance. The View of a Protestant: War, Poverty,
Freedom, = Concilium 15 (1966), S. 22.

19 Einige gegenwiirtige Beispiele fiir eine solche situationsgebundene Theologie: J. H. Cone,
Schwarze Theologie. Eine christliche Interpretation der Black-Power-Bewegung (1971); M. Daly,
Beyond God the Father (1973); G. Gutiérrez, Theologie der Befreiung (1973); K. Koyama,

Waterbuffalo Theology (1974).



232 T. Lorenzen, Die theologische Basis der Religionsfreiheit

dann — so muss man sagen — ist der Mensch das, was wird, wenn Gott sich aussagt
und entdussert.»2? Und Karl Barth schreibt: «Erhéht und erhoben wurde und ist
ja in diesem Einen das Menschliche, unser Wesen als solches. »2!

Dies bezieht sich also nicht nur auf das Christsein, sondern auf das Mensch-
sein als solches: «Zum menschlichen Wesen in seiner Art und Unart (gehort) auch
das, dass es in dem einen Jesus Christus, der als der wahre Sohn Gottes auch der
wahre Menschensohn war und ist, jener Erhebung und Erhohung teilhaftig wurde
und bleibt.»22

Aus diesen theologischen Beobachtungen leiten wir die folgenden Konse-
quenzen ab:

a) In der Sicht Gottes sind alle Menschen gleich. Dies ist nicht nur die zentrale
Aussage der alttestamentlichen Schoépfungsberichte (Gen.1 und 2), sondern es
reflektiert auch die neutestamentliche Uberzeugung, dass der Wille Gottes die
Rettung aller Menschen einbezieht (Joh. 3, 16; Kol. 1, 20; 1. Tim. 2, 4). Obwohl
diese Gleichheit aller Menschen in der Welt noch nicht evident ist, steht die
christliche Gemeinde unter dem gottlichen Imperativ, zu bezeugen, dass im
Willen Gottes die Gleichheit aller Menschen intendiert ist (Gal. 3, 28; Kol. 3, 11).
Diese Gleichheit aller Menschen impliziert, dass man Religionsfreiheit nicht nur
selektiv, sondern allen Menschen gewdhren muss.

b) Der in der Inkarnation zur Sprache gekommene ontologische Zusammen-
hang zwischen Gott und seiner Schopfung bedeutet, dass Gott die Schopfung in
seinen Dienst rufen kann. Der Christ sollte dieser Einsicht dadurch entsprechen,
dass er mit offener Erwartung auf andere hort. «Gott kann durch den russischen
Kommunismus, durch ein Flotenkonzert, durch einen blithenden Strauch oder
durch einen toten Hund zu uns reden... Gott kann durch einen Heiden oder
Atheisten zu uns reden .. .»? Dies wird jetzt auch grundsitzlich von der katho-
lischen Kirche anerkannt:

«Die katholische Kirche lehnt nichts von alledem ab, was in diesen Religionen (z. B.
Hinduismus, Buddhismus, Islam, Judaismus) wahr und heilig ist. Mit aufrichtigem Ernst be-
trachtet sie jene Handlungs- und Lebensweisen, jene Vorschriften und Lehren, die zwar in
manchem von dem abweichen, was sie selber fiir wahr hilt und lehrt, doch nicht selten einen
Strahl jener Wahrheit erkennen lassen, die alle Menschen erleuchtet. Unabldssig aber ver-
kiindet sie und muss sie verkiindigen Christus, der ist ‘der Weg, die Wahrheit und das Leben’
(Joh. 14, 6), in dem die Menschen die Fiille des religiosen Lebens finden, in dem Gott alles mit
sich versohnt hat.

Deshalb mahnt sie ihre S6hne, dass sie mit Klugheit und Liebe, durch Gesprich und Zu-
sammenarbeit mit den Bekennern anderer Religionen sowie durch ihr Zeugnis des christlichen
Glaubens und Lebens jene geistlichen und sittlichen Giiter und auch die sozial-kulturellen
Werte, die sich bei ihnen finden, anerkennen, wahren und fordern.»24

20 K. Rahner, Die anonymen Christen: Schriften zur Theologie, 6 (1968), S. 548.

21 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, 4, 2 (1955), § 64, 4, S.299; vgl. 4, 1 (1953), § 59, 3;
4, 3 (1959), § 69, 4.

22 Barth (A. 21), 4, 2, ebd.

23 Barth (A. 21), 1, 1 (51947), § 3,1, S.55£.

24 Das Zweite Vatikanische Konzil, Erklarung iiber das Verhiltnis der Kirche zu den nicht-



T. Lorenzen, Die theologische Basis der Religionsfreiheit 233

Indem der Christ Religionsfreiheit fiir alle Menschen fordert, gibt er der kon-
kreten Erwartung Ausdruck, dass Gott durch alle Menschen sprechen kann.

c) Damit stellt sich die wichtige Frage, wo dann der Unterschied zwischen
Christen und Nichtchristen liege. Klar ist dabei — und das allein ist wichtig fiir
unsere Diskussion —, dass Gottes Liebe nicht nur auf einige erw#hlte Menschen,
sondern auf alle Menschen zielt. Fiir Nichtchristen bedeutet das, dass sie auch an
der von Gott gegebenen menschlichen Wiirde teilhaben. Christen verstehen dies
als Imperativ zur Mission, damit alle Menschen von der Moglichkeit der Erfiillung
ihrer menschlichen Wiirde erfahren. Karl Barth sagt zu diesem Thema folgendes:

«Es ist dieser ontologische Zusammenhang zwischen dem Menschen Jesus einerseits und
allen anderen Menschen andererseits — und wiederum zwischen den aktiven Christen hier und
den virtuellen und prospektiven dort —, in welchem es begriindet ist, dass sich im Neuen
Testament einerseits die Sammlung und der Aufbau der Gemeinde derer, die Jesus Christus
erkennen, als eine in diesem selbst begriindete Notwendigkeit darstellt, und dass andererseits
eben diese Gemeinde wiederum mit einer in Jesus Christus selbst begriindeten Notwendig-
keit gesendet, mit der Aufgabe der Mission in der Welt betraut ist.»25

Das in Jesus Christus geoffenbarte Sein Gottes impliziert also die Gleichheit aller
Menschen in menschlicher und gottlicher Wiirde. Gott kann seinem Willen durch
alle Menschen Ausdruck verleihen, wie er es in Jesus Christus fiir alle Menschen
getan hat. Das Recht auf Religionsfreiheit muss daher allen Menschen auf gleicher
Basis gewdhrt werden. Da dieses Recht im Sein Gottes gegriindet ist, impliziert es
die Verantwortung, sich in Ubereinstimmung mit Gottes Willen zu realisieren.

2. Der Mensch ist ein dialogisches Wesen. Dies ist die zentrale Botschaft der
Schopfungsberichte: «Und Gott schuf den Menschen nach seinem Bilde, nach dem
Bilde Gottes schuf er ihn; als Mann und Weib schuf er sie» (Gen. 1, 27). Es gehort
zur menschlichen Struktur, dass der Mensch nur im Verhiltnis zu Gott und zu
anderen Menschen seine wahre Erfiillung findet. Der Mann bricht daher in freu-
digen Jubel aus, als Gott seinen Dialogpartner schafft: «Diese ist nun endlich
Gebein von meinem Gebein und Fleisch von meinem Fleische» (Gen. 2, 23).

Des Menschen Verhiltnis zu Gott und zu seinen Mitmenschen gehort kon-
stitutiv zum menschlichen Wesen und bildet eine Einheit. Wenn des Menschen
Verhéltnis zu den Mitmenschen gestort ist, so ist damit auch sein Verhiltnis zu
Gott gestort, und umgekehrt gilt das gleiche. Man sollte daher auch keine litera-
rische Zisur zwischen Gen. 3 und Gen. 4 sehen; die Fragen Gottes an Adam: «Wo
bist du?» (Gen. 3, 9) und an Kain: «Wo ist dein Bruder Abel?» (Gen. 4, 9) geben
der wesentlichen Einheit des menschlichen Verhiltnisses zu Gott und zu seinem
Mitmenschen Ausdruck. Fiir unser Thema wéren daraus die folgenden Konse-
quenzen zu zichen:

a) Wahrer Dialog setzt Freiheit, Offenheit und Freiwilligkeit voraus. Gott, der
dem Menschen Freiheit gewdhrt, seine Liebe anzunehmen oder abzulehnen, dient

christlichen Religionen: Das Zweite Vatikanische Konzil (Lex. Theol. Ki.), 2 (1967), Art. 2,
S. 491.
25 Barth (A. 21), 4, 2, § 64, 4, S. 305.



234 T. Lorenzen, Die theologische Basis der Religionsfreiheit

den Menschen als Beispiel, den Andersdenkenden Religionsfreiheit zu gewihren,
denn nur dadurch kann wahrer Dialog zwischen Menschen zustande kommen.

b) Das dialogische Sein des Menschen zeigt, dass Freiheit nicht Unabhingig-
keit ist. Freiheit setzt sich daher nicht absolut. Sie sucht die menschliche Wiirde,
wie sie im Verhiltnis zu Gott und zum Mitmenschen Ausdruck findet. Freiheit
impliziert daher auch immer Verantwortung. Der Mensch ist nicht unbedingt frei,
wenn er tut, was er will, sondern er ist frei, wenn er so lebt, wie er in Wahrheit
ist. In Wirklichkeit ist der Mensch durch seinen Egoismus hiufig von seinem
wahren Sein entfremdet. Er muss daher immer wieder danach suchen, seine Exi-
stenz mit seinem Sein in Einklang zu bringen. Das Gew#hren und Annehmen von
Religionsfreiheit ist ein wichtiger Teil in diesem Prozess.

Das dialogische Sein des Menschen verlangt nach einem Verhiltnis zu Gott
und zu seinem Mitmenschen, welches aber nur im Kontext von Freiheit, Offen-
heit und Freiwilligkeit moglich ist. Diese Freiheit sollten Menschen sich daher
gegenseitig gew#hren.

3. Die Heilserfahrung, in der der Christ Gott als liebenden und annehmenden
Vater erkennt, ist das Werk Gottes selbst. Der Glaube kommt zum Menschen
(Gal. 3, 23. 25). In der Erfahrung des Glaubens erfihrt der Christ die wahre Frei-
heit als Erfiillung seines menschlichen Sehnens (Gal. 5; Joh. 8). Die Tatsache, dass
das Heil allein Gottes Werk ist, und dass kein Mensch es sich selbst geben kann,
hat fiir unsere Diskussion gewisse Konsequenzen:

a) Wenn Gott allein der Autor des Heils ist, dann wird der Christ zwar das Evan-
gelium in Wort und Tat verkiinden, aber er wird zugleich den Menschen das
Recht einrdumen, dieses Evangelium nicht anzunehmen. Indem der Christ anderen
Menschen diese Freiheit gewdhrt, bewahrt er Gottes Freiheit und Souveranitit
in der Gabe des Heils und der Heilsgewissheit. Letztlich werden unsere Gedanken
iiber die Religionsfreiheit auch etwas iiber unser Interesse an Gottes Freiheit und
Souverinitit aussagen.

b) Jeglicher Gebrauch von Macht und politischem, wirtschaftlichem oder psycho-
logischem Druck, um religiose Anhénger zu gewinnen, ist ein furchtbares Miss-
verstandnis des christlichen Glaubens. Glaube kann nur in einer Atmosphére von
Freiwilligkeit und Offenheit entstehen und wachsen.

¢) Der Glaube ist immer in Gefahr fehlzugehen. Er kann aber nicht durch Macht
und Zwang korrigiert werden. Das einzige Mittel zur Korrektur in der Hand des
Christen ist, die Geschichte Jesu Christi authentisch und autoritativ in Wort und
Tat zu verantworten, in der Hoffnung, dass Gott durch seinen Geist den Glauben
christlich erhalten wird.

d) Die eschatologische Konsequenz des «sola gratia» ist, dass letztlich nur Gott
entscheiden wird, wer Recht hatte und wer nicht (vgl. das Gleichnis vom Weizen
und Unkraut in Matth. 13, 24-30). Bis zu dem Tag wird noetische Demut und
Toleranz den Glauben begleiten.

Da das Heil exklusiv eine Gabe Gottes ist, wird der Christ das Evangelium
verantwortlich verkiinden, aber zugleich endgiiltige Aussagen iiber Heil und
Nicht-Heil Gott iiberlassen. Dies impliziert das Gewidhren von Religionsfreiheit



T. Lorenzen, Die theologische Basis der Religionsfreiheit 235

um der freien Souverdnitit Gottes willen. Was der Christ anderen gewihrt, darf
er auch fiir sich selbst erwarten.

4. Paulus und Johannes beschreiben die christliche Erfahrung des Heils als Frei-
heit (Rom. 5-8; Gal. 5; Joh. 8). Der Christ ist in seinem Verhiltnis zu Christus
von den Michten befreit, die ihn von seinem wahren Sein entfremden. Frei, sich
selbst anzunehmen; frei, Gott zu licben; frei, den Mitmenschen in Offenheit zu
begegnen. Diese Freiheit ist in Gott gegriindet. Es ist das Resultat von Gottes
Handeln am Menschen: «Wenn nun der Sohn euch frei macht, werdet ihr wirklich
frei sein» (Joh. 8, 36); «Denn ihr habt nicht den Geist der Knechtschaft emp-
fangen .. ., sondern ihr habt empfangen den Geist der Annahme an Sohnes Statt;
in diesem rufen wir: Abba, Vater!» (Rom. 8, 15). In der christlichen Freiheit wird
die Gegenwart Gottes wirklich.

Dies hat zwei Konsequenzen fiir unser Thema:

a) Der Christ kann anderen Menschen nicht verwehren, was Gott allen Men-
schen gewidhrt, d. h. die Freiheit, zu glauben oder nicht zu glauben.

b) Der Christ braucht sich nicht mit der Verantwortung zu belasten, seinen
Glauben defensiv verteidigen zu miissen. Durch das Werk Jesu Christi ist er von
der drohenden Angst freigesetzt, dass die Zukunft und der Erfolg der christlichen
Religion von seinen Leistungen abhingt. Der Christ wird beten und arbeiten, da
der Glaube ja immer sichtbaren Ausdruck sucht (Gal. 5, 6). Aber er wird dies in
der befreienden Uberzeugung tun, dass Gott regiert.

Die Erfahrung christlicher Freiheit befreit den Christen von der Furcht vor
anderen Ideologien oder Stromungen. Er wird Religionsfreiheit anderen Menschen
gewdhren, weil Gott dies auch tut; und er wird dies in der Uberzeugung tun, dass
letztlich Gott seine eigenen Plédne schiitzen und ausfiihren wird.

5. «Gott ist Liebe» (1. Joh. 4, 16). Dies ist die theologische Antwort auf das, was
im Christusereignis zur Sprache gekommen ist. Jesus Christus war der Freund und
Helfer der Schwachen, Kranken, Verlassenen und Armen. «Kommet her zu mir
alle, die ihr miihselig und beladen seid, so will ich euch Ruhe geben» (Matth. 11,
28). In diesem Wirken Jesu ist Gott als der offenbart, dem sich der Mensch an-
vertrauen kann; der bereit ist, die Lasten der Menschen zu tragen.

Daraus folgern wir:

a) Liebe ist langmiitig, giitig, und sie sucht nicht das ihre (1. Kor. 13, 4-6).
Das bedeutet fiir unser Thema, dass jeglicher autoritirer Zwang im Gegensatz zu
Gottes Wesen steht. Unter autoritdr verstehen wir einen Zwang, der dem Horer
nicht die Freiheit gewahrt, einer Einladung oder Botschaft freiwillig zu- oder auch
nicht zuzustimmen. Solch ein autoritirer Zwang kann politische, wirtschaftliche,
gesellschaftliche oder psychologische Mittel benutzen, um einen Menschen gegen
seinen tiefsten Willen zu beeinflussen. Dies ist eine Verneinung von Religions-

freiheit.

«Gott zwingt niemanden, auf seine Liebe zu antworten ... Gott ruft die Menschen, IThm
freiwillig und gehorsam im Glauben Antwort zu geben, mit einem freien und vertrauensvollen
‘Ja’ dem ewigen Handeln Seiner Liebe, in der Er sich selbst offenbart, zu antworten. Diese



236 T. Lorenzen, Die theologische Basis der Religionsfreiheit

vollkommene freie Zustimmung wird untergraben und zerstort, wenn irgendein menschlicher
Zwang hinzukommt.»26 — Dieser Einsicht wurde schon vor langer Zeit von Balthasar Hub-
maier Ausdruck verliehen: «Aber ain Tiirck oder ketzer wirt von unserm tiin weder mit dem
schwert noch feiir iiberwunden, sonder allain mit geduldt vnd schreyen, vnd so wir mit den
dultigen das gricht gottes erwartend.»2? Auch A. F. Carrillo de Albornoz formuliert treffend:
«Der Gebrauch von Macht im christlichen Zeugnisdienst verrét: a. einen Mangel an Zutrauen
in die Macht des Heiligen Geistes; b. einen Mangel an Respekt fiir den geretteten Menschen;
c. einen Mangel an Erkenntnis des wahren Charakters des Evangeliums.»28 Und auch G. W. Fo-
rell folgert richtig: «Wenn der allweise und allméachtige Gott es sich verwehrt, seinen Willen
den Menschen aufzuzwingen, obgleich dies durchaus im besten Interesse des Menschen sein
kann, dann ist es geradezu eine ldsternde Aneignung von Gottes Macht, wenn der Mensch
versucht, Macht zu benutzen, um religiosen Widerstand zu brechen und Anpassung zu er-
reichen.»29

b) Von autoritdrem Zwang sollte man autoritative Beeinflussung unterscheiden.30
Letztere ist eine notwendige und legitime Wirklichkeit in jeder Kommunikation.
Solche Beeinflussung gewdhrt dem Horer jedoch immer das Recht, «Ja» oder «Nein»
zu sagen. Es legt den Schwerpunkt auf die innere Autoritidt und den Wert und die
Uberzeugungskraft der Botschaft selbst. Wir stimmen mit H. H. Wolf iiberein:
«Theologisch gesehen ist Religionsfreiheit eine Frage des Zutrauens zur inneren
Autoritit des Evangeliums, das dem Menschen die Wiirde zugesteht, sich frei und
ohne Druck von aussen fiir es und die Gemeinschaft der Kirche zu entscheiden.»3!
Auch Paulus spricht zu diesem Punkt, wenn er in 2. Kor. 5, 20 formuliert: «Wir
bitten fiir Christus: Lasset euch versohnen mit Gott!» Auch die Tatsache, dass
Jesus in Gleichnissen verkiindet hat, illustriert autoritative Beeinflussung. Gott
wirbt, bittet, wartet; er droht nicht und zwingt nicht.

Dies bedeutet, dass religiose Verkiindigung, Bildung und Wohltitigkeitswerke
nicht die Religionsfreiheit negieren, solange der Schwerpunkt auf die Legitimitét
und innere Wahrheit der Botschaft und die Verantwortlichkeit des Botschafters
gelegt ist.

In diesem Zusammenhang miissen wir zwischen christlichem Zeugnis und Pro-
selytismus unterscheiden. Christliches Zeugnis ist das notwendige und legitime
Bekenntnis des christlichen Glaubens. «Solches Zeugnis will Menschen dahin
fithren, Christus als obersten Herrn anzuerkennen, sich Thm zu verschreiben und
Ihm den Dienst der Liebe in der Gemeinschaft Seiner Kirche zu erweisen.»32

26 Dritte Vollversammlung des Weltkirchenrates, Neu Delhi 1961, Bericht iiber Christ-
liches Zeugnis, Proselytismus und Glaubens-Freiheit im Rahmen des Okumenischen Rates der
Kirchen: Evanston-New Delhi 1954-1961 (1961), S. 269.

27 B. Hubmaier, Von Ketzern und ihren Verbrennern (1524), Art. 16: Schriften, hrsg. von
G. Westin & T. Bergsten (1962), S. 98.

28 Carrillo (A. 15), S. 148 (meine Ubersetzung); vgl. auch S. 72-82.

29 G. W. Forell, Christian Freedom and Religious Liberty: The Proclamation of the Gospel
in a Pluralistic World. Essays on Christianity and Culture (1973), S. 32 (meine Ubersetzung).

30 Carrillo (A. 15), S. 148, unterscheidet zwischen «coercion» (Zwang) und «persuasion»
(Beeinflussung).

31 H. H. Wolf, Religionsfreiheit: Evangelisches Staatslexikon (1966), Sp. 1850.

32 Dritte Vollversammlung (A. 26), S. 268.



T. Lorenzen, Die theologische Basis der Religionsfreiheit 237

Proselytismus andererseits «ist das Zerrbild des Zeugnisses. Das Zeugnis wird
verzerrt, wenn — heimlich oder offen — Uberredungskiinste, Bestechung, uner-
laubter Druck oder Einschiichterung angewandt werden, um eine scheinbare Be-
kehrung zu erreichen; wenn wir die Erfolge unserer Kirche der Ehre Christi
tiberordnen.»33

Es wird natiirlich in einer konkreten Situation schwer sein, zwischen den beiden
zu unterscheiden. Klar ist, dass eine Definition gleichmassig angewandt werden
muss. Man kann seine eigene Missionstidtigkeit nicht als christliches Zeugnis und
die der anderen als Proselytismus bezeichnen. Auch wenn Proselytismus als
solcher sehr deutlich erkannt ist, ist es immer noch schwierig, zu bestimmen, wie
er eingedimmt werden kann. Man sollte sicherlich nicht den Staat einbeziehen
oder vom Staat erwarten, hier als Schiedsrichter oder Richter zu fungieren. Damit
wire der Staat iiberfordert. Man kann daher wohl nur vertrauen, dass die Wiirde
des christlichen Zeugnisses letztlich den Proselytismus als unmoralisch aufzeigen
wird.

Das christliche Verstindnis des Seins Gottes verlangt die Ablehnung jeglicher
autoritdren Zwanges, um Menschen fiir den religiosen Glauben zu gewinnen.

6. Der Glaube sucht das Bekenntnis (Rom. 10, 9). Er treibt zur Mission (Matth.
28, 16-20), und er findet sichtbaren Ausdruck in guten Werken (Gal. 5, 6; Jak. 2,
14-26). Ohne dieses konkrete Sichtbarwerden des Glaubens stirbt der Glaube
(Jak. 2, 17. 26). Daher wird der Glaube, um leben und wachsen zu kénnen, immer
das Recht fiir sich in Anspruch nehmen miissen, sich selbst 6ffentlich und sichtbar
zu verwirklichen. Der Glaube verlangt nach Religionsfreiheit. Wo diese Freiheit
nicht gewdhrt wird, wird der Glaube immer darunter leiden oder fiir seine Freiheit
kampfen, oder er wird sterben.

Dies steht in gewisser Spannung zur Erkldrung des Weltkirchenrates von
1948:

«Wenn auch die Freiheit, mit der Christus die Menschen frei gemacht hat, von keiner Re-
gierung gegeben noch zerstort werden kann, werden Christen um dieser inneren Freiheit willen
eifersiichtig iiber ihrem &usseren Ausdruck wachen und es sich angelegen sein lassen, dass alle
Menschen in ihrem religiosen Leben Freiheit geniessen.»34

Wenn man damit Ernst macht, dass der Mensch ein gesellschaftliches, dialogi-
sches Wesen ist, und dass der religiose Glaube alle Dimensionen des menschlichen
Lebens bestimmt, dann muss man vom christlichen Standpunkt her jegliche Tren-
nung zwischen innerer und #usserer, individueller und gesellschaftlicher Freiheit
ablehnen. Es ist wahrscheinlich unrealistisch zu verneinen, dass auch die soge-
nannte innere Freiheit mit modernen Techniken der Propaganda, Gehirnwische,
Indoktrination und psychologischen Druckmitteln zerstort werden kann.

Wir bestehen daher darauf, dass der Christ Religionsfreiheit fiir seinen Glauben
braucht; und was er fiir sich selbst braucht, wird er anderen gewihren.

33 Ebd., S. 269.
34 «Frklirung iiber die religiose Freiheit» (A. 11), S. 129 (meine Hervorhebung).



238 T. Lorenzen, Die theologische Basis der Religionsfreiheit

Religionsfreiheit ist somit notwendig fiir den Glauben, damit sich dieser zur
Sprache bringen kann. Was der Christ fiir sein eigenes Wohlsein bendtigt, wird er
daher auch anderen gewidhren.

7. Es geschieht relativ hdufig, dass man Religionsfreiheit auf innere christliche
Freiheit oder Gewissensfreiheit oder Freiheit zum Gottesdienst begrenzt. Ver-
bunden mit solch einer Begrenzung ist ein Verstindnis von Religion, welches in
ihrem Wesen vom Leben in Gesellschaft, Politik und Wirtschaft getrennt ist. Re-
ligion wird privatisiert. Eine Unterscheidung wird getroffen zwischen Religion und
Gesellschaft, Kirche und Welt, Glauben und Ethik. Solch ein Dualismus muss vom
christlichen Standpunkt her abgelehnt werden. «Religionsfreiheit auf einen pri-
vaten, unsichtbaren oder rein innerlichen und schliesslich individuellen Bereich
zu reduzieren, wiirde eine Auffassung von Religion prijudizieren, der sich der
christliche Glaube auf keinen Fall fiigen konnte.»% Ahnlich insistiert Amos Wilder,
dass die Existenz des Menschen eine sozialhistorische ist: «Der Mensch ist kein
Atom, sein Leben ist nicht nur geistlich, und sein Verhdltnis zu Gott ist nicht nur
vertikal.»36

Wir wollen dies kurz mit einer Reflexion auf die neutestamentliche Botschaft
untermauern.

Jesus hat sein Leben dafiir investiert, dass die Unterscheidung zwischen der
religiosen und der sdkularen Sphidre des Lebens aufgehoben wird. Nachfolge ist
immer radikal und bezieht sich auf die Totalitit der menschlichen Existenz.%
Jesus bringt die Gnade Gottes nahe zu den Menschen, die sich in religioser Hin-
sicht disqualifiziert fiihlen und auch offiziell disqualifiziert waren (Fischer, Zollner
usw.). Er behauptet die Schopferherrschaft Gottes iiber die ganze Schopfung und
setzt die jiidische Scheidung zwischen heilig und profan (Lev. 11-26) ausser Kraft:
«Nichts kommt von aussen in den Menschen hinein, dasihn verunreinigenkann...»
(Mark. 7, 15). Sein Angriff gegen religiose Institutionen wie Tempel, Thora und
Sabbath muss als polemische Manifestation gegen ein Gottesverstandnis verstanden
werden, nach dem sich der Mensch erst religios qualifizieren muss, bevor Gott ihn
annimmt.

Paulus hilt die Intention Jesu durch, indem er darauf insistiert, dass der Glaube
die ganze menschliche Existenz umfassen muss (Rom. 6, 4). Der vernunftmissige
Gottesdienst, das lebendige, heilige Opfer, welches Gott wohlgefillig ist, ist, seinen
Leib, d. h. seine ganze menschliche Existenz, ihm hinzugeben (R6m. 12, 1). Paulus
hat damit «zum ersten Male in der Geschichte der Kirche das gesamte Handeln der
Gemeinde und ihrer Glieder aus einer einheitlichen Perspektive gesehen und als
im Alltag der Welt erfolgende Antwort des Glaubens auf den Ruf der die Welt
ergreifenden Gnade theologisch bestimmt»38,

35 Wolf (A. 31), Sp. 1849,

36 A.N. Wilder, Eleutheria in the New Testament and Religious Liberty: Ecumenical
Review 13 (1960/61), S. 413 (meine Ubersetzung).

37 D. Bonhoeffer, Nachfolge (31950).

38 E. Kidsemann, Gottesdienst im Alltag der Welt. Zu Romer 12: Exegetische Versuche und
Besinnungen, 2 (21965), S. 204.



T. Lorenzen, Die theologische Basis der Religionsfreiheit 239

Auch der Autor des Hebrderbriefes vertritt dieses theologische Interesse, indem
er mit Jesus das Ende des Kultes gekommen sieht. Aus dem Indikativ, dass Jesus
«ausserhalb des Tores gelitten» hat, geht der Imperativ hervor: «So lasset uns nun
zu ihm vor das Lager hinausgehen und seine Schmach tragen!» (Hebr. 13, 12 £.).
Das «ausserhalb» bezieht sich auf ausserhalb der religiosen Sphére.

Fiir den Christen ist es daher nicht moglich, sein Leben in verschiedene Sphéren
aufzuteilen. Fiir unser Thema heisst das, dass das Recht auf Religionsfreiheit
auch das Recht einschliessen muss, sich in gesellschaftlichen, politischen und
wirtschaftlichen Aktivititen zu engagieren, um dort religiose Uberzeugungen zum
Tragen zu bringen. Das Verbot solcher Rechte bedeutet die Verneinung von Re-
ligionsfreiheit. Das gleiche trifft natiirlich zu, wenn Menschen wegen ihres reli-
giosen Glaubens oder ihrer Glaubenspraktiken gesellschaftliche, politische oder
wirtschaftliche Drohungen oder andere Nachteile erfahren.

Weil Gott souveridn seine Herrschaft iiber die ganze Schopfung aufrichten will
und die ganze Welt liebt, darum impliziert das Gew#hren von Religionsfreiheit
auch das Recht, aus seiner religiosen Perspektive sich gesellschaftlich, politisch
und wirtschaftlich zu engagieren. Zu gleicher Zeit bedeutet Religionsfreiheit, dass
Menschen keine Nachteile in gesellschaftlicher, politischer und wirtschaftlicher
Hinsicht wegen ihres Glaubens zuteil werden diirfen.

3

Der christliche Glaube tridgt in sich die Uberzeugung und Gewissheit, dass uns
durch Jesus Christus das allein wahre Verstindnis des Wesens Gottes offenbart
worden ist. Der Christ kann daher Gott «in Geist und Wahrheit anbeten» (Joh. 4,
23). Im Alten Testament kommt dieser Ausschliesslichkeitsanspruch nicht nur im
ersten Gebot zur Sprache, sondern wird auch immer wieder gegen den geringsten
Einfluss, der die Reinheit des jahwistischen Glaubens beeintrachtigen konnte,
verteidigt. Im Neuen Testament denkt man an Anspriiche, dass Jesus Christus
allein «der Weg und die Wahrheit und das Leben» ist (Joh. 14, 6), «denn in ihm
wohnt die ganze Fiille der Gottheit leibhaftig» (Kol. 2, 9; vgl. 1, 19).

Wie kann der christliche Glaube, der sich diesen Wahrheiten verpflichtet weiss,
Religionsfreiheit gewdihren und verlangen? Werden nicht durch den Ausschliesslich-
keitsanspruch des Christentums alle anderen Menschen als im Irrtum lebend oder
gar als Feinde Gottes disqualifiziert? Und wenn man dann dazu noch das hiufig
proklamierte Diktum nimmt: «Wahrheit allein hat Rechte, Irrtum hat keine
Rechte»®, dann scheint die Verweigerung von Religionsfreiheit unausweichlich
Zu sein.

39 P. Pavan, The Right to Religious Freedom in the Conciliar Declaration: Concilium 18
(1966), S.40; P. Wogaman, Protestant Faith and Religious Liberty (1967), S.32, wo solche
Ausserungen von Papst Pius XII. und Kardinal Alfredo Ottaviani aus dem Jahre 1953 zitiert
werden.



240 T. Lorenzen, Die theologische Basis der Religionsfreiheit

Es muss nun erst einmal zugegeben werden, dass sich die Verweigerung von
Religionsfreiheit sowohl in der Bibel als auch in der Tradition der Kirche findet.

Im Alten Testament wird im fiinften Buch Mose die Todesstrafe iiber alle
proklamiert, die sagen «Lasset uns anderen Gottern folgen» (Deut. 13, 1-11;
17, 2-7; vgl. Lev. 24, 16). Im Buch Esra wird berichtet, wie israelitische Minner,
die mit Auslinderinnen verheiratet waren, sich entschlossen, «alle unsre fremden
Frauen und die von ihnen geboren sind, zu verstossen» (Esr. 10, 3). Damit soll die
Reinheit des jiidischen Glaubens gewahrt werden.

Im Neuen Testament erinnert man sich an die starken Worte des Apostel
Paulus: «Aber selbst wenn wir oder ein Engel vom Himmel ein anderes Evan-
gelium predigen wiirde als das, welches wir euch gepredigt haben, so sei er ver-
flucht!» (Gal. 1, 8). Im zweiten Johannesbrief werden die Leser aufgefordert, je-
dem die Gastfreundschaft abzuschlagen, der nicht die rechte Lehre bringt (2. Joh.
9-11), und auch die Schimpftirade im 2. Petr. 2 mag als weiteres Beispiel dienen
(vgl. weiter Matth. 18, 17; Tit. 3, 10; 1. Tim. 1, 20).

Auch die Kirche in ihrer vielfiltigen Geschichte hat andersdenkende «Hére-
tiker» dafiir bluten, leiden und auch sterben lassen, dass sie nicht mit gutem Ge-
wissen die dogmatischen Lehrsdtze der Kirche unterschreiben wollten.4® Tatsdch-
lich haben auch bedeutende christliche Denker die Verweigerung von Freiheit als
Akt der Liebe interpretiert, indem sie sagten, dass die unschuldigen Gewissen
anderer Menschen vor Irrlehren geschiitzt werden miissen.#* Es ist nur etwa 100
Jahre her seit der Proklamation von Papst Pius IX., dass das Recht auf Gewissens-
freiheit, Meinungsfreiheit und Freiheit zur Ausiibung von Gottesdiensten ver-
heerend fiir die katholische Kirche und das Wohlsein von Seelen sei; er insistierte,
dass es die Pflicht einer Regierung sei, durch Strafmassnahmen jeglicher Attacke
gegen die katholische Religion zu begegnen.*

Solche Beispiele, die aus der Literatur und aus dem Handeln der meisten
Konfessionen weiter reichhaltig gesammelt werden konnten, sollen aufzeigen, dass
religiose Heilsgewissheit sehr leicht zu einer Verweigerung von Religionsfreiheit
fiir die Menschen, die nicht der gleichen Uberzeugung sind, fiihrt.

Andererseits wird sowohl in der Bibel als auch in der Tradition der Kirche
darauf insistiert, dass Gottes Souverdnitdt und Freiheit allem religiosen Verstehen
und aller menschlichen Heilsgewissheit iiberlegen ist. Dies o6ffnet den Weg, sich
zur Sache der Religionsfreiheit zu bekennen, ohne seine eigene religiose Uber-
zeugung zu relativisieren.

Im Alten Testament konnen sogar HeidenkOnige und nicht-israelitische Volker
den Willen und das Gericht Gottes gegen das Volk Gottes ausiiben (Jes. 10, 5 f.;

40 Das trifft auch zu fiir die Reformatoren M. Luther, J. Calvin und H. Zwingli usw., vgl.
Reinh. Niebuhr, The Nature and Destiny of Man, 1-2 (1941-1943, 21964), 2, S. 227. Fiir Einzel-
heiten siehe J. Lecler SJ, Geschichte der Religionsfreiheit im Zeitalter der Reformation, 1-2
(1965).

41 Wogaman (A. 39), S. 75 {., fiihrt Augustinus und Thomas von Aquin als Beispiele an.

42 Vgl. das Zitat bei A. F. Carrillo de Albornoz, Roman Catholicism and Religious Liberty
(1959), S. 58 1.



T. Lorenzen, Die theologische Basis der Religionsfreiheit 241

45, 1; Jer.27, 6-15). Das Buch Ruth kann als Korrektur gegen Israels Absolut-
heitsanspruch hinsichtlich der Mitgliedschaft im Bund und hinsichtlich Heirat
verstanden werden. Das Buch Jona vermittelt ein Verstindnis Gottes, welches die
Menschen von Ninive (Heiden) in seine Liebe einbezieht und zu gleicher Zeit
kritisch dem Propheten Jona gegeniiber ist.

Im Neuen Testament ist Gott der, der «seine Sonne aufgehen (ldsst) iiber Bose
und Gute und lédsst regnen iiber Gerechte und Ungerechte» (Matth. 5, 45) — und
in der gleichen Perikope wird das radikale Gebot der Feindesliebe ausgesprochen:
«Liebet eure Feinde und bittet fiir die, welche euch verfolgen» (Matth. 5, 44).
Auch sollte man in diesem Zusammenhang die goldene Regel nicht vergessen:
«Und wie ihr wollt, dass euch die Leute tun, ebenso sollt auch ihr ihnen tun»
(Luk. 6, 31). All dies impliziert, dass Gott als allem menschlichen Verstehen und
allen menschlichen Unterscheidungen iiberlegen gesehen werden muss.

Christliche Theologie als theologia crucis kann vom Neuen Testament lernen,
dass das Kreuz auch als Kritik und Gericht iiber alles theologische Denken ge-
sehen werden muss. Reinhold Niebuhr hat die reformatorische Einsicht unter-
mauert, dass auch der Christ ein Siinder bleibt; damit bleibt auch seine Erkenntnis
und sein Verstehen immer unvollkommen.* Dementsprechend sieht Karl Barth
das Wort Gottes nicht nur als Gericht iiber die Welt, sondern auch iiber die
Kirche und die christliche Frommigkeit.4* H. Richard Niebuhr schreibt: «Ra-
dikaler Monotheismus entthront alles Absolute ausser dem Prinzip des Seins
selbst.»% Paul Tillich spricht in diesem Zusammenhang von dem protestantischen
Prinzip: «Das protestantische Prinzip . . . enthdlt den gottlichen und menschlichen
Protest gegen jeden absoluten Anspruch, der fiir eine bedingte Wirklichkeit er-
hoben wird, auch dann, wenn dieser Anspruch von der protestantischen Kirche
selbst ausgeht. Das protestantische Prinzip ist der Richter jeder religiosen und
kulturellen Wirklichkeit, einschliesslich der Religion und der Kultur, die sich
selbst protestantisch nennen.»* Hans Kiing hat ein deutliches Fragezeichen hinter
jeden menschlichen Anspruch auf Unfehlbarkeit gesetzt.” Damit sollte klarge-
worden sein, dass unser Interesse an Gottes Souverdnitit und Freiheit es aus-
schliesst, dass der Mensch seine eigenen Satzungen absolut setzt und damit reli-
giose Intoleranz fordert.

Damit wird die christliche Uberzeugung, dass Gott sich allein in Jesus Christus
klar zur Sprache gebracht hat, weder relativiert noch aufgelost. Man kann die
absolute Wahrheit und Legitimitdt von Gottes Offenbarung in Jesus Christus

43 Niebuhr (A. 40), S.226-231 u.a. Hier zeigt Niebuhr auch iiberzeugend, dass die Re-
formatoren in ihrer Behandlung der «Hiretiker» ihren eigenen theologischen Einsichten (sola
gratia) nicht mehr treu geblieben sind.

44 7. B. Barth (A.21), 1, 2 (1938), § 17, 2, S. 327.

45 H. Rich. Niebuhr, Radical Monotheism and Western Culture (1970), S. 37 (meine Uber-
setzung).

46 P, Tillich, Der Protestantismus als Kritik und Gestaltung: Schriften zur Theologie,
1, = Ges. Werke, 7 (1962), S. 86; vgl. S. 163.

47 H. Kiing, Unfehlbar? Eine Anfrage (1970).



242 T. Lorenzen, Die theologische Basis der Religionsfreiheit

postulieren, ohne zu beanspruchen, dass wir in unserem Denken und unseren Er-
fahrungen diese Wahrheit voll erkennen. Die Wirklichkeit und Wahrheit Gottes
wird unserem Verstehen dieser Wahrheit und Wirklichkeit immer iiberlegen sein:
«Denn meine Gedanken sind nicht eure Gedanken, und eure Wege sind nicht
meine Wege, spricht der Herr, sondern so hoch der Himmel iiber der Erde ist,
soviel sind meine Wege hoher als eure Wege und meine Gedanken hoher als eure
Gedanken» (Jes. 55, 8 f.).
Wir stimmen daher mit A. F. Carrillo de Albornoz iiberein, wenn er sagt:

«Gewissensfreiheit bedeutet nicht, dass man dem Irrtum Recht gibt, sondern es bedeutet,
dass man allen Menschen die gleiche Berechtigung und das gleiche Recht zugesteht, in Uber-
einstimmung mit ihren personlichen und wohlgemeinten Uberzeugungen zu leben.»48

«Die christliche Vorstellung von Religionsfreiheit schliesst keineswegs indifferente, relati-
vistische oder synkretistische Elemente ein. Christen halten Gottes Offenbarung fiir die ab-
solute und einzigartige Wahrheit, fordern jedoch Religionsfreiheit fiir alle, einschliesslich
irrenden Menschen, trotz dieser Absolutheit.»49

Letztlich ist Religionsfreiheit in unserem Glauben an Gott als Gott und in
unserer Liebe zum Menschen als Menschen gegriindet.

Thorwald Lorenzen, Riischlikon, Kt. Ziirich

48 Carillo (A. 42), S. 38; (A. 15), S. 84f.; (A. 16), S. 137. Vgl. auch Wogaman (A. 39), S. 88—
120.
49 Carillo (A. 15), S. 147.



	Die theologische Basis der Religionsfreiheit

