
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 33 (1977)

Heft: 4

Artikel: Ontologie : unter dem Primat der Schuld oder der Hoffnung?

Autor: Hedinger, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878508

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ontologie

Unter dem Primat der Schuld oder der Hoffnung?

Die Theologie der letzten Dezennien hat für die Explikation sowohl ihres
Gottes- als auch ihres Menschenverständnisses den Begriff «Ontologie» oder mehr
noch das Adjektiv «ontologisch» verwendet. Sie konnte, insbesondere in der
Ausprägung von P. Tillich, das Wesen Gottes in die Nähe oder Korrelation zum Sein
der Philosophie (Ontologie) rücken. Gott und Sein, sie wurden beide durch die
Dialektik des nicht Nachweisbaren und des Ursprunges von Logos und Existenz
definiert. Gott, sinnlich und logisch-kategorial unaufweisbar und zugleich
Ermöglichung von Leben und Logos, konnte so die Merkmale der «Transzendenz»
des deutschen Idealismus mit dem uns «unbedingt Angehenden» der
Existenzphilosophie übernehmen. Auch für die grundlegenden Aussagen ihrer Anthropologie
und Soteriologie griff die Theologie Gedanken und Vokabular der Ontologie auf.
Die Theologie konnte so, auch im Zeitalter der dominierenden Natur- und
Sozialwissenschaften, das Menschsein mit übergeschichtlichen, abstrakten Bestimmungen
versehen: mit «protologischen» Bestimmungen, die geschichtlich-konkret nicht
nachgewiesen werden mussten. Darin blieb die Theologie der Philosophie
griechisch-antiker Provenienz verwandt.

Im Folgenden soll die ontologische Qualifizierung anthropologischer Aussagen
der Theologie untersucht werden.

1.

In der Fundierung der Anthropologie im ontologischen Bereich setzt sich die
traditionelle Protologie, d. h. die Lehre vom status integritatis, fort. Diese hatte
sich schon seit der Aufklärung als überempirische Erkenntnis präsentiert und
imponierte, zur anthropologischen Ontologie modifiziert, mit der Suggestion, die
biblischen Genesissagen vom Anfang von Himmel und Erde entmythologisiert zu
haben1.

Die ontologische Qualifizierung menschlichen Daseins vermag die Nichtiden-
tität des Einzelnen mit sich selbst einerseits und der Gesellschaft und Geschichte
mit sich selbst andererseits auszudrücken. Die ontologische Fundierung der
Anthropologie bietet an sich der positivistischen Identifizierung des menschlichen
Seins und der menschlichen Geschichte mit dem status quo est, bzw. quo erat, die
Stirn. Seit der Zurückweisung des Manichäismus und Flacianismus hat die
theologische Protologie positiv optimistisch die Dignität und Geschöpflichkeit (Nicht-
Aseität), Freiheit und Relationsfähigkeit des menschlichen Seins ausgesagt. Die

i Die Überführung der Protologie in die Ontologie ist mit der Reduzierung des Menschseins

zu einem ethischen oder religiösen Wesen verbunden. Für Gen. 2 ist das Menschsein

integral mit dem sichergestellten Lebensunterhalt verbunden; s. dazu U. Hedinger, Erschaffen
und schon gefallen? (1976), S. 14 f.



220 U. Hedinger, Ontologie

protologische oder ontologische Fundierung der Anthropologie lief zwar und läuft
noch die Gefahr, sich als Summe der geschichtlichen facta der situation humaine
zu präsentieren. Ohne das Stigma des Chimärischen loszuwerden, gibt sie sich
dann als eine Art Matrix, aus der die situation humaine abgeleitet wird.
Verzichtet die Ontologie auf diesen Anspruch, dann kann sie sehr wohl die Möglichkeit,

biblisch-prophetisch gesprochen, die Verheissung des Menschseins und der
menschlichen Geschichte artikulieren. Das ist die Möglichkeit einer Befreiung von
Beziehungslosigkeit und Knechtschaft, welche die situation humaine allermeist
prägen.

Die Ableitung, welche die traditionelle Protologie und die von ihr beeinflusste
Ontologie vornimmt, führt in den Bereich der Hamartologie. Sie wird vom Begriff
der Schuld - der Schuld aller Menschen und jedes einzelnen - beherrscht. Während

die biblizistische Theologie die Genesissagen von Ursprung und Fall als
geschichtliche Perioden einschätzte und einen status hominis ante lapsum und post
lapsum unterschied, differenziert die moderne theologische Protologie zwischen
grundsätzlicher (ontologischer) und faktischer Betrachtung des Menschseins. Beide
Betrachtungen werden «dialektisch» aufeinander bezogen und - in Abgrenzung
von der alten Urstandslehre - als «geschichtlich» ausgegeben.

2.

Wegweisend und klassisch für die moderne theologische Protologie ist Rudolf
Bultmanns Aufsatz «Neues Testament und Mythologie», der unter der Problemstellung

«Kerygma und Mythos» berühmt geworden ist. Der Aufsatz ist von
einem scharfen Dualismus zwischen ontologischer und geschichtlicher Qualifizierung

des Menschseins durchzogen. Die «prinzipielle Möglichkeit» der Menschen
heisst «Eigentlichkeit», «Leben» oder «Hingabe», Verständnis und Vollzug der
Existenz als «Geschenk». Die Wirklichkeit der Menschen wird hingegen
qualifiziert als «Verfallenheit», «Selbstherrlichkeit», «Eigenmächtigkeit» und «Verfügen

über das Verfügbare»2. Die Wirklichkeit heisst «Sünde»: «aus sich selbst,
aus eigener Kraft leben wollen und nicht aus der radikalen Hingabe an Gott, an
das, was Gott fordert, schenkt und schickt»; in «Sorge oder Sinnengenuss» leben
oder durch «formale Gesetzeskorrektheit seinen Ruhm vor Gott suchen»3. In der
Sünde versteht und vollzieht der Mensch die Existenz als zu bewältigende oder
aufgezwungene Aufgabe, postuliert er ein «Recht» auf Leben und einen
«Anspruch auf Glück»4. Zwar ist die «prinzipielle Möglichkeit» des Menschen eine

«natürliche», eine dem «eigentlichen Wesen» des Menschen angemessene. «Na-

2 R. Bultmann, Kerygma und Mythos (21951), S. 36 ff.
3 R. Bultmann, Glauben und Verstehen, 3 (1960), S. 42.
* Bultmann (A. 2), S. 38. Das Verständnis der Existenz als Aufgabe ist die Kehrseite des

Verständnisses der Existenz als «Eigentlichkeit», als Geschenk, S. 36. Die grundsätzliche, bzw.
ontologische und faktische, bzw. geschichtliche Bestimmung des Menschseins beziehen sich
beide auf die noetische und ontische Ebene der Anthropologie.



U. Hedinger, Ontologie 221

türlich» heisst aber nicht «immer schon gegeben» oder «selbstverständlich»5. Darum

ist die prinzipielle Möglichkeit keine faktische. Zwischen Ontologie und Fakti-
zität klafft eine vom Menschen nicht überbrückbare Kluft. Damit grenzt Bultmann
auf der Bahn reformatorischer Theologie die Anthropologie vom Idealismus des
«Du kannst, denn du sollst!» ab6. Jede Bewegung des Menschen, ob religiös oder
irreligiös, ob ethisch oder unmoralisch, trägt das Stigma der Verfallenheit, der
Kluft zwischen Möglichkeit und Wirklichkeit7. Der Mensch kann die «Hingabe»
nicht realisieren, er pervertiert sie zur Eigenmächtigkeit.

Einzig in der Befreiung von sich selbst kann der Mensch die Hingabe - die
Hingabe im Glauben und in der Liebe - realisieren. Die Befreiung von sich selbst
ist Inhalt der «Verkündigung des Neuen Testamentes», «Sinn des Christusgeschehens»,

des Handelns oder Gehandelthaben Gottes an Stelle der Menschen.
Die Kluft zwischen Möglichkeit und Wirklichkeit schliesst die «Offenbarung der
Liebe Gottes», die «Vergebung der Sünde»8. Sie schenkt «Freiheit von der Sünde»,
verstanden nicht als naturhafte Qualität, sondern als «Freiheit zum Gehorsam»9.
Diese ergeht als Glaubensforderung, das ganze «Gebäude der Sicherheit», das der
Mensch in «angemasster Selbständigkeit errichtet hat», in Trümmer gehen zu
lassen; sie ergeht als «Zerbrechung aller menschlichen Massstäbe und Wertungen»10.
Glaube ist keine mysteriöse supranaturale Praktik, sondern die «Haltung echter
Geschichtlichkeit»11. Geschichtlichkeit bedeutet: des Menschen Personsein ist
immer vor ihm und muss «in radikaler Freiheit als zukünftiges» ergriffen werden12.

Durch das Christusgeschehen, für Bultmann Verkündigung und Glauben
zugleich, wird die grundsätzliche Möglichkeit, die Existenz im «Licht», die Ge-
schöpflichkeit des Menschen, zur Wirklichkeit. Weil sie vom Menschen und seinen

Tätigkeiten und Haltungen nicht machbar ist, ist sie eschatologische, unaufweis-
bare Wirklichkeit13. Bei Bultmann bleibt der Bereich der zeigbaren und sichtbaren
Wirklichkeit vom Heil und vom Eschaton ausgeklammert.

Das Uberbrücken der Kluft zwischen dem Menschsein in ontologischer und in
faktischer Hinsicht, d. h. die Realisierung der ontologischen Möglichkeit des

Menschseins, wird von Bultmann als soteriologisches und in eins damit als escha-

tologisches Geschehen qualifiziert14. Die Koinzidenz des soteriologischen mit dem
eschatologischen Geschehen ist Kennzeichen der Theologie Bultmannscher Ten-

5 Bultmann (A. 2), S. 34.
6 Ebd., S. 37.
7 Als «radikale Eigenmächtigkeit» des Menschen wird gerade auch die Übernahme dieser

Verfallenheit qualifiziert.
8 Bultmann (A. 2), S. 39.
0 Ebd.
to R. Bultmann, Theologie des Neuen Testamentes (1953), S. 422.
11 Bultmann (A. 2), S. 33.
12 R. Bultmann, Glauben und Verstehen, 4 (1965), S. 66.
is R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes (131953), S. 25, und Glauben und Verstehen,

3 (1960), S. 29.

ii Entsprechend der Identifizierung von Offenbarung, Schöpfung und Erlösung wird die
«geschichtliche» Entscheidung als «eschatologische» qualifiziert: Bultmann (A. 3), S. 183.



222 U. Hedinger, Ontologie

denz. In derjenigen Theologie, welche die kosmischen und gesellschaftlichen
Dimensionen der biblischen Hoffnungsvorstellung für relevant hält und nicht lediglich

zum Ausdruck eines neuen Existenzverständnisses und Existenzvollzuges
macht, bleiben soteriologisches und eschatologisches Geschehen unterschieden.

Ferner ist das Uberbrücken der Kluft zwischen ontologischem und faktischem
Menschen ein «Geschenk der vergebenden Gnade Gottes». Dieses aber ist identisch

mit «meine(r) freie(n) Entscheidung, durch die sich mein stets künftiges
jenseitiges Ich jeweils in der Gegenwart realisiert»15. Freie Entscheidung vollzieht
sich als «Freiheit in Gehorsam», «die dem Ruf und dem Druck der momentanen
Eingebung entgegensteht». Sie ist motiviert durch das «Gesetz Gottes»16. Das
Gesetz Gottes hat seinen Ursprung im «Jenseitigen». Motivierung durch dieses
bedeutet «wahre Freiheit». Sie wird artikuliert als «Bereitschaft, vertrauensvoll in
das Dunkel der Zukunft einzutreten»17.

Das Jenseitige oszilliert bald als «Dunkel der Zukunft», bald als «Licht der
Gnade». Sind beide nicht direkt austauschbar, so ist die dunkle Zukunft doch
zumindest die Folie der lichten Gnade. «Im Lichte der Gnade kann ich gerade den

Anspruch des Augenblicks verstehen als die mir von Gott angebotene Freiheit, als
die Gnade Gottes, die mich mir selbst als neues Geschöpf schenken will.»18 Für
einen Moment scheint der Rekurs auf den «Augenblick» die anti-spontaneistische
und anti-hedonistische Tradition des orthodoxen und kantianischen Protestantismus

zu durchbrechen. Der Rekurs erweist sich allerdings mehr als occasionali-
stisch und existentialistisch getöntes Kolorit, welches die Definition der Freiheit
als Freiheit von Lust, Leidenschaft und Eingebung des Augenblicks19 keineswegs
gefährdet.

Andererseits muss das idealistische und existentialistische Pathos, das sich mit
den termini der «wahren» oder der «radikalen Freiheit» verbindet, beachtet werden.
Wenn Bultmann auch das idealistische und das existentialistische Menschenverständnis

ablehnt20, so ist ihnen und seiner Anthropologie doch ein wesentlicher
Grundzug gemeinsam. Man kann ihn mit dem Attribut «antipopulistisch»
bezeichnen. Er wird in der positiven Verwendung des Begriffs «massa perditionis»
offenbar. Zwar lässt sich Bultmanns Anthropologie keine Statistik entnehmen,
wie viele oder wenige Menschen denn die Gnade bzw. die wahre Freiheit ergreifen.
Die Verwendung des Begriffs, wenn auch nur als Interpretament des
Johannesevangeliums auftauchend, weist auf ein elitäres Verständnis von Menschsein und
Heil21. Ob das Christusgeschehen zur umfassenden, faktischen Schliessung der

« Ebd., S. 74.
16 Beides gilt vom «Gesetz Gottes»: Es ist das Gesetz des «eigenen Seins» des Menschen;

es hat «seinen Ursprung und seine Begründung im Jenseitigen», Bultmann (A. 12), S. 160.

" Ebd.
is Bultmann (A. 3), S. 74.
19 Bultmann (A. 12), S. 160.
20 Bultmann (A. 2), S. 37.
21 Bultmann (A. 13), S. 35. Das antipopulistische Menschen- und Gesellschaftsverständnis

kann sich nicht auf das Wirken Jesu berufen; dazu U. Hedinger, Jesus und die Volksmenge:
Theol. Zeits. 32 (1976), S. 201 ff.



U. Hedinger, Ontologie 223

Kluft zwischen Ontologie und Geschichte führt, bleibt offen, und es bleibt auch
perennierend fraglich.

Für Bultmann und weit über die Theologie seiner Richtung hinaus ist die
Differenz zwischen ontologischem und faktischem Menschsein weitgehend identisch

mit den Kategorien Schuldfähigkeit und Schuld aller und jedes einzelnen
Menschen. In der herrschenden theologischen Anthropologie steht die Ontologie
im Dienste der Hamartologie: Eigentlich sind alle Menschen der geschöpfliehen
Hingabe fähig. Faktisch sind alle Sünder, der Sorge und dem Sicherheitsstreben
verhaftet. Die Sünde ist kein Verhängnis, sondern Schuld. Sie bestimmt alle
Bereiche und Bestrebungen der menschlichen Wirklichkeit. Erst das Christusgeschehen,

präziser: die vergebende Gnade (sofern sie als wahre Freiheit ergriffen
wird), lässt das faktische Menschsein dem ontologischen entsprechen. Bultmann
und die in seiner Nähe sich bewegende Theologie qualifiziert diese Entsprechung
in eins als soteriologisch und eschatologisch.

3.

Diejenige Theologie aber, die an den gesellschaftlichen und kosmischen
Bezügen der biblisch-prophetischen Zukunftserwartungen festhält, qualifiziert die
erwähnte Entsprechung, nämlich das Identischwerden des Menschen mit sich als

Geschöpf, lediglich als soteriologisch.
Hier und dort wird das Heil (die söterfa) allerdings mit der vergebenden

Gnade identifiziert. Das widerspricht der Fülle des Christusgeschehens, der Fülle
der Zuwendung Jesu zu den durch Not und durch Sünde bedrängten Menschen;
zumindest wird das Christusgeschehen durch diese Identifizierung eingeengt. Jesu

Zuwendung zu den entrechteten und bedrängten Menschen, zu der Menge, zu den
ochloi und deren Randgruppen, geschieht als solidarische Liebe. Diese ist
umfassender als die vergebende Gnade, zu der unabdingbar das Moment des Gerichtes
über die Sünde gehört.

Die vielfache Not der vielen wird aber von der Soteriologie Jesu keineswegs
zum Modus der Sünde erklärt22. Zu dieser gehört die Schuldfähigkeit, wenn anders
Sünde nicht bagatellisiert werden soll. Die Not und Misere der Menschen kann
Schuldunfähigkeit implizieren. Jesu Solidarisierung mit den Abgequälten und
Erschöpften erstreckt sich auch und gerade auch auf die Bereiche der Not, die nicht
als Sünde (der Notleidenden) ausgelegt werden können. Erschöpfung und
Unterdrückung der vielen und einzelnen brauchen nicht die Folge schuldhaft verlorener
Hingabefähigkeit dieser vielen und einzelnen zu sein. Das von Jesus erwirkte Heil
ist darum auch nicht der vom Begriff der Schuld dominierten Ontologie nachgeordnet.

Jesu Eingehen auf die wirkliche, geschichtliche, soziale und psychische

22 Den Nachweis, dass für den synoptischen Jesus, bzw. für jesusnahe synoptische
Traditionen, zwischen Sünde und Bedrängnis, Sündern und Bedrängten getrennt werden muss, meine
ich erbracht zu haben, U. Hedinger, Keine Differenz zwischen Sündern und Bedrängten?:
Judaica 32 (1976), S. 12 ff.



224 U. Hedinger, Ontologie

Situation der Gebeugten und Entrechteten sprengt den Mythos vom guten
Ursprung und bösen Fall aller und jedes einzelnen - den Mythos, der auch in seiner
zur Ontologie entmythologisierten Form23 jeden Menschen zu einem schemenhaft
guten, schuldfähigen Geschöpf einerseits und zum radikalen Sünder andererseits
macht. Dabei erweckt er die Suggestion, dass alle sich Gott hingeben könnten,
blind für die Tatsache, dass viele der out-put von Verhältnissen sein müssen, die
weder sie noch Gott geschaffen haben; blind für die Tatsache, dass nicht alle schuldhaft

in Abkapselung und Sicherheitsstreben leben. Wird das Christusgeschehen,
das von Jesus erwirkte Heil auf die vergebende Gnade reduziert, dann wird es

abhängig vom Mythos einer allgemein gültigen Ontologie der Schuld. Christi Heil
ist dann lediglich so etwas wie der «dritte Akt» gegenüber Menschen, die die
Geschöpflichkeit, eine ihre Bedürfnisse erfüllende Situation, schuldhaft preisgegeben

haben. Indessen ist es der erste Akt gegenüber Menschen, die noch nie in
einer ihren biologischen, sozialen und geistigen Bedürfnissen adäquaten Welt
lebten.

Bei Bultmann stehen die beherzigenswerten Sätze: «Nur wer schon geliebt ist,
kann lieben; nur wem Vertrauen geschenkt ist, kann vertrauen; nur wer Hingabe
erfahren hat, kann sich hingeben.»24 Die Ontologie der Schuld zwingt Bultmann
zur Aufgabe dieser Einsicht. Denn die Behauptung, dass alle Menschen eigentlich
«hingabefähig» sind, impliziert die These, dass alle Menschen Liebe und
Vertrauen erfahren haben. Wirklichkeit und Erfahrung vieler verweist diese
Behauptung in den Bereich des düsteren, lügenhaften Mythos.

Diese Blindheit für den Widerspruch zwischen der Ontologie der Hingabefähigkeit

und Schuldfähigkeit aller und der Wirklichkeit vieler steht im
Zusammenhang mit dem statement, Liebe sei nur dem Glauben sichtbar25. Gewiss
gehören Glaube und Liebe zusammen. Glaube kann die Vorhut der Liebe sein,
welche von den herrschenden Verhältnissen in die Unsichtbarkeit und
Zweideutigkeit abgetrieben werden kann. Glaube ist dann die Gegenmacht gegen das

totale Ausgelöschtwerden der Liebe. Glaube und Liebe drängen jedoch auf die

Überwindung der Not, welche mit der Unsichtbarkeit oder der nur teilweisen
Sichtbarkeit der Liebe gegeben ist. Glaube kapituliert zwar nicht angesichts der
Tatsache, dass Liebe noch angefochten ist. Ebensowenig findet er sich damit ab,
dass Liebe unsichtbar bleiben, d. h. hinter Gewalt und Verzweiflung zurücktreten,
muss.

Dafür, dass Bultmann die futurische Eschatologie - die Hoffnung auf die
Uberwindung der Unsichtbarkeit der Liebe - zum Mythos deklariert, bezahlt er einen
Preis. Er verfällt dem Mythos, dass Liebe immer unsichtbar sein müsse, nie evident
sein werde und nie die pure Gewalt überwinden werde26.

Qualitativ, dimensional anders als die Ontologie der Liebesfähigkeit und Schuld

23 Hedinger (A. 1), Kap. 1.

24 Bultmann (A. 2), S. 39.
25 R. Bultmann, Glauben und Verstehen, 1 (31958), S. 241.
26 Vgl. 1. Kor. 15, 24.



U. Hedinger, Ontologie 225

aller Menschen ist die Ontologie der Hoffnung zu bewerten. Diese Ontologie ist
Reflex und Vorschein der Befreiung der Menschen und ihrer Geschichte. Sie hält,
gegen das Augenscheinliche und Hintergründige der bisherigen Geschichte, an der
Berufung der Menschen zum Lieben und Geliebtwerden fest, ebenso an der
Berufung zur Stillung der eigenen Bedürfnisse und der Bedürfnisse der anderen. Die
Ontologie der Hoffnung erhebt nicht den Anspruch, aus ihr sei die Wirklichkeit
abzuleiten, wie das die vom Mythos geprägte Ontologie tut, wenn sie mittels der
Kategorie Schuld und Fall das Mögliche und Gute mit dem Wirklichen und Bösen
vermittelt.

Gemessen an der pessimistischen Welt- und Menschenerfahrung ist die Ontologie

der Hoffnung ebenfalls anti-positivistisch. Sie ist, radikaler als die Ontologie
der Schuld, anti-idealistisch. Sie widerstreitet der Suggestion, der Mensch vermöge
durch Opfer oder Gehorsam in die Bereiche des Seins zu gelangen, in denen die
Existenz als Liebender wirklich ist.

Die Ontologie der Hoffnung ist die Ausweitung und Vertiefung der
Lebensgeschichte Jesu von Nazareth. Sie lässt sich nicht als protologisch (und hamarto-
logisch) qualifizieren, sondern als soteriologisch und eschatologisch. Darum ist
sie auch als christologisch zu bestimmen. Sie ist keine Projektion der
vordergründigen und hintergründigen Geschichte. Sie ist der im Wirken des Liebenden
für die Entrechteten und Lieblosen begründete Mut, gegen die Tendenzen der
vordergründigen und hintergründigen Geschichte an der Berufung aller zur Liebe
festzuhalten. Die Ontologie der Hoffnung tut der Geschichte und Wirklichkeit der
vielen keine - durch die vergebende Gnade zugleich konservierte und aufgehobene

- Gewalt an; vielmehr seufzt sie mit ihnen nach dem Horizont, der die Liebe
unbestritten evident und wirklich macht.

Ulrich Hedinger, Zürich


	Ontologie : unter dem Primat der Schuld oder der Hoffnung?

