
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 33 (1977)

Heft: 4

Artikel: Epiphanie und Christologie in den Pastoralbriefen

Autor: Hasler, Victor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878506

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 33 Heft 4 Juli/August 1977

Epiphanie und Christologie in den Pastoralbriefen

Gehäuft und in vielfacher Verknüpfung verbinden die Pastoralbriefe ihre so-
teriologischen Aussagen mit einem Offenbarungsdenken, das den Epiphanievor-
stellungen des hellenistischen Synkretismus entnommen ist. In diesen Vorstellungen

vereinigt sich eine bunte Vielfalt religionsgeschichtlicher Bezüge, so dass

im konkreten Einzelfall die Herkunft des verarbeiteten Materials kaum eine
genauere Bestimmung erlaubt. Mit Recht beginnt darum Elpidius Pax seinen
Wörterbuchartikel mit dem Satz: «Die Epiphanie ist ein Zentralbegriff der
Religionsgeschichte, der sich im Lauf der Zeit vielfach gewandelt hat, so dass eine
einheitliche und allgemein gültige Definition kaum gegeben werden kann.»1 So bot
sich diese offene Begrifflichkeit dem neutestamentlichen Schriftsteller geradezu
an, wenn er vor der Aufgabe stand, das Evangelium in einen Verstehenshorizont
einzubringen, den das religiöse Zeitgefühl der griechischen Welt geformt hatte.
«Im Epiphaniegedanken kam das entscheidende Anliegen des Glaubens zur
Darstellung. Darum ist der Gesichtspunkt des Epiphaniegedankens der Kirche nicht
wieder verlorengegangen, sondern hat sich immer weiter durchgesetzt», sagt
Martin Dibelius in seiner Formgeschichte des Evangeliums2, wo er im Zusammenhang

mit den Wundernovellen auf die Epiphanievorstellung hinweist und auch in
seinem Kommentar zu den Hirtenbriefen3 «epiphaneia nicht isoliert betrachtet,
sondern systematisch in das grosse Wortfeld der soteriologischen Termini
eingeordnet»4 hat. Dibelius erwähnt besonders das Johannesevangelium, in welchem
Hans Conzelmann in Verbindung mit dem Begriff des theios aner geradezu eine

Epiphaniechristologie erkennen will5. Auf diese Verbindung mit dem Wundertäter

verweist erneut und differenzierter Gerd Theissen in seinem Buch «Urchristliche

Wundergeschichten»6. Eigentümlich mit einer heilsgeschichtlichen Periodi-

1 E. Pax, Epiphanie: Reallexikon für Antike und Christentum, 5 (1962), S. 832-909.
2 M. Dibelius, Die Formgeschichte des Evangeliums (°1971), S. 297.
3 M. Dibelius & H. Conzelmann, Die Pastoralbriefe (31955).
* E. Pax, Epiphaneia. Ein religionsgeschichtlicher Beitrag zur biblischen Theologie (1955),

S. 20.
5 H. Conzelmann, Grundriss der Theologie des Neuen Testaments (1967), S. 374 ff.
« G. Theissen, Urchristliche Wundergeschichten. Ein Beitrag zur formgeschichtlichen

Erforschung der synoptischen Evangelien (1974), S. 102 ff.



194 V. Hasler, Epiphanie und Christologie in den Pastoralbriefen

sierung verwoben und in polemischer Frontstellung begegnen uns die Epiphanie-
vorstellungen im Doppelwerk des Lukas. Sie erscheinen in bunter Szenerie und
zeigen viele Motive wie etwa die Geburt des göttlichen Erlösers, Wundertäter,
Gefangenenbefreiung, Türöffnung, Gottesstimme, Götterbesuch u. a. m.

Mit den Epiphanieaussagen in den Pastoralen hat sich die ältere exegetische
Forschung immer wieder in Aufsätzen und Kommentaren beschäftigt und
besonders auf die religionsgeschichtlichen Fragen aufmerksam gemacht7. Ihre
theologische Bedeutung aber wurde weitgehend übersehen. Auch die neueren und
jüngsten Arbeiten verkennen, dass der Verfasser der Hirtenbriefe mit Hilfe des

epiphanen Denkschemas eine umfassende und eigenständige Konzeption vorträgt.
Grundlegend blieben vielmehr bis heute der Aufsatz von Hans Windisch «Zur
Christologie der Pastoralbriefe»8, wirksam auch eine Auslegung im Gefälle einer
«Verbürgerlichung»9 des Evangeliums, wie sie Martin Dibelius inaugurierte, und
endlich die vermeintliche Frontstellung gegen die gnostische Häresie10. Die
Bemühung, die theologische Eigentümlichkeit der Briefe durch die Darstellung ihrer
Christologie zu erfassen, liess Windisch die Tatsachen übergehen, die für einen
andern Entwurf der Heilslehre sprechen. Auch die Kommentare von Ceslas Spicq11
und Norbert Brox12 notieren lediglich die Aufnahme der religionsgeschichtlichen
Terminologie und verweisen auf die älteren Aufsätze von Odo Casel13, Chr.
Mohrmann14, A. J. Vermeulen15 und die Monographie von E. Pax16. Kaum berührt und
unbeantwortet aber bleiben die Fragen nach dem Umfang und der Relevanz des

integrierten Epiphaniemusters. In welchem Verhältnis steht dieses etwa zum
heilsgeschichtlichen Denken im Schema von Verheissung und Erfüllung? Erlaubt der

7 C. Spicq, Agape dans le N. T., 3 (1959), S. 26 A. 1: «L'auteur des Past, n'utilise pas sans
raison le lexique en faveur selon le Zeitgeist. Les types de sauveurs et d'épiphanie véhiculés

par la tradition hellénistique lui fournissent une analogie avec la réalité chrétienne.»
s H. Windisch, Zur Christologie der Pastoralbriefe: Zs. nt. Wiss. 34 (1935), S. 213-238.
9 Vgl. H.-W. Bartsch, Die Anfänge urchristlicher Rechtsbildungen (1965), S. 41.152. 171.

S. Schulz, Die Mitte der Schrift. Der Frühkatholizismus im N. T. (1976), S. 107, versteht diese
«christliche Bürgerlichkeit» als ehrfürchtiges und naturgemässes Verhalten gegenüber den
statischen Schöpfungsordnungen.

10 Vgl. G. Haufe, Gnostische Irrlehre und ihre Abwehr in den Pastoralbriefen: K.-W. Tröger

(Hrsg.), Gnosis und N. T. (1973), S. 325-339. Auch Schulz (A. 9), S. 101 f., denkt an «einen
kompromisslosen Kampf gegen eine judenchristlich geprägte Gnosis». R. J. Karris aber, The
Background and Significance of the Polemic of the Pastoral Epistles: Journ. Bibl. Lit. 92 (1973),
549-564, S. 562 f., weist auf Judenchristen und lehnt eine Frontstellung gegen Gnostiker ab

(«One cannot identify the opponents with any 'gnostic' sect known to us»). A. Lemaire,
Pastoral Epistles. Redaction and Theology: Bibl. Theol. Bulletin 2 (1972), 25-42, S. 34, bezeichnet
Qumranleute in Ephesus als die bekämpften Irrlehrer.

11 C. Spicq, Les Épîtres Pastorales, 1-2 (41969).
12 N. Brox, Die Pastoralbriefe (41969).
10 O. Casel, Die Epiphanie im Lichte der Religionsgeschichte: Benedikt. Monatsschrift 4

(1922) S. 13-20.
14 C. Mohrmann, Epiphaneia. Universitätsrede (1953).
is A. J. Vermeulen, Epiphaneia, Graecitas et latinitas christianorum, Suppl. 1 (1964), S. 9-

44.
10 Pax (A. 4).



V. Hasler, Epiphanie und Christologie in den Pastoralbriefen 195

epiphane Ansatz einen theologischen Entwurf, der von einem Inkarnationsschema
abrückt oder gar eine doketische Erlösungslehre zu korrigieren versucht? Eine
neugierige Exegese wird sich solche und ähnliche Fragen stellen dürfen, sofern sie
dabei nicht der Gefahr einer falschen Programmierung erliegt.

Tatsächlich suchen die folgenden Beobachtungen und Erwägungen den Zugang
in dieser Frage-Richtung. Die in ihnen dargelegte These lautet: Die christolo-
gischen Stellen der Pastoralbriefe referieren lediglich traditionelles Material, um
die in ihm ausgesprochenen soteriologischen Elemente in eine umfassende Theologie

einzubringen. Dabei nehmen die Pastoralen die Christologie in ihre
besondere Soter-Theologie zurück17. Diese Zurücknahme erlaubt eine streng
durchgehaltene theologische Aussage, die ihre positive Darstellung in einer einheitlichen

Heilstheologie findet. Dieser soteriologische Entwurf aber wurde nur möglich

durch einen konsequenten Einbau sämtlicher Aussagen in das epiphane
Offenbarungsdenken. So übersetzt die griechische Kirche der Jahrhundertwende
exemplarisch übernommenes Kerygma in den Verstehenshorizont ihrer hellenistischen
Umwelt und in das religiöse Sprachfeld ihrer Zeit. Den vielen Erlösungslehren
aus dem überschäumenden Mischkrug des Synkretismus stellt sie die Verkündigung

des Einen Gottes entgegen, der sich in Jesus Christus der Welt als der
universale Heilsgott offenbart hat.

1.

Mit dem hellenistischen Judentum betonen die Briefe die über Zeit und Raum
erhabene Jenseitigkeit dieses Allerweltgottes. Eindrücklich und mit verbreitetem
Vokabular besingen die beiden, sich an die synagogale Liturgie anlehnenden Do-
xologien in 1. Tim.l, 17 und 6, 15 f. seine majestätische Transzendenz. Aller
Geschichte und Geschöpflichkeit entnommen thront er in absoluter Souveränität als

König über den Äonen. Diesseitiger Mühsal und Einschränkung enthoben, wird
er nur hier in der Bibel mit einem Ausdruck der griechischen Götterlehre der
«selige Gott» genannt18 und wie in Joh. 5, 44; Jud. 25; Apk. 15, 4 als der alleinige
Gott, dazu als der allein mächtige und unsterbliche bezeichnet. Entsprechend
lauten die henotheistischen Formulierungen des hellenistischen Synkretismus, die
hier durchschlagen und sich mit der Eins-Formel des monotheistischen Bekenntnisses

im Judentum verbinden. Zur Betonung der Transzendenz gehört auch die
Erwähnung der völligen Unsichtbarkeit19 dieses Gottes, der von aller Welt
abgeschieden unerreichbar in seinem Lichtglanz wohnt. Längst ist beobachtet, dass

o Schon Windisch (A. 8), S. 26, erkannte «die für die Theologie der Past, charakteristische
Zurückdrängung der Beteiligung Jesu an dem Heilswerk, sowie eine starke Betonung der
Souveränität Gottes», mit Hinweisen zu 1. Tim. 2,11-14; 3, 4-7.

18 Besonders Philo bezieht makârios auf die transzendente Wirklichkeit; Stellen bei G.
Bertram, makârios: Theol. Wort. z. N. T., 4 (1942), S. 369, 18 ff., und bei Dibelius & Conzelmann
(A. 3), S. 22. 68 f.

iB Vgl. W. Michaelis, horäö: Theol. Wort. z. N. T., 5 (1954), S. 369, 22 ff.



196 V. Hasler, Epiphanie und Christologie in den Pastoralbriefen

sich damit ein zeitgenössischer Sprachgebrauch meldet20, der sich nicht nur vielfach

bezeugt bei Philo, sondern auch in der Mysterienfrömmigkeit und vielleicht
in einer frühen Gnostik findet. In diesen Bereich der griechischen Transzendenz
gehört auch die Megasakklamation in Tit. 2,13. Walter Grundmann21 bemerkt
dazu: «Peterson weist auf die von Steinleitner22 gesammelten Inschriften hin, in
denen die Megasakklamation verschiedentlich vorkommt, und stellt ihren
Charakter als Exhomologese heraus.» Darauf zitiert er Erik Peterson23 selber: «... die

die Akklamation) zugleich Sündenbekenntnis und Akklamierung Gottes ist und
die die Epiphanie dieses Gottes zur Voraussetzung hat.» Mit der letzten Bemerkung

macht Peterson darauf aufmerksam, dass die starke Hervorhebung der
Jenseitigkeit Gottes in den Hirtenbriefen mit einem epiphanen Denkmuster24
zusammenhängt, in welchem sie ihre Gottes- und Erlösungsvorstellung darlegen.

Zur transzendenten Mächtigkeit Gottes gehört seine unvergängliche Schöpferund

Lebenskraft. Noch in den Apostolischen Konstitutionen (VII, 34, 1-2)
erscheint der König der Äonen entsprechend als Schöpfer und Ordner des Kosmos.
Gott ist der lebendige Gott (1. Tim. 3,15; 4, 10) und als dieser der Hervorbringer
alles Lebendigen (1. Tim. 6,13; vgl. 1. Clem. 19, 2-20, 12). So bringt es 1. Tim. 4, 4
auf die Sentenz: «Alles von Gott Erschaffene ist gut.» In den lukanischen Paulusreden

zu Lystra und Athen hat dieser theös zôn Himmel und Erde gemacht,
schenkt als Wohltäter fruchtbare Jahreszeiten, reicht Nahrung in Fülle dar, ergötzt
die Herzen und verleiht allen Leben und Odem (Apg. 14, 15 ff.; 17, 24). Ähnlich
formuliert 1. Tim. 6, 17, wenn Gott den Seinen alles reichlich zum Genüsse
darbietet (vgl. 1. Tim. 4, 3 f.; 6,13). Diese Gottesvorstellung entstammt weder dem
alttestamentlichen Zeugnis noch dem rabbinischen Bekenntnis, sondern entspricht
der stoischen Ausprägung, die sie in der, dem philosophischen Geist der Zeit
geöffneten Synagoge in der griechischen Diaspora gefunden hatte. Von dort floss sie

unsern Briefen zu und weiter in die Schriften der Apostolischen Väter. Ignatius
erwähnt den Zeitlosen und Unsichtbaren, «der über der Zeit ist» (Pol. 3,2).
Wiederholt nennt der 1. Klemensbrief Gott den Schöpfer (1. Clem.19, 2; 62, 2)
und Demiurgen (26,1; 38, 3; 59, 3) der Erde und des Alls (20, 11; 33, 2; 35, 3).
Auch für ihn ist er der über aller Zeit und Welt thronende Gott und Schöpfer, der
sich als der umfassende Lebensspender und überschwängliche Wohltäter erweist

(19, 2 f.; 20, 11; 59,3). Werden so die gemeinsamen Wurzeln im Geist der Zeit
auch fühlbar, die unterschiedliche Gewichtung ist augenfällig. Nie wird in den

20 Vgl. P. Dalbert, Die Theologie der hellenistisch-jüdischen Missionsliteratur (1954), bes.

zum Aristeabrief S. 94-98 und zu den Sibyllinen S. 110-116.
21 W. Grundmann, mégas: Theol. Wort. z. N. T., 4 (1942), S. 545, 40 ff.
22 F. Steinleitner, Die Beichte im Zusammenhang mit der sakralen Rechtspflege in der

Antike (1913).
23 E. Peterson, Heis Theos (1926), S. 202.
2i Vgl. zur Epiphanievorstellung im Hellenismus auch R. Bultmann & D. Lührmann,

phainö: Theol. Wort. z. N.T., 9 (1973), S. 1-11; Dibelius & Conzelmann (A. 3), S. 77 f.; dazu
grundlegend das unübertroffene Werk von W. Bousset, Kyrios Christos. Geschichte des

Christusglaubens von den Anfängen des Christentums bis Irenaus (31965).



V. Hasler, Epiphanie und Christologie in den Pastoralbriefen 197

Briefen Gott mit dem Hauptwort als Schöpfer oder gar als Demiurg bezeichnet.
Gänzlich fehlt die Hervorhebung der Weltherrschaft Gottes, während 1. Clem. 2, 3;
8, 5; 32, 4; 62, 2 Gott den Pantokrator nennen und 33, 2 vom despotes über den
gesamten Kosmos spricht. Dies ist nicht zufällig, sondern weist auf ein besonderes
Gefälle der theologischen Aussage. Dazu passt, dass Gott als Spender des Lebens
wohl unvergänglich ist und dass das Heilsgut im ewigen Leben besteht (l.Tim. 1,17;
6,12.19; 2. Tim. 2,10; Tit. 3, 7), er selber den Gläubigen aber das ewige Leben
nicht vermittelt, weder in der Jetztzeit noch im Gericht (vgl. aber Apg. 11, 18;
Rom. 2, 7; 6,23; l.Joh. 5, 11). Das ewige Leben bleibt vielmehr eine transzendente

Grösse, eine vor aller Zeit ausgesprochene Verheissung im Himmel (1. Tim.
4, 8; 2. Tim. 1, 1.9; 4, 18; Tit. 1, 2; 2,13; 3, 7).

2.

Indem der Verfasser der Pastoralen die Gottes- und Erlösungsvorstellung durch
eine konsequente Transzendentalisierung auf den Ausdruck des aufgeklärten
Hellenismus bringt, sieht er sich mit der Aufgabe beschäftigt, das in überholte und
fremdgewordene, teils heilsgeschichtliche, teils apokalyptische Muster eingebundene

Evangelium, wie es sich ihm vor allem in liturgischen Formen und Traditionen

überliefert hat, verstehbar in seine Gegenwart zu übersetzen. Diese
Übersetzung gelingt ihm, indem er auf das verbreitete und sich in vielfacher Ausprägung

konkretisierbare epiphane Sprach- und Vorstellungsmaterial greift und daraus

eine eigenständige Offenbarungstheologie formt. Dieser wird die Christologie
so eingeordnet, dass sie ihre soteriologische Selbständigkeit verliert und lediglich
eine funktionale Rolle in einem Heilssystem erfüllt, das ganz dem Epiphanie-
schema verpflichtet ist und die Transzendenz Gottes bewahrt. Die folgenden
Ausführungen versuchen, dies an ausgewählten Schlüsselstellen im Einzelnen darzulegen

und zu differenzieren.
a) Die Ausübung der göttlichen Herrschaft und die Durchführung des

Endgerichtes erfolgt durch den Kyrios Christus Jesus. Der Kyriostitel erscheint im
1. Timotheusbrief in der liturgischen Formulierung «Christus Jesus, unser Herr»
in 1. Tim. 1, 2 2. Tim. 1, 2) und 1, 12 oder mit Nachstellung des Doppelnamens
in 6, 3.14 und allein in der Formulierung «die Gnade unseres Herrn» in 1,14
(vgl. 2. Tim. 1, 8). 1. Tim. 6, 15 befindet sich im doxologischen Spruch, steht
prädikativ und bezieht sich auf Gott. Diese wenigen Stellen lassen eine besondere
Reflexion des Autors noch nicht hervortreten. Sie weisen jedoch darauf hin, dass

die in der griechischen Kirche übliche Stellung im Kultus übernommen wird. In
eigentümlicher Weise aber verändert sich das Bild im 2. Timotheusbrief. Abgesehen

von den erwähnten Stellen 2. Tim. 1, 2.8 erscheint hier 13mal der unver-
bundene Kyriostitel: 9mal mit dem Artikel, 2. Tim. 1,16.18; 2, 7. 22; 4, 8. 14. 17.

18. 22; 4mal ohne Artikel, 2. Tim. 1,18; 2,19a. 19b. 24 (in V. 19 im LXX-Zitat).
Alle 13 Stellen stehen direkt oder indirekt in einem Zusammenhang mit dem Gericht.
Onesiphorus möge dann vor dem Herrn Gnade finden (1, 16. 18), Paulus mit den



198 V. Hasler, Epiphanie und Christologie in den Pastoralbriefen

Gläubigen die «Krone der Gerechtigkeit» (4, 8), Alexander die verdiente Strafe
(4, 14). 2, 19a.b.22 fordern von der Gemeinde die ethische Bewährung in guten
Werken, die nach 1. Tim. 5, 25 im Gericht offenbar werden. Ein «Diener des
Herrn» (2, 24) steht unter dessen Leitung (2, 7; 4, 22), damit er, wie Paulus (4,17 f.),
mit des Herrn Hilfe den Auftrag erfüllen und durch das Gericht hindurch ins
himmlische Reich gelangen kann. Der Autor hat den 2. Timotheusbrief als
Abschiedsschreiben des vor seiner Hinrichtung stehenden Apostels konzipiert.
Vergleicht man dieses Märtyrertestament mit den Ignatianen und dem Polykarpbrief,
dann fällt auf, dass diesen letzteren mit Ausnahme der credoartigen Verbindungen
in Pol. Phil. 2,1; 6, 2; 11, 2 dieser Bezug auf den Herrn als den kommenden
Richter vollständig fehlt. Wohl ist auch hier der Herr der erhöhte Kyrios, der die
Gemeinden leitet. Jene Gläubigen aber, die seinem irdischen Leidensvorbild bis
in den Märtyrertod nachgefolgt sind, gelangen nach dem Tode sofort und direkt
zum Kyrios. Anders in den Pastoralen. Hier bleibt der Kyrios ohne die verstorbenen

Gläubigen allein an der Seite des unsichtbaren Gottes, dessen Regierungsgewalt

er ausübt. Seine Herrscherfunktion erscheint so in die durchgehend betonte
Transzendenz Gottes zurückgezogen. Das Epiphanielied 1. Tim. 3,16 schliesst mit
der Aussage, dass der im Fleisch Erschienene wieder in die Herrlichkeit
emporgehoben worden ist.25 Durchwegs fehlen darum auch Sätze, die Christologie und
Ekklesiologie verbinden. Die Kirche ist nicht der Leib Christi und Christus nicht
das Haupt der Kirche. Weder im Sakrament noch durch den Geist kommt der
Kyrios zur Gemeinde, noch wohnt er im Gläubigen. Die Hirtenbriefe kennen kein
In- oder Mit-Christus-Sein. Keine der In-Christus-Formeln20 bezieht sich auf den

Erhöhten, sondern sie bilden einen Ausdruck für den rechten christlichen Glauben
und die kirchliche Frömmigkeit. Auch die zur liturgischen Strophe geflochtenen
Wenn-Sätze in 2. Tim. 2,11-13 widersprechen dieser Feststellung nicht. Wie in
2. Tim. 2, 3 mit dem gemeinsamen Erdulden des Bösen, so schliesst der Verfasser
auch hier Paulus mit Timotheus zusammen. Nicht vom Sterben mit Christus,
sondern vom gemeinsamen Martyrium und einem gemeinsamen Regieren im ewigen

Leben ist die Rede. Gesichtspunkt bleibt die geforderte Bewährung im Glauben.

An «jenem Tage» wird der Kyrios als der gerechte Richter (2. Tim. 4, 8)
erscheinen und den, der ihn verleugnet hat, auch verleugnen. Jene aber, die ihn
bekannt haben, zu denen wird er sich, weil er getreu bleibt, auch bekennen

25 Es ist wichtig, dass man nicht nur die ganze Strophe als Epiphanielied erkennt und die
Aussagen der einzelnen Zeilen als je einen Aspekt der Darstellung der epiphanen Präsenz des

Erlösers begreift, sondern dass diese Epiphanievorstellung auch vom alttestamentlichen und
spätjüdischen Denkschema der Erniedrigung und Erhöhung des Gerechten und von einer gegen
Doketismus und Gnosis gerichteten Inkarnationslehre abgehoben wird. Die Strophe besingt
nicht den Ablauf eines Heilsdramas durch drei verschiedene Existenzstufen des Christus,
sondern bezeugt ein religiöses Bewusstsein des Gläubigen, der sich in Kenntnis eines geoffenbarten

Heilsmysteriums von einer Erde und Himmel umspannenden Heilsordnung gehalten
weiss.

26 J. A. Allan, The "in Christ" Formula in the Pastoral Epistles: N. T. Stud. 10 (1963/64),
S. 115-121.



V. Hasler, Epiphanie und Christologie in den Pastoralbriefen 199

und ihnen das ewige Leben schenken. Dann werden eben auch die guten Werke
an den Tag kommen (1. Tim. 5, 25) und durch den gerechten Richter belohnt
werden. Auf dieser Verlässlichkeit des Kyrios beruht die Hoffnung des ewigen
Lebens. Darum wird Christus «unsere Hoffnung» (1. Tim. 1,1) genannt, und das

ewige, wirkliche und zukünftige Leben (1. Tim. 1, 16; 4, 8; 6, 12. 19; 2. Tim. 1, 1;
Tit. 1, 2; 3, 7) ist ihr Inhalt.

Dieses zukünftige Heraustreten aus seiner Transzendenz zum Vollzug des
Gerichtes bezeichnen drei Stellen als Epiphanie: 1. Tim. 6, 14; 2. Tim. 4,1 und
Tit. 2, 13. Auf die erste Ankunft ist epiphâneia in 2. Tim. 1, 10 zu beziehen, während

2. Tim. 4, 8 schon wegen der sachlichen Verklammerung mit 4, 1 an die
Erscheinung zum Endgericht denken lässt. In dieser endzeitlichen Epiphanie des
richtenden Kyrios löst Gott sein als Verheissung gegebenes Wort ein und vollzieht
seinen offenbarten Heilsratschluss. Bis zur Endepiphanie hat Timotheus, bzw. der
mit ihm gemeinte und für die Verkündigung verantwortliche Presbyter, an den sich
der Brief wendet, den Auftrag rein und untadelig durchzuhalten. Der auf 1. Tim. 6,
14 folgende Relativsatz in V.15 macht deutlich, dass eigentlich nicht Christus,
sondern Gott als der Handelnde gemeint ist. Er selber, der nach V.13 die alleinige
Quelle allen Lebens ist und nach V.16 deutlich als der erscheint, der allein
Unsterblichkeit hat, wird es sein, der zu seiner Zeit kairois idiois wie in 1. Tim. 2, 6;
Tit. 1, 3) die Erscheinung Christi «zeigen» wird. Deiknynai gehört zur Epipha-
niesprache. Der anschliessende Lobpreis wendet sich denn auch folgerichtig an
den jenseitigen Gott, «den kein Mensch je sah, noch sehen kann». Mit der zweiten
Epiphanie kommt der göttliche Erlösungsplan in seine entscheidende und abschliessende

Verwirklichungsphase. Darum wird sie in 2. Tim. 4, 1 zum Beginn des

«Testamentes» des Märtyrer-Apostels beschworen und an dessen Ende nochmals
Epiphanie des kommenden, gerechten Richters genannt (V.8). Weniger bedrohlich,
doch Ehrfurcht gebietend, lenkt Tit. 2, 13 den Blick auf die zukünftige Epiphanie.
Die für den Zusammenhang von Epiphanie und Christologie erhebliche Stelle
findet sich in einem Aufruf zur Heiligung der Gemeinde. Die Formulierung der
Aussagen erfolgt wiederum ausdrücklich im epiphanen Begriffsfeld. So weist V.ll in
einem Satz, mit welchem der Autor der Hirtenbriefe seine theologische Erlösungslehre

geradezu auf eine Formel bringt, auf die geschichtliche Offenbarung des

göttlichen universalen Heilswillens, während in V.13 mit einem gefüllten Ausdruck
die zukünftige Enderscheinung «Epiphanie der Herrlichkeit des grossen Gottes
und unseres Retters Jesus Christus» genannt wird. Was bedeutet dieser liturgisch
hochstilisierte Doppelausdruck im Blick auf eine exakte Erfassung der
theologischen Aussage? Weist er auf eine Fortentwicklung der Christologie, in deren
Verlauf der erhöhte Kyrios nicht nur eine göttliche Stellung eingenommen hat,
sondern nun selber zur Gottheit erhoben wird? Zögernd oder entschlossen

behauptet es die gängige Auslegung bis heute27 und stellt V.13 zur Proskynese des

27 Grundmann (A. 21), S. 546, 16-25, übergeht Tit. 1, 3; 2, 10; 3, 4, wo sôtër eindeutig auf
Gott bezogen wird. Zum Soter-Titel vgl. neben Dibelius & Conzelmann (A. 3), S. 74-77, auch
O. Cullmann, Die Christologie des N. T. (41966), S, 245-252,



200 V. Hasler, Epiphanie und Christologie in den Pastoralbriefen

Thomas mit dem Bekenntnis «Mein Herr und mein Gott!» (Joh. 20, 28), ganz zu
schweigen von den zahlreichen Stellen, an welchen Ignatius Jesus Christus «unsern
Gott» oder in andern Verbindungen «Gott» nennt (Ign. Eph. Inscr.; 1,1; 7,2;
15, 3; 18, 2; 19, 3; Rom. inscr.; 3, 3; 6, 3; Pol. 8, 3; u. a.). Abgesehen davon, dass
die Formulierung mit der Umstellung des Namens «Unser Retter Jesus Christus»
an die traditionelle liturgische Formulierung «Unser Herr Jesus Christus» erinnert
und darum der vor «Retter» fehlende Artikel nicht ins Gewicht fällt, ist die
Beobachtung entscheidend, dass selbst im engsten Kontext der epiphane Vorstellungsraum

nicht verlassen wird. Von einer Vergottung des Christus Jesus kann in den
Hirtenbriefen keine Rede sein28. Diese würde vielmehr voraussetzen, dass in ihnen
eine christologische Entwicklungslinie29 fortgesetzt wäre, welche im eschatologisch/
apokalyptischen Denkschema ansetzt und sich dann in die Erhöhungsvorstellungen
der griechischen Kirche weiterzieht, um in der Gottgleichheit ihren Höhe- und
Schlusspunkt zu erreichen. Im Unterschied zum kontinuierlichen Denken, das
die christologischen Entwürfe und Entfaltungen in den judenchristlichen und in
den heidenchristlichen Gemeinden vor, neben, bei und nach Paulus massgebend
mitbestimmt und dabei immer ein grundsätzlich heilsgeschichtliches bleibt, fehlt
dem epiphanen Offenbarungsschema im Grunde genommen jede Kontinuität.30
Darum darf, was gerne übersehen wird, z. B. der Begriff der Parusie31 nicht mit
dem der Epiphanie gleichgesetzt werden. Der neutestamentliche Gebrauch des

Parusiebegriffes sitzt im eschatologischen Vorstellungsfeld fest. So sprechen die
Hirtenbriefe entgegen einer vorschnellen Interpretation auch nicht von einer ersten
und einer zweiten Epiphanie, welche unter Wahrung der Kontinuität die
Unterscheidung zwischen einer Ankunft in Niedrigkeit und einer Ankunft in Herrlichkeit

erlaubte. Spitz gesagt, ist Epiphanie kein heilsgeschichtlicher, sondern ein

religiöser Begriff. Er umschliesst keinen Prozess, sondern umfasst lediglich den

je und je wieder neu einfallenden Vorgang einer Apparition der Transzendenz.
Fällt sie je zu ihren idioi kairoi ein, dann kommt es zur überirdischen Erscheinung
im Irdischen, zum Aufleuchten des Ewigen im Vergänglichen, zum Einbruch der

28 Gegen eine Auslegung, die sich seit Bousset (A. 24), S. 246, bis heute durchhält. Zur
Darstellung der Herrscherapotheose auf antiken Münzen vgl. die Bildtafeln und Bemerkungen
von E. Stauffer, Die Theologie des N. T. (41948), S. 343 ff.

2» In seinem Exkurs zur Christologie versucht Brox (A. 12), S. 161-166, im Sinne von
Windisch eine frühe Epiphanie-Christologie in der Entwicklungsgeschichte der Christuslehre
festzustellen. Er spricht von einem «archaischen» christologischen Überlieferungsgut und
behauptet weiterhin, dass die Past, «eine vorpaulinische Christologie bieten, die nirgends zu den
Aussagen des Paulus durchstösst» (S. 165).

so Immerhin notierte Windisch (A. 8), S. 213, den Unterschied zur Präexistenz- und Er-
höhungschristologie und «den Einbruch einer neuen Terminologie, die aus dem Kaiserkult und
aus der synkretistischen Epiphanietheologie abgeleitet wird».

3i Selbstverständlich gehört der Parusiebegriff religionsgeschichtlich in das epiphane Wortfeld.

Im neutestamentlichen Gebrauch aber erhält er eine eschatologische Bestimmung und ist
darum von der Epiphanie zu unterscheiden. Dies übersieht auch Spicq (A. 11), S. 716 u. ö.
Andererseits glaubt Pax (A. 1), Sp. 874, dass die Wortgruppe parousia erst in der biblischen
Welt ihren ausgesprochenen epiphanen Charakter erhält.



V. Hasler, Epiphanie und Christologie in den Pastoralbriefen 201

göttlichen Herrlichkeit. Die Erscheinung «unseres Erretters Jesu Christi» als
gerechter Richter an «Jenem Tage» ist darum nicht als triumphale Wiederkunft des

Kyrios, sondern als Erscheinung «der Herrlichkeit des grossen Gottes», wie nach
hellenistischer Götterakklamation formuliert wird, zu verstehen. Der Soter Christus

Jesus erfüllt lediglich eine epiphane Funktion. Er erscheint weder als identisch
mit Gott, noch als eine zweite Gottheit, sondern ist göttliche Manifestation.

b) Obwohl Christus viermal als Erretter bezeichnet wird (2. Tim. 1, 10; Tit. 1, 4;
2, 13; 3, 6), beansprucht er dennoch keine selbständige Würdestellung. Als sôter
erfüllt er vielmehr den Erlösungsplan Gottes32. Grundsätzlich bleibt Gott selber der
Erretter33. Sein in unzugänglicher Transzendenz verborgenes Gottsein ist ein
erlösendes Sein. Darin besteht das göttliche Geheimnis, das früheren Zeiten
verborgen geblieben war und nun zur bestimmten Zeit im Zeugnis des Christus Jesus

enthüllt worden ist. Als apostolischer Auftrag wurde es Paulus anvertraut und
durch ihn in die rechtgläubige Kirche weitergegeben. So bleibt die wiederholte
Bezeichnung Gottes als «unser Rettergott» (1. Tim. 1,1; 2,3; Tit. 1, 3; 2,10;
3, 4) unübersehbarer Hinweis auf die soteriologische Fassung des Gottesbegriffes.
1. Tim. 2, 4 spricht es aus: Gott will34, dass alle Menschen errettet werden. Beinahe
wörtlich wird dieser Grund-Satz der vertretenen soteriologischen Theologie mit
1. Tim. 4, 10 bestätigt. Wenn dabei angefügt wird: «. am Meisten die
Gläubigen», dann soll erklärt werden, wie Gott als der Erretter aller Menschen gedacht
ist: Der Heilsuniversalismus verwirklicht sich nur durch die Aufnahme in die
Kirche, in das Haus des lebendigen Gottes (1. Tim. 3,15). Freilich bedeutet die
blosse Zugehörigkeit zur Kirche noch keine Errettung. Die erfolgte Taufe als Bad
der Wiedergeburt vermittelt noch keine Heilsgarantie, sondern lediglich den
Heiligen Geist, der zur Erneuerung des Lebens und damit zum Tun des vor dem

Rettergott Wohlgefälligen führt (1. Tim. 2, 3; 5, 4). Ohne fromme Werke geht der
Gläubige nämlich am Gerichtstage verloren und kann das ewige Leben, die söterfa,
nicht erlangen. Darum werden in den Briefen alle Rettergott-Aussagen
beständig mit der Gemeindeleiterparänese verbunden. Sie enthalten für die Leiter
und ihre Gläubigen die konkrete moralische Belehrung, die Aufforderung zur
Verwirklichung der christlichen Tugenden und die Warnung vor Lauheit und Abfall.

Nur wer einmal im Gericht die guten Werke der Frömmigkeit aufzuweisen
hat, kann vor dem Kyrios als dem gerechten, unbestechlichen Richter bestehen
und dann von ihm in das ewige Leben hineingerettet werden (2. Tim. 4, 8. 18).

Als dieser Richter, der den bewährten Frommen mit dem ewigen Leben
belohnt, erscheint Christus als der Soter. Dieser Zuteilung der Soter-Bezeichnung

32 In 1. Tim. 1, 4 meint oikonomia theoû die von Gott anvertraute Verwaltung des rechten
Glaubens und nicht den offenbarten Heilsplan oder gar eine Heilsgeschichte. Inhalt der
Verkündigung ist freilich der in Christus Jesus erschienene ewige Heilsratschluss Gottes.

33 Die soteriologische Begrifflichkeit ist darum nicht «promiscue gebraucht», wie Dibelius
& Conzelmann (A. 3), S. 9 sagen.

si Von diesem Heilswillen Gottes in den Past, ist der lukanische Begriff der boule theoû,
der sich im Ablauf der Heilsgeschichte verwirklicht, zu trennen (vgl. Luk. 7, 30; Apg. 2, 23;
4, 28; 5, 39; 13, 36; 20, 27).



202 V. Hasler, Epiphanie und Christologie in den Pastoralbriefen

zur Richterfunktion scheint nun freilich auf den ersten Blick 2. Tim. 1, 10 zu
widersprechen, wo es heisst: «.. jetzt aber sichtbar geworden ist durch die
Erscheinung unseres Erretters, des Christus Jesus, der den Tod vernichtet und dafür
Leben und Unvergänglichkeit ans Licht gebracht hat durch das Evangelium...»
V.lOa interpretiert die errettende Charis Gottes in V.9. Sie wurde sichtbar
gemacht zur Zeit des Apostels durch die Erscheinung «unseres Erretters Christus
Jesus». V.lOb deutet diese Erscheinung des Erretters und erklärt, warum diese die
errettende Gnade darstellt. Die Antwort lautet: Der erschienene Erretter
vernichtete den Tod und brachte Leben und Unvergänglichkeit ans Licht.35 Fraglich
bleibt nur, wie dies gemeint ist. Brachte Christus durch sein Sterben und Auferstehen

den Menschen die Überwindung des Todes und das ewige Leben? Nein,
die ganze soteriologische Substanz ist in das nachhinkende «durch das Evangelium»

verpackt. Inhalt dieses Evangeliums, oder dieses martyrion, wie es in V.8
genannt ist, ist nicht der Heilscharakter des Sterbens und Auferstehens Jesu,
sondern die Bezeugung des ewigen Heilswillens Gottes, dass alle Menschen
gerettet werden sollen. Karfreitag und Ostern sind lediglich Kerygma, kein
Heilsfaktum. Die Erlösung erfolgt erst an «jenem Tage», den der Kontext in V.12
visiert. Erst das Endgericht wird jenen Gläubigen das ewige Leben bringen, die auf
das Kerygma gehört und seine Forderungen erfüllt, die nach 2. Tim. 4, 8 «sein
Erscheinen lieb gehabt haben werden». Weil es sich für den Verfasser beim
gekommenen Christus Jesus und beim zukünftigen Richter selbstverständlich um
dieselbe Person handelt, überträgt er den Soterbegriff des Richters auf den
irdischen Jesus. Wie Tit. 1, 4 zeigt, hatte dazu die nun titulare Verwendung im
liturgischen Sprachgebrauch der Kirche mitgeholfen. Die ethisch-moralische
Implikation des auf Christus übertragenen Soter-Titels aber bleibt erhalten. Sie

bestimmt auch das Aussagegefälle der auf 2. Tim. 1, 10 folgenden Verse.

Abgesehen auch von der Abgegriffenheit des im hellenistischen Sprachgebrauch
häufig und frei flottierenden Begriffes im Herrscher- und Mysterienkult36
vermögen die Soter-Stellen keine Epiphanie-Christologie zu leisten. Sie bestätigen im
Gegenteil die Zurücknahme der Erlösungslehre in die Gotteslehre. Ihre Ablösung
von der überlieferten Christologie zeigt sich aus der Art und Weise, wie in den

Hirtenbriefen die übernommenen liturgischen und katechetischen Formulierungen
mit den in ihnen verpackten christologischen Aussagen interpretiert werden. Ihnen

gelten die nun folgenden Erwägungen.
c) Die weitere Untersuchung beschäftigt sich mit dem Wort vom Sünderheiland

(1. Tim. 1, 15), dem Begriff des Mittlers (1. Tim. 2, 5) und dem des Zeugnisses

35 Phötizein gehört zur epiphanen Terminologie und meint hier das Sichtbarmachen der

göttlichen Heilsabsicht.
36 Im hellenistischen Herrscherkult und in der Mysterienfeier verwirklicht sich das Heil als

Reichsmassnahme des regierenden Kaisers und als sakramentale Verwandlung des Mysten.
Der verwandelte Myste ist der theös epiphanës. Nach der Inschrift von Ephesus ist es der

Huld, Gnade und Segen spendende Cäsar Augustus. Die Inschrift von Rosette bezeichnet

Ptolemaios Epiphanes als eikôn zôsa toû Dios. Weitere Hinweise bei W. Dittenberger, Orientis

Graeci inscriptiones selectae (1909).



V. Hasler, Epiphanie und Christologie in den Pastoralbriefen 203

(1. Tim. 2, 6), um mit einer Analyse der beiden Bezüge auf die paulinische
Glaubensgerechtigkeit in 2. Tim. 1, 9 und Tit. 3, 5. 7 zu schliessen. Es gehört zu den
Stileigentümlichkeiten der Pastoralbriefe, dass sie Substantielles in formelhaften
Sätzen ausdrücken, die den Eindruck von übernommener Tradition erwecken.

So scheint auch die mit der typischen Merkformel «verlässlich ist das Wort»
angeführte und betonte Sentenz «Christus Jesus ist in die Welt gekommen, um
Sünder zu retten», 1. Tim. 1,15, ein Jesuswort aufzunehmen und die soteriolo-
gische Bedeutung der irdischen Erscheinung Jesu zu beweisen. Tatsächlich lässt
sie sich weder formal noch inhaltlich mit dem Logion Luk. 19, 10, das Lukas an
die Zachäusperikope anfügt, noch gar mit dem antithetischen Logion Mark. 2, 17

par. verbinden. Das Wort bei Lukas sagt aus, dass Jesus als der gekommene
Menschensohn auch den verlorenen Sohn Abrahams findet und ihm das Heil bringt.
Näher liegt das Wort bei Markus, das an das Sprichwort vom Arzt anschliesst und
Jesus anstelle der Gerechten die Sünder rufen lässt. Im Spruch 1. Tim. 1, 15 aber
will nicht bezeugt werden, dass durch Jesu in die Welt Kommen die Sünder das

Heil auch schon erlangt hätten. Wohl zeichnen 1. Tim. 1, 12-16 die Bekehrung
des Paulus als Indienstnahme des früheren Lästerers, Verfolgers und Frevlers und
verstehen den so berufenen Apostel als Beispiel für die erbarmende Langmut
Christi Jesu, die auch den zukünftigen Gläubigen zukommt. Das gerühmte
Erbarmen und die erfahrene Gnade aber vermitteln nicht ein durch Christus
gewirktes Heil, sondern stärken die vorgefundene Treue und mehren in reichem
Masse die Tugenden des Glaubens und der Liebe, die vorerst einmal zur zukünftigen

Erlangung des ewigen Lebens nötig sind. Der Blick fällt nicht zurück auf ein
bereits vollbrachtes Heilswerk Christi, in das der zum Glauben Gerufene
hineingestellt würde, sondern er erhebt sich himmelwärts zum regierenden Kyrios. Der
thronende Herr stärkt die Gläubigen und führt sie barmherzig und geduldig ins
ewige Leben. So können die früheren Sünder ein Gott wohlgefälliges Leben führen
und hoffen, dass sie das Endgericht bestehen werden. Im Unterschied zur luka-
nischen Missionspredigt mit ihrer Bindung des Heils an den gekommenen
Sünderheiland, erscheint hier eine als paulinisch ausgegebene Verkündigung, welche auf
die Erscheinung Christi zurückweist, weil sich in ihr der Heilswille Gottes offenbarte,

nach welchem denjenigen Gläubigen, die sich bewährt haben, nach dem
Gericht das ewige Leben wartet.

Elemente katechetischer und liturgischer Tradition werden in den Anweisungen
zum Gottesdienst in 1. Tim. 2 greifbar. So formuliert 1. Tim. 2, 5 in Anlehnung an
die kultische Anrufung des Einen Gottes in der hellenistischen Synagoge eine
zweigliedrige Akklamation, die das Bekenntnis zum Einen Kyrios Jesus Christus
hinzufügt und die nach 1. Kor. 8, 6 auch Paulus bekannt gewesen sein muss. In 2, 6

folgt eine katechetische Dahingabeformel, die in Mark. 10, 45 in einer älteren
Form vorliegt. Zwischen beide Fragmente schiebt sich betont die Erwähnung des

Menschen Christus Jesus als des Einen Mittlers zwischen Gott und den Menschen.

Dabei ersetzt der Eine Mittler den Einen Kyrios der bei Paulus vorliegenden Formel.

Weder die vier übrigen Mittlerstellen im Neuen Testament noch die einzige

im Alten Testament, und zwar nur in der Septuaginta, sich findende Stelle zeigen



204 V. Hasler, Epiphanie und Christologie in den Pastoralbriefen

einen Mittlerbegriff, der dem an unserer Stelle entspricht. Hebr. 8, 6; 9, 15; 12, 24
verstehen Jesus als einen Vermittler des Neuen Bundes. In Gal. 3,19 f. erwähnt
Paulus einen Mittler als Vermittler des Sinaibundes. Nach LXX Hiob 9, 32 f.
wünscht sich Hiob im Rechtshandel mit Gott einen Ermittler vor einem
Untersuchungsgericht. Wiederholt bezieht Philo den Mittlerbegriff auf Moses. Er meint
aber damit weder den Vermittler des Bundes oder des Gesetzes, noch einen
Fürsprecher oder Untersucher im gerichtlichen Rechtsstreit, sondern einen Mittler,
der sich selber als Versöhner zwischen Gott und die Menschen stellt. Dabei nimmt
der Mittler bei Philo überirdische Züge an. Einen überirdischen Charakter trägt
auch der Mittler im Testament des Patriarchen Dan (Test. XII Dan 6, 2). Hier
erscheint ein Fürbitteengel als Mittler. In wörtlicher Ubereinstimmung mit 1. Tim. 2,5
lautet die Stelle37: «Er ist der Mittler zwischen Gott und Menschen.» Auch er ist
also ein himmlisches Wesen. Ihm und Gott sollen sich die Söhne Dans nahen. Er
steht ein für den Frieden Israels und stellt sich dem Feindesreiche entgegen. Nach
Dan 6, 1 besteht der Feind aus dem Satan und seinen Geistern. Nach 6, 5 wird der
Friedensengel genannte Mittler Israel stärken und nach 6, 6 das noch gottlose
Israel zu einem Volk umwandeln, das seinen (oder Gottes) Willen tut. Man wird
die Nähe zu 1. Tim. 2, 5 nicht übersehen dürfen. Die Wiederholung der Eins-
Formel stellt den Mittler ebenfalls neben Gott. Die Hervorhebung des «Menschen»
Christus Jesus ist darum nicht als eine christologische Aussage zu werten, welche
das Menschsein als Wesen Christi betonen möchte. Ohne eine literarische
Verwandtschaft zwischen den Testamenten der Patriarchen und den Pastoralbriefen
behaupten zu wollen, ist doch an eine Verwandtschaft der Motive zu denken.
Auch Tit. 2, 14 erwähnt eine Umwandlung des Volkes in eines, das von aller
Ungesetzlichkeit befreit und gereinigt nach guten Werken eifert. Dabei muss es

auffallen, dass Tit. 2, 14 gerade in diesem Zusammenhang ebenfalls mit einer
Hingabe-Formulierung beginnt, wie sie sich als nähere Bestimmung des Mittlers in
1. Tim. 2, 6 findet. Die Aufnahme der überlieferten und im Mahlkultus ritualisierten

Dahingabeformel, die Markus in älterer Gestalt ebenfalls in seiner
hellenistischen Gemeinde kennt (Mark. 10, 45), betont hier nicht den Tod Jesu als Sühneopfer

des Mittlers. Die Hervorhebung des «Menschen» weist darum nicht auf den
Mittler als den Versöhner zwischen Gott und Menschen. Die Hingabe des Mittlers
in seinen Tod bezweckt vielmehr dieselbe Aufgabe, die der Mittler auch als der zu
Gott erhöhte Kyrios weiterhin erfüllt38. Sie besteht in der Zubereitung eines Volkes,
einer Kirche, die das Haus Gottes ist (1. Tim. 3, 15). Die Gläubigen sollen wissen,
«wie man im Hause Gottes wandelt» (ibid.). Gerade darum geht der Mittlerstelle
die Gebetsanweisung voran, die der Ermöglichung eines Lebens in Frömmigkeit
und Heiligkeit dient, das vor Gott wohlgefällig ist (1. Tim. 2, 2 f.). Wie aber passen

37 P. Riessler, Altjüdisches Schrifttum ausserhalb der Bibel (1928), S. 1206.
38 A. T. Hanson, Studies in the Pastoral Epistles (1968), S. 56-60, erkennt im Hinweis auf

die Hiobstelle die Abhängigkeit vom hellenistischen Judentum und die nicht antidoketische
Betonung des Menschen Christus Jesus. Im Unterschied zur soteriologischen Christologie des

Paulus zeige sich eine «Status»-Christologie.



V. Hasler, Epiphanie und Christologie in den Pastoralbriefen 205

der «Mensch» und das Lösegeld in dieses Aussagegefälle, wenn weder die
Inkarnation des Himmlischen noch das Menschsein des Irdischen gemeint ist und
die Hingabeformulierung nicht auf den Tod als die Heilstat verweisen soll? Der
Schlüssel liegt im hart nachgestellten «das Zeugnis zu bestimmten Zeiten» (V.6b),
das nach V.7 Paulus zur Verkündigung an die Heiden aufgetragen ist. Diese
aufgetragene Botschaft aber besteht im offenbarten universalen Heilswillen Gottes,
der in der Erscheinung des Erretters Christus Jesus erschienen ist (2. Tim. 1,10;
Tit. 2, 11). Wieder werden christologische Elemente im übernommenen geprägten
Gut nicht auf ihre eigene Heilsbedeutung hin, sondern im Zusammenhang des

epiphanen Offenbarungsschemas verstanden.39 Die im herkömmlichen liturgischen
Sprachgebrauch vorliegende christologische Heilsterminologie wird entsprechend
umgepolt und dient nun ausschliesslich der Hervorhebung der einen Grundaussage,

dass in der menschlichen Gestalt des Christus Jesus und in seinem in der
Kirche verkündigten Kreuzestod nichts anderes als die Offenbarung des ewigen
Heilsratschlusses Gottes als konkretes historisches Ereignis aus dem Jenseits in die
irdische Welt eingebrochen ist. Wenn die Gemeinde das Abendmahl feiert, dann
wird ihr der Tod Jesu zur Garantie des zukünftigen, nach bestandenem Gericht
verheissenen ewigen Lebens. Diese historische Bedeutung des Todes Jesu im Sinne
einer Einbruchsteile der göttlichen Offenbarung des verborgenen Heilsratschlusses
darf nicht heilsgeschichtlich eingeordnet oder gar eschatologisch missverstanden
werden. Die Hirtenbriefe entfalten keinen heilsgeschichtlichen Entwurf und bieten
keine eschatologisch-apokalyptische Heilsbedeutung des Sterbens Jesu. Sie
formulieren vielmehr das hergebrachte christologische Heilskerygma ganz neu als

theologische Heilslehre in einem religiösen Sprachraum, dem die Denkvorstellungen

von prophetischer Schriftverheissung und messianischer Erfüllung und die

Kategorien einer spätjüdischen und frühchristlichen radikalen Apokalyptik gänzlich

fremd geworden sind.
Diese Neuinterpretation wird nicht zuletzt im Begriff des Zeugnisses, wie er

in der eben besprochenen Formulierung «tö martyrion kairoîs idiois» in 1. Tim. 2, 6

vorliegt, sichtbar. Der Ausdruck gehört ganz ins Sprachfeld des Erscheinungsdenkens.

Dieses Zeugnis ist Heilsbezeugung, nicht einer vollbrachten Erlösung,
nicht eines gegenwärtigen Heils, sondern des zukünftigen ewigen Lebens. Im
Menschen und Mittler Christus Jesus ist der Heilsratschluss Gottes sichtbar geworden.
Er ist das in der Epiphanie offenbarte Geheimnis Gottes (1. Tim. 3,16). Er ist die
erschienene, verlässliche Heilswahrheit Gottes, der nicht lügen kann (Tit. 1, 2 f.),
sein «zur bestimmten Zeit» (kairoîs idiois wie in 1. Tim. 2, 6) offenbartes (epha-
nérôsen) unverbrüchliches Wort. Weil nun Paulus dieses Wort weiterverkün-

39 Die beiden Credo-Elemente «auferweckt von den Toten» und «aus dem Samen Davids»,
2. Tim. 2, 8, weisen auf die göttliche Epiphanie des in Erfüllung der Davidsverheissung
geborenen und in die Welt gesandten Offenbarers. Der Same Davids meint also nicht die
Menschwerdung, sondern die menschliche Erscheinungsweise des Heilsratschlusses zu dem von Gott
beschlossenen Zeitpunkt. Die mit der Nathanstradition (2. Sam. 7,12-16) verbundene
Vorstellung verliert im hellenistischen Offenbarungsschema ihre heilsgeschichtliche, messianische
und endzeitliche Implikation.



206 V. Hasler, Epiphanie und Christologie in den Pastoralbriefen

digt,40 spricht er die Wahrheit aus und lügt nicht (1. Tim. 2, 7). Entsprechend ist
die Aufforderung zum Kampf und Bekenntnis des Glaubens in 1. Tim. 6,11-16
zu verstehen. Die in V.12b folgenden Aussagen dürften dem Formular einer Or-
dinationsansprache entnommen sein.41 Das vor vielen Zeugen abgelegte gute
Bekenntnis des Timotheus entspricht als tautologische Sprachfigur der Redensart
«den guten Kampf kämpfen». Die erwähnten «vielen Zeugen» erscheinen nun
aber auch bei der Aufforderung, den empfangenen Glauben weiterzugeben. Das
abgelegte Bekenntnis des Timotheus ist nicht die Glaubensbezeugung in statu
confessionis, sondern die amtliche Verpflichtung zur getreuen Verwaltung und
Weitergabe des einst in der Christusepiphanie offenbarten und von Paulus
weitergereichten Heilsbeschlusses Gottes. Entsprechend fordern V.13 f., bekräftigt durch
einen Doppelschwur, diesen Verkündigungsauftrag unversehrt bis zur Wiederkunft
Christi auszurichten. Die Hinweisung des Timotheus auf das von Christus Jesus

unter Pontius Pilatus abgelegte gute Bekenntnis liegt auf derselben Aussageebene.
Zum Verständnis desselben ist ein Blick auf Joh. 18, 33-37 hilfreich. Im Gespräch
mit Pilatus bekennt Jesus: «Dazu bin ich geboren worden und in die Welt
gekommen, damit ich für die Wahrheit zeuge» (Joh. 18, 37). Das dabei verwendete
Verb lautet martyrein. Es findet sich nach 1. Tim. 6, 13 in der Verbindung marty-
reîn tèn kalèn homologian. Vorher aber in V.12 lautet die Redensart tauto-
logisch homologem tèn kalên homologian. Das ist Stilbruch. Er verrät, dass der
Autor nicht an confessio, sondern an martyria denkt. Ihm geht es nicht um die

Erklärung der Glaubenstreue in der Verfolgung, sondern um die verlässliche
Weiterverkündigung des erschienenen Evangeliums. Ähnlich wie der vierte Evangelist
versteht er Jesus als den gekommenen göttlichen Offenbarer und Grundzeugen
einer jenseitigen Heilswahrheit. Die Analogie gilt abgesehen vom johanneischen
Verständnis des ewigen Lebens als des gegenwärtigen Heils. Wie im
Johannesevangelium wird aber auch vom Autor die Pilatusszene mit dem Kerygma
verbunden. Geht es dem Evangelisten dabei um «die Wahrheit», so dem Autor um
«das Zeugnis». Entsprechend steht auch in 1. Tim. 2, 6 martyrion mit dem
bestimmten Artikel tö quer zum Kontext, indem nicht die Satzaussage logisch
weitergeführt wird, sondern mit dem Schlüsselbegriff die Grundintention zum Ausdruck
kommt. Folgerichtig findet sich auch in 2, 6 die Begrifflichkeit des Bezeugens in
den in V.7 stehenden Worten kêryx, apöstolos, didaskalos, die funktional zu
verstehen sind. Nicht das konfessorische Bekennen, sondern die Bezeugung der Epi-

40 Der epiphane Vorgang ist streng genommen nicht Heilsverwirklichung, sondern lediglich
Heilsankündigung im Christusereignis. Diese kann nur und soll weiterverkündigt werden. Ihre
Verkündigung ist aber nicht selber Epiphanie, sondern bleibt Bezeugung der ereigneten
Epiphanie. So darf höchstens von einer weitergehenden epiphanen Wirkungsgeschichte gesprochen
werden. Soviel zur Klärung und Abgrenzung der oft übernommenen Formulierung von
Windisch (A. 8), S. 225: «Das Schwergewicht der Epiphanie Christi ist... ganz auf die österlich-
nachösterliche Epoche der apostolischen Heilsverkündigung und Heilsmitteilung verlegt» und
seiner «Anschauung von der Epiphanie des Retters in seinem Rettung ankündigenden
Evangelium».

41 E. Käsemann, Das Formular einer neutestamentlichen Ordinationsparänese: Exegetische
Versuche und Besinnungen, 1 (51967), S. 101-108.



V. Hasler, Epiphanie und Christologie in den Pastoralbriefen 207

phanie als eines geschichtlichen Vorganges wird unterstrichen. Dazu gehört die
zeitliche Fixierung. Sie erfolgt in 1. Tim. 2, 6 durch das Lösegeldwort in dem darin
eingeschlossenen Tod Jesu, ergänzt durch die Zeitpunktangabe kairoîs idiois.
6, 13 fixiert das zeitliche Ereignis durch epî Pontiou Pilätou, das nicht mit «vor
Pilatus», sondern mit «zur Zeit des Pilatus» zu übersetzen ist. Diese zeitliche
Festlegung wird in Tit. 1, 3 ausdrücklich wiederholt. Das dabei eingebrachte Revela-
tionsschema gehört zum Epiphaniedenken und bestimmt eindeutig auch 2. Tim. 1,

8-11, wo sich zudem nochmals der Ausdruck «das Zeugnis unseres Herrn» findet
und in V.10 durch die Erwähnung von Tod und Auferweckung das epiphane
Ereignis datiert wird. Der Tod Jesu, das sei nochmals hervorgehoben, ist nicht
etwa als eschatologische Vorausnahme der Todesüberwindung und nicht als Heil
schaffende Versöhnung verstanden. Seine soteriologische Bedeutung besteht lediglich

darin, dass er den ewigen Heilsbeschluss Gottes, allen Menschen das ewige
Leben in Aussicht zu stellen, offenbart hat.

3.

Gleichsam zur Prüfung der dargebotenen Behauptung einer konsequent
durchgezogenen epiphanen Grundkonzeption des Evangeliums in den Pastoralbriefen
bieten sich abschliessend die beiden Stellen 2. Tim. 1, 9 und Tit. 3, 5.7 an, in
welchen sich der Verfasser auf die paulinische Glaubensgerechtigkeit zu beziehen
scheint.

Im bereits erwogenen Abschnitt 2. Tim. 1, 6-14 schliesst sich Paulus mit
Timotheus zusammen und weist in 2. Tim. 1, 9 auf Gott, «der uns errettet und durch
heiligen Ruf berufen hat, nicht nach unseren Werken, sondern nach seiner
Vorherbestimmung und nach der Gnade, die uns vor ewigen Zeiten in Christus Jesus

zugeteilt wurde». Wenn auch die tautologische Figur V.9a die Stilform des Autors
verrät, so passt das Gerufenwerden mit heiligem Ruf gut in eine Tauf- oder Ordi-
nationsansprache. Mag der geprägte Ausdruck nun mehr auf den Täufling oder
eher auf ein zu besonderem Dienst bestelltes Gemeindeglied gehen, wichtiger ist
die Beobachtung, dass im anklingenden paulinischen Gegensatz zwischen
Werkgerechtigkeit und Glaubensgerechtigkeit sich die erwähnten «Werke» nur auf die
Zeit vor der erfolgten Berufung beziehen. 1. Tim. 1,13 schildert die Zeit vor der

Bekehrung des Apostels in denselben düsteren Farben wie Tit. 3, 3 das verderbliche

Leben der Heiden und der Gläubigen vor der Taufe. Paulus aber fand
Erbarmen, weil er aus Unglauben und in Unwissenheit so schlecht gehandelt hatte.
Dieses Motiv der Langmut und Nachsicht findet sich nicht nur in der Theologie
des Lukas nach Apg. 3, 17; 13, 27; 17, 30, sondern auch im aufgenommenen
Traditionsstück Rom. 3,25 f. Der Autor der Pastoralbriefe interpretiert also den

paulinischen Gegensatz im Horizont einer verbreiteten Tauf- und Bekehrungstheologie

der griechischen Kirche. Er tut es aber auf seine Weise. Seine

Interpretation erfolgt im Rahmen seiner epiphanen Vorstellungen, in deren
Sprachgebrauch er die verwendeten Begriffe einbringt. Vom Glauben der Gerechtfer-



208 V. Hasler, Epiphanie und Christologie in den Pastoralbriefen

tigten ist überhaupt nicht die Rede, sondern von Gottes Vorherbestimmung und
gnädiger Huld. Die Vorherbestimmung bezieht sich nicht auf den Gläubigen,
sondern auf den vor und über aller Zeit gefassten Entschluss, den Heilswillen
Gottes im Erscheinen der Erlösergestalt des Menschen Christus Jesus anzukündigen.

Charis ist nicht mehr der vorausgenommene Freispruch des eschatolo-
gischen Richters, durch welchen Gott den Christusgläubigen in das neu
aufgerichtete Gottesrecht hineinversetzt, sondern herablassende, barmherzige Tat des

göttlichen Wohltäters.
Ausdrücklich auf die Taufsituation42 bezogen ist die zweite Stelle Tit. 3, 5:

«. nicht um der gerechten Werke willen, die wir geleistet haben, sondern nach
seinem Erbarmen ...» Die Erwähnung erfolgt als Einschaltung in einen Abschnitt,
der im Schema der Bekehrungspredigt «einst/jetzt» formuliert ist (V.3-7). Der
Autor benützt den Wir-Stil, mit dem er das kirchliche Bewusstsein ausdrückt, das
die Gläubigen erfüllt, die sich als Glieder einer rechtgläubigen Kirche miteinander
verbunden und auf dem Wege ins verheissene ewige Leben wissen. Von diesem
Bewusstsein aus setzt der Autor die antithetische Klammer, deren Formulierung
an den paulinischen Gegensatz erinnert. In V.7 nimmt er ihn nochmals auf und
zeigt, wie er ihn versteht: «... damit wir durch seine Gnade gerechtfertigt zu
Erben würden, wie es der Hoffnung auf das ewige Leben entspricht.» Gegen den
ersten Schein findet keine Wiederholung einer paulinischen Aussage weder in
formaler noch in inhaltlicher Hinsicht statt. Stellen wie Rom. 3, 20.24; Gal. 2,16;
Phil. 3, 9 (vgl. Eph. 2, 8-9) richten nicht nur die Glaubensgerechtigkeit gegen die
Gerechtigkeit auf Grund von Werken des Gesetzes, sondern verstehen zugleich
Tod und Auferweckung Jesu als Vorausnahme der eschatologischen Offenbarung
des endgerichtlichen Urteils. Wieder markiert das völlig andere Verständnis der
Gnade das gewandelte Selbstverständnis des Gläubigen. Güte und Menschenliebe
(V.4) sind auf den Erlöser übertragene Tugenden des hellenistischen Herrscherideals.

Sie erweisen sich in der herablassenden Huld, die als unverdienbares
Erbarmen zur Majestät Gottes gehört und die in der Epiphanie des Christus Jesus
als Heilsbotschaft für die Welt erschienen ist. Durch die Annahme dieses
Evangeliums hat das ewige Erbarmen den Gläubigen erreicht, der sich nun durch die
Taufe in die Kirche aufgenommen in der Gemeinschaft der Frommen sieht und
durch den empfangenen Heiligen Geist geleitet und durch die Gnade erzogen
(Tit. 2,12) in der Lage ist, die geforderten Werke der Frömmigkeit zu leisten. Er
findet nun das göttliche Wohlgefallen und darf hoffen, im kommenden Gericht
das ewige Leben als Belohnung dafür zu empfangen. Seine Bekehrung und seine
danach folgenden «Werke der Gerechtigkeit» versteht er ganz als Wirkung der
sich ihm zugewandten göttlichen Huld und Barmherzigkeit. Die Gnade bewirkt

42 E. Käsemann, Titus 3, 4-7 ebd., S. 298-302, spricht von «einem Stück festformulierter
Taufparänese der hellenistischen Christenheit» (S. 298) und formuliert: «Der Geist schenkt
nicht neue Physis, sondern einen neuen Weg.» Wie in Tit. 2,11 sei die heilsame Gottesgnade
als erziehende Macht verstanden. «Wiedergeburt stellt in die göttliche Paideia zur faktischen
Gerechtigkeit.»



V. Hasler, Epiphanie und Christologie in den Pastoralbriefen 209

seinen Eifer für die guten Werke, die ihm die im Gericht geforderten
Rechtschaffenheit verleiht. So sieht er sich durch die Gnade gerecht gemacht. Diesem
Verständnis widerspricht auch die Gegensatzformulierung in V.5 in keiner Weise.
Die geleisteten gerechten Werke stehen nicht im Gegensatz zur Gnade, sondern
sind Resultat ihrer Wirksamkeit.

Weil die hellenistische Theologie der Pastoralbriefe nur die Offenbarung des

gnädigen, nicht aber eines zornigen Gottes kennt, wird Gnade zum religiösen
Prinzip. Diese Gnade ist erschienen. Darum wird alles Gnade: die Bekehrung, die
Taufe, die Erneuerung des Lebens aus dem in reicher Fülle ausgegossenen
Heiligen Geist und das aus ihm bewirkte fromme Werk des Gläubigen.

Victor Hasler, Bern


	Epiphanie und Christologie in den Pastoralbriefen

