
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 33 (1977)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Timo Veijola, Die ewige Dynastie. David und die Entstehung seiner Dynastie nach der
deuteronomistischen Darstellung. Annales Acad. Scient. Fenn. Ser. B, 193. Helsinki,
Suomalainen Tiedeakatemia, 1975. 164 S.

Dieses Buch ist ein sehr ernsthafter, förderlicher und darum dankenswerter Beitrag zu
einer jetzt häufig diskutierten und noch keineswegs abschliessend beantworteten Frage. Ich
sage das, gerade weil ich mir dessen sehr wohl bewusst bin, dass ich vielen seiner Ergebnisse
nicht zustimme und manches anders ansehe. Eben darum freue ich mich am Scharfsinn der
Beobachtungen, der Sorgfalt der Analysen, vor allem auch daran, mit welcher Bedachtsamkeit

und Sachlichkeit sich das Urteil von schematischen Schlussfolgerungen frei hält. Ebenso
wie ich mich freue, wenn eigene Beobachtungen und Überlegungen durch die des Verfassers
bestätigt werden, fühle ich mich durch ihn verpflichtet, eigene Positionen neu zu durchdenken.
Es geht Veijola darum, ob sich die aus dem Richter- und den Königsbüchern bekannte
deuteronomistische Redaktion auch in den Samuelisbüchern bei der Frühgeschichte der
Davidischen Dynastie feststellen lässt.

M. Noth war ja bei seinen überlieferungsgeschichtlichen Arbeiten der Meinung gewesen,
dass der Deuteronomist für die Darstellung der frühen Zeit fest ausgeformtes Material
übernehmen konnte, das er bis auf geringe Eingriffe nicht zu bearbeiten brauchte. Diese auch vom
Rezensenten geteilte Auffassung bedeutete, dass diese Erzählungen ihren vordeuteronomisti-
schen Skopus in sich selber getragen hätten, wenngleich dieser von den einzelnen Exegeten
sehr verschieden bestimmt worden sein mag. Veijola gibt hier einen auch in seiner Beurteilung
einzelner Standpunkte sehr instruktiven Überblick über die jüngere Forschung. Im Gegensatz
zu Noth u. a. sucht er auch hier das Vorhandensein einer deuteronomistischen Bearbeitungsschicht

nachzuweisen und ihren Umfang zu bestimmen. Das könnte vielleicht nach einer
petitio principii aussehen. Denn zunächst wäre es durchaus möglich, ja wahrscheinlich, dass
verschiedene Geschichtsepochen entsprechend der Bedeutung, die ihnen für das Ganze zukam,
auch eine verschieden dichte Darstellung gefunden hätten, die u. U. eine Bearbeitung unmöglich,

wenigstens unnötig machte. Das gälte dann natürlich ganz besonders für die frühe
Königsgeschichte. Aber nun ist nicht zu bezweifeln, dass bei der Schilderung dieser Geschehnisse

verschiedene Komplexe verarbeitet sind, die, ursprünglich selbständig, irgendwann
miteinander vereinigt und aufeinander abgestimmt werden mussten, und die dabei dann auch
überarbeitet wurden. Veijola nennt hier, geläufigen Anschauungen folgend, die Aufstiegs-, die
Thronfolge- und die Ladegeschichte. Dabei hält er etwa die im Anschluss an Rost
übernommene Thronfolgegeschichte nicht wie dieser für einen «monolithischen Block», sondern
findet gerade hier viele Bearbeitungsspuren; z. B. können Kap. 6 + 7 nicht vor dem Deutero-
nomisten an ihren jetzigen Ort gelangt sein (S. 100). Hier muss schon eine Frage angemeldet
werden. Wenn der Verfasser konstatiert, dass die vordeuteronomistische Gestalt der
Thronfolgegeschichte Salomos Thronfolge kritisch, wenn nicht geradezu feindselig gegenüberstand
(S. 132), dann ist die Überlegung berechtigt, ob man 2. Sam. 9-1. Kön. 1+2 als Thronfolgegeschichte

ansprechen kann; wenn ja, ob man 1. Kön. 1 + 2 dazurechnen darf (was ich nicht
unbedingt bejahen würde). Wenn das aber nicht so ist, liegt die Annahme am nächsten, dass

die Davidgeschichte eine in sich gegründete und dann theologisch bestimmte Zielsetzung
hatte, der eine Bearbeitung zwar Akzente zuteilen, aber kein entscheidendes Gewicht mehr
verleihen konnte. Wenn Davids Königtum trotz allem, was man dagegen sagen konnte, von
Jahwe bestätigt wurde, dann ist das so oder so ein Willensentscheid Jahwes, demgegenüber
die verschiedenen Beurteilungsmöglichkeiten Davids in späterer Zeit zurücktreten mussten,
seien diese idealisierend zustimmend, prophetisch zurückhaltend oder nomistisch an Normen
wägend gewesen, wie Veijola die verschiedenen Bearbeitungsschichten charakterisiert. Denn
das ist das entscheidend Wichtige an dieser Arbeit, mit dem er über Vorhergehendes hinausführt,

dass ihm das pauschale Reden von einer deuteronomistischen Redaktion fragwürdig ist.
Vielmehr nimmt er, hierin etwa Smend folgend (S. 17), verschiedene sukzessive Redaktionsphasen,

eine Geschichte schreibende (DtrG), eine prophetisch orientierte (DtrP) und eine



Rezensionen 169

nomistisch bestimmte (DtrN) an. Diese werden sorgfältig nach ihrem Umfang analysiert,
sodann nach Inhalt und Absicht bestimmt. DtrG ist durch die Überzeugung von der
uneingeschränkten Unschuld des Königs, seiner Grossmut und seiner moralischen Vollkommenheit
gekennzeichnet; dagegen zeigt DtrP paradigmatisch seine Sündhaftigkeit, zeichnet schliesslich
DtrN einen streng das Gebot einhaltenden David. Entsprechend der geschichtlichen
Entwicklung kommt dabei DtrP ein besonderes Gewicht zu.

Damit gelingen dem Verfasser nun wirklich genaue Bestimmungen und das Aufzeigen
eines bewegten Wachstumsprozesses. Das ist zuzugeben. Aber kann das noch mit einer Chiffre
wie Dtr. und den damit notwendig verbundenen zeitlichen Kriterien gedeckt werden? Und
eine letzte Frage, die m. E. im allgemeinen zu wenig berücksichtigt wird. Die Geschichte des

Königtums ist zeitlich eng mit der Wirksamkeit des sog. Jahwisten verbunden, mag dieser nun
in der Zeit Davids oder Salomos anzusetzen sein. Man redet sicher nicht ohne Grund auch
da von einem Geschichtswerk. Ich weiss mich hier in vielem mit den Anschauungen
Blenkinsopps einig. Die Entstehung des Königtums war nicht etwas, was man unbeteiligt
erzählen konnte; das war erlebte und sehr problematische Geschichte, deren Verständnis
immer den theologischen Bereich berührte. Was bleibt angesichts der angenommenen deu-
teronomistischen Redaktionen von diesem Ursprünglichen und Lebendigen? Oder anders
gefragt, erkennt man das an, was bleibt dann von der deuteronomistischen Redaktion? Diese
Fragen wollen Dank und Anerkennung für den Verfasser sein; sie sollen zeigen, dass es eine
Freude ist, im Gespräch mit ihm zu stehen. Hans-Joachim Stoebe, Basel

Charles T. Fritsch (ed.) u. a., Studies in the History of Caesarea Maritima. The Joint Expedi¬
tion to Caesarea Maritima, 1. Bull, of the Amer. Schools of Or. Research, Suppl. Stud.,
19. Missoula, Montana, Scholars Press, 1975. 122 S.

Der vorliegende Band ist der erste in einer Reihe von geplanten Studien zur Geschichte
von Caesarea am Meer, einer Stadt, die während vieler Jahrhunderte die wichtigste Stadt
Palästinas war, darüber hinaus eine grosse Ausstrahlung hatte und durch ihre Ruinen noch
heute den Besucher in ihren Bann schlägt. Der Band vereinigt vier Studien von namhaften
Gelehrten. G. Foerster erhellt im ersten Beitrag die frühe Geschichte der Stadt, die in den
Jahren 13/12 oder 10/9 vor Christus von Herodes dem Grossen gegründet und prächtig ausgestattet

worden ist. G. Downey gibt anschliessend interessante Einblicke in die Geschichte der
christlichen Kirche in Caesarea maritima. Nach den Berichten der Apostelgeschichte, die
Licht auf die Anfänge der christlichen Gemeinde in dieser Stadt werfen, haben wir für lange
Zeit keine Nachricht mehr von ihr. Ihr erster Bischof, der historisch fassbar ist, Theophilos,
präsidierte die Synode von Caesarea im Jahre 195. Entscheidend für die Kirche von Caesarea
wurde das lange Wirken des grossen Origenes und die Bibliothek, die er ihr hinterliess. Sie
erst ermöglichte die Gelehrsamkeit Eusebs, der während fast 30 Jahren Bischof von Caesarea
war. Aus dem 5. und 6. Jahrhundert sind uns nur wenige Nachrichten überkommen. Downey
schliesst seinen Überblick mit der Erwähnung der persischen und arabischen Invasion. Im
dritten Beitrag befasst sich J. M. Levey mit der Geschichte der Juden in Caesarea, die mit
schrecklichen Erinnerungen verknüpft ist. Erwähnt sei nur die Eliminierung der jüdischen
Gemeinde zur Zeit des letzten Prokuratoren, Gessius Florus. Die Ermordung von rund
20 000 Juden in Caesarea war 66 n. Chr. das Fanal für die Erhebung des jüdischen Volkes
gegen die römische Besatzungsmacht. Der vierte und letzte Essay ist der Geschichte Caesareas

zur Zeit der Kreuzfahrer gewidmet. H. W. Hazard berichtet spannend über die Ereignisse von
der Eroberung der Stadt unter Balduin I. am 17. Mai 1101 bis zu ihrem Fall am 27. Februar
1265.

Dem schmalen Band ist eine ausgewählte Bibliographie zur Geschichte von Caesarea
maritima angefügt, die dem Interessierten den Weg zu weiterer Vertiefung weist. Mögliche
Kritik nimmt das Vorwort vorweg. Die vier Beiträge sind alle vor rund einem Jahrzehnt
entstanden. Sie vertreten den Forschungsstand der sechziger Jahre und können darum neuere
Ergebnisse nicht berücksichtigen. Mit Spannung kann man den zweiten Band dieser Studien
erwarten. Er wird den Bericht über die archäologischen Kampagnen der Jahre 1971 und 1972
bringen. Rudolf Brändle, Basel



170 Rezensionen

Ernst Käsemann, Rechtfertigung. Festschrift für Ernst Käsemann zum 70. Geburtstag, hrsg.
von J. Friedrich, W. Pöhlmann & P. Stuhlmacher. Tübingen, Mohr, & Göttingen, Vanden-
hoeck, 1976. VIII + 650 S. DM 108.-.
Festschriften sind für den Käufer nicht selten eine ärgerliche Sache. Oft enthalten sie

vornehmlich Parerga, und gelegentlich muss zu einem horrenden Preis um eines Aufsatzes
willen ein ganzes Buch gekauft werden, das man gar nicht benötigt. Von solchen
Festschriften unterscheidet sich die für Ernst Käsemann deutlich. Um sein Werk zu würdigen,
haben sich 30 Autoren zusammengetan, um «eine erste Antwort auf Käsemanns Arbeit aus
dem Bereich der Biblischen Exegese» zu liefern (S. VI). Alle Aufsätze beziehen sich mehr oder
weniger explizit auf Ernst Käsemanns Zentralthema, die iustificatio impiorum, sei es nur
durch eine Reverenz in Anmerkungsform, sei es - gelegentlich polemisch - durch Aufnahme
und Weiterführung seiner Gedanken. Diese Zentrierung der Aufsätze lässt den Band,
versehen mit einem ausführlichen Autoren- und Stellenregister, geradezu zu einem Kompendium
gegenwärtiger Arbeit am Zentrum neutestamentlicher Theologie werden. Dankbar wird der
Leser auch die «Bibliographie Ernst Käsemann 1933-1975» in Gebrauch nehmen (S. 593-604).
Sie weckt den Wunsch, verstreute Aufsätze in einem 3. Band «Exegetische Versuche und
Besinnungen» gesammelt zu finden, sozusagen als Geschenk des Jubilars an seine
zahlreichen Schüler, die er freilich mit seinem epochalen Römerbriefkommentar schon überreich
beschenkt hat.

Es ist im Rahmen einer Besprechung nicht möglich, den einzelnen Aufsätzen der
Festschrift gerecht zu werden. Ich begnüge mich mit einer kurzen Anzeige jedes Beitrages, um
den interessierten Leser auf jene Fährte zu setzen, die sich für ihn zu verfolgen lohnt.

Charles Kingsley Barrett zeigt in «The Allegory of Abraham, Sarah, and Hagar in the
Argument of Galatians», dass Paulus in Gal. 4,21-31 A.T.-Zitate seiner judaistischen Gegner
anführt, den Skopus aber umkehrt: Aufgrund von Jes. 54,1 ist für ihn die unfruchtbare Sara
die Schwache, die kraft der Gnade Gottes zur Mutter des Freien wird: die galatische Version
von Rom. 9-11. - Otto Betz untersucht die «Rechtfertigung in Qumran». Er findet dort als
Novum gegenüber dem A.T. eine «enge Verbindung der heilschaffenden Gerechtigkeit Gottes
mit der Vorherbestimmung des einzelnen» (S. 34) und vergleicht damit Rom. 8, 30. - Josef
Blanks «Erwägungen zum Schriftverständnis des Paulus» gehen davon aus, dass dieser die
Schrift eschatologisch-christologisch interpretiert und den «haggadischen Midrasch» benutzt.
Nicht das trennt ihn von seiner jüdischen Umwelt, sondern sein neues Gesamtverständnis
des A.T.: es ist nicht mehr tora-bestimmt, sondern «prophetisch-heilsgeschichtlich» (Rom.
3,19-21). - Hartmut Gese exegesiert in seinem Beitrag «Psalm 50 und das alttestamentliche
Gesetzesverständnis» sorgfältig den erwähnten Psalm. In ihm wird jenes vertiefte tora-Ver-
ständnis sichtbar, das seinen Endpunkt im göttlichen Offenbarungswort Jesu in der
Bergpredigt gefunden hat. - Erich Grässer, «Rechtfertigung im Hebräerbrief»: Der Akzent liegt
situationsbedingt «auf der eschatologischen 'Heiligung' der Gemeinschaft» (S. 91), nicht, wie
bei Paulus, auf der Rechtfertigung des einzelnen. - Ferdinand Hahn fragt in «Taufe und
Rechtfertigung» «nach den Voraussetzungen und den Nachwirkungen der paulinischen
Rechtfertigungslehre im Neuen Testament» (S. 95). In der Nachgeschichte (Kolosser, Epheser,
Pastoralbriefe) fehlt «die für Paulus so charakteristische Korrelation zwischen Rechtfertigung
und Glaube» (S. 103). In der von Paulus zitierten Tauftradition ist das dikaiothênai ein
«einmaliges... Widerfahrnis» (S. 116). Paulus dagegen geht es nicht um ein einmaliges
Gläubigwerden, sondern darum, dass der Mensch «nur als Glaubender... der Rechtfertigung
teilhaftig» ist (S. 121). - Martin Hengeis «Mors turpissima crucis» untersucht die Anwendung
der Kreuzesstrafe als Hintergrund für das paulinische «Wort vom Kreuz», das der Apostel
provokatorisch seinen Gegnern entgegenschleudert: «Der Jesus des Paulus starb gerade nicht
einen 'beliebigen' Tod, sondern er wurde am Kreuz in grausamer und verächtlicher Weise
'für uns alle dahingegeben'» (S. 181). - Jacob Jervell fasst seinen Beitrag «Der schwache
Charismatiker» zusammen: «Paulus stellt den schwachen, kranken Charismatiker so dar,
dass dieser zu einem lebendigen Zeichen der alleinwirkenden göttlichen Gnade wird... Er
bleibt auf die Schöpfermacht Gottes angewiesen» (S. 197 f.). - Leander E. Keck will in seinem
Aufsatz «Justification of the Ungodly and Ethics» zeigen, dass der ethische Imperativ nicht



Rezensionen 171

im Indikativ der Rechtfertigung begründet ist; dieser ist vielmehr «the context within which
the good is to be done - without calculation of the effect on the doer himself» (S. 208). -
Walter Klaiber analysiert in «Eine lukanische Fassung des sola gratia» Luk. 1, 5-56 und stellt
fest: «Der Gott, der der Unfruchtbaren Kinder schenkt und der seinen Sohn aus der Jungfrau
geboren werden lässt, ist derselbe wie der, der die Toten lebendig macht und das Nichtseiende
ins Sein ruft; es ist der Gott, der Heil und Leben unabhängig von allen menschlichen
Voraussetzungen schenkt» (S. 217). - In der Einleitung zu seinen «Präliminarien zum Thema 'Paulus
und die Juden'» setzt sich Günter Klein scharf mit Gollwitzers Replik auf seine Besprechung
von Marquardts Buch «Die Juden im Römerbrief» auseinander. Paulus ist «an einer thematisch

selbständigen Erörterung des jüdischen Daseins in der Vergangenheit nicht interessiert»
(S. 237). Auch dessen Weg vom Einst ins Jetzt interessiert ihn nicht. Israel hat «den
eingestifteten Gotteszweck des Gesetzes deshalb verfehlt..., weil es statt aus Glauben aus Werken
sein Seinsvertrauen schöpfte» (S. 239). Das kann Paulus nur daran verifizieren, «dass den
Juden Christus zum Ärgernis gereicht» (S. 240). Wie auch Käsemann meint, wird Israel für
Paulus darin exemplarisch, dass an ihm deutlich wird, dass immer nur Gottlose gerechtfertigt

werden (S. 242). - Klaus Koch untersucht in seinem Artikel «Die drei Gerechtigkeiten.
Die Umformung einer hebräischen Idee im aramäischen Denken nach dem Jesajatargum»
die Übersetzung des Wortstammes sdq im Jesajatargum. Die empirische und die auf die
Gottesgemeinschaft bezogene Gerechtigkeit «gründen in qustä, der dynamisch sich
durchsetzenden, Verkündigungsgeschichte wie Heilsgeschichte vorwärts treibenden und beides
aufeinander abstimmenden wahren Gerechtigkeit» (S. 266). - Werner Georg Kümmel stellt
«Albert Schweitzer als Paulusforscher» dar. - Otto Kuss referiert in «Zu Römer 9, 5» über
die verschiedenen Interpretationsversuche dieses schwierigen Verses während der gesamten
Theologiegeschichte und macht wahrscheinlich, «dass in Rom. 9,5 c. d ein Gotteslobpreis
vorliegt» (S. 302). - Nach Friedrich Lang, «Gesetz und Bund bei Paulus», stehen sich
«Sinaibund und neuer Bund... in dem kontradiktorischen Gegensatz von Gesetzes- und
Glaubensgerechtigkeit gegenüber» (S. 313). So besteht einerseits eine «radikale Antithese von
Gesetz und Glauben»; in Rom. 3,21b ist aber andererseits «die Gottesgerechtigkeit
bezeugt vom Gesetz und den Propheten» (S. 320). - Friedrich Gustav Lang befragt in «Sola
gratia im Markusevangelium» «zwei explizit soteriologische Texte auf ihre kompositorische
Konsistenz und theologische Konsequenz» (S. 321): Mark. 9,14-29 und 10,17-31. In der
Exegese beider Texte drängen sich «paulinische Parallelen und lutherische sola-Formeln» auf
(S. 337). «Markus beantwortet die beiden soteriologischen Grundfragen nach der Befreiung vom
Bösen und nach der Verwirklichung wahren Lebens beidemal dadurch, dass er eine
Unterscheidung proklamiert: die Unterscheidung zwischen Glaube und Unglaube (9,24) und
zwischen Gottes- und Menschenvermögen (10, 27a)» (ebd.). - Eduard Lohse gibt in seinem
Aufsatz «Das Amt, das die Versöhnung predigt» einen kurzen Überblick über das paulinische
und nachpaulinische Verständnis des Apostelamtes. Aller Dienst in der Kirche ist daran zu
prüfen, «ob das Wort von der Versöhnung gepredigt, bezeugt und gelehrt wird» (S. 349). -
Nach Dieter Lührmann ist die Verbindung von «Christologie und Rechtfertigung» schon
vorpaulinisch. Sein Werk ist hingegen «die Ausarbeitung dieser Christologie auf die
Alternative von Gesetz und Glaube hin» (S. 359). - Ulrich Luz stellt in «Rechtfertigung bei den
Paulusschülern» die Frage nach der Wirkungsgeschichte der paulinischen Rechtfertigungslehre
am Beispiel des Epheserbriefes und der Pastoralbriefe. Er stellt als konstitutiv für die
Rechtfertigungslehre die eschatologische und polemische Dimension heraus und versucht,
«Wirkungsgeschichte als hermeneutische Aufgabe» anzugehen (S. 383). - Karl Hermann Schelkle
steuert unter der Überschrift «Das Herrenmahl» seine Vorarbeiten zum abschliessenden Band
seiner neutestamentlichen Theologie bei und referiert Problemlage und Lösungsversuche in
den Fragen um das letzte Mahl Jesu. - Nach Hans Heinrich Schmid, «Rechtfertigung als
Schöpfungsgeschehen», lässt sich für das A.T. sagen, «dass da, wo sich Gerechtigkeit
vollzieht ein Schöpfungsgeschehen im Gange ist» (S. 407). Dabei ist aber zwischen «Schöpfung

im Vollsinn des Wortes und den vorfindlichen Weltzusammenhängen zu unterscheiden»
(S. 411). In den eschatologischen Texten wird darauf gehofft, dass Gott selbst die endgültige
Gerechtigkeit schafft. - Wolfgang Schräge referiert in «Die Frage nach der Mitte und dem



172 Rezensionen

Kanon im Kanon des Neuen Testaments» verschiedene Lösungsversuche der Kanonfrage
und folgt der Lösung des Jubilars. Christus kann «recht nur als der Christus iustificans oder
als der Christus pro nobis, nicht aber als nomistischer Gesetzeslehrer, als 'kosmischer Christus'
oder als Christus sacramentale verkündigt werden» (S. 439). - Nach Siegfried Schulz ist
«Die Charismenlehre des Paulus» «als sein persönlicher, theologisch sorgfältig durchreflektierter

und im Neuen Testament einmalig gebliebener Entwurf anzusehen» (S. 447), den der
Apostel als «Alternative zum Amts-, Rechts- und Ordnungsdenken der religiösen Antike»
versteht (S. 454). Die Charismenlehre hat deutlich antienthusiastische Zielsetzung. Jeder Stand
des Christen ist Charisma, Berufung und Ermächtigung zum Dienst. - Eduard Schweizer
untersucht in «Gottesgerechtigkeit und Lasterkatalog bei Paulus (inkl. Kol. und Eph.)»
einschlägige Texte. Die Lasterkataloge zeigen, dass «Gerechtigkeit Gottes nicht einfach ein
Abstractum bleibt, sondern sich... in den trivialen Fragen des Alltags durchsetzen und
konkret werden will» (S. 476). - Nach Georg Strecker, «Befreiung und Rechtfertigung. Zur
Stellung der Rechtfertigungslehre in der Theologie des Paulus» interpretiert Paulus die
befreiende Tat des Christus vom Galaterbrief an mit den Begriffen der Rechtfertigung, die
er in seiner Umwelt vorgefunden hat. - Peter Stuhlmacher setzt sich in den «Achtzehn
Thesen zur paulinischen Kreuzestheologie» mit Käsemanns Sicht der Kreuzestheologie im
Rahmen des 1. Gebotes auseinander und stellt kritisch fest, dass seine Reduktion der
Sühnetradition auf den Stellvertretungsgedanken sich von Paulus und Jesus selbst entfernt. - Elartwig
Thyen untersucht in seinem Beitrag «'... denn wir lieben die Brüder' (1 Joh 3,14)» Käsemanns
Johannesinterpretation, modifiziert sie und sieht Johannes in der Nähe von Paulus: «Die
johanneische Aussage, dass einzig das Offenbarungswort die in der Finsternis Toten dem Tod
und Gericht entreisst und der Liebesgemeinschaft des Lebens einreiht, sagt wiederum anders,
was Paulus als die Rechtfertigung der Gottlosen beschreibt» (S. 542). - Nach Philipp
Vielhauer sind «Gesetzesdienst und Stoicheiadienst im Galaterbrief» identisch: mit Gesetz meint
Paulus «das Gesetz als Heilsweg, als Selbsterlösung und Selbstbehauptung und so in der Tat
als mit 'elementarischen und materiellen Naturmächten' identisch» (S. 555). - Die Naherwartung

steht nach Anton Vögtle, «Rom 13,11-14 und die 'Nah'-Erwartung», «ganz und gar im
Dienst der Paraklese; weder wird sie thematisch behandelt, noch - und schon gar nicht - um
ihrer selbst willen geltend gemacht» (S. 572). - Walther Zimmerli zeigt in «Prophétie und
Apokalyptik auf dem Wege zur 'Rechtfertigung des Gottlosen'», dass die exilische Prophétie
(Ezechiel, Deuterojesaja) auf die iustificatio impii ausschaut. Der Apokalyptiker ist durch die
Frage in Atem gehalten: wann kommt das Verheissene? Er ermahnt «zum treuen Ausharren
und Erwarten der von Gott über seinem Volk und zu seinen Gunsten beschlossenen und
zugesagten Erlösungszeit, in der die Zorneszeit ihr Ende erreicht» (S. 591).

Hans Jakob Gabathuler, Zürich

[Leon Lamb Morris.] Reconciliation and Hope. New Testament Essays on Atonement and
Eschatology presented to L. L. Morris on his 60th Birthday, ed. by Robert Banks. Exeter,
Paternoster, 1974. 317 S. £ 4.00.
Ein australischer Neutestamentier anglikanischer Konfession hat diese hübsche

Festschrift empfangen. Unter seinen zahlreichen Veröffentlichungen befinden sich Kommentare
zu mehreren Schriften der Bibel sowie Studien über das Kreuz im Neuen Testament (1955
und 1965). Letztere haben die Thematik der Festschrift veranlasst. Mitarbeiter sind zwanzig
namhafte Vertreter der neutestamentlichen Wissenschaft aus Australien und den anderen
Kontinenten.

Bo Reicke, Basel

Peter Stuhlmacher, Schriftauslegung auf dem Wege zur biblischen Theologie. Göttingen,
Vandenhoeck, 1975. 187 S. DM 17.80.
Der Titel dieser Sammlung von 5 Aufsätzen ist ein Programm, dessen Notwendigkeit am

Anfang eines jeden Aufsatzes begründet wird: Die neutestamentliche Exegese kommt «in
jeder wesentlichen exegetischen Frage (zu) kontradiktorischen Urteilen», so dass sie sich selbst
«im Ergebnis aufzuheben scheint» (S. 10). Es ist ein «Niedergang der neutestamentlichen



Rezensionen 173

Wissenschaft in Deutschland» festzustellen (S. 51), eine «diffuse Problemlage, in der wir
Protestanten stehen» (S. 61), und die «führenden neutestamentlichen Theologien» begegnen in
einer «höchst unterschiedlichen Gestalt», die auf «einem z. T. ganz verschiedenen historischen
Urteil beruht» (S. 129). In der so gezeichneten Situation entfaltet Stuhlmacher sein Programm
vor allem in dem zentralen Aufsatz «Historische Kritik und theologische Schriftauslegung»
(S. 59-127) und praktiziert dieses Programm in dem Aufsatz «Das Bekenntnis zur Auferwek-
kung Jesu von den Toten und die Biblische Theologie» (S. 128-166). An diesen beiden
Aufsätzen wird das Programm zu überprüfen sein. Zuvor ist jedoch zu fragen, ob die Darstellung
der Situation tatsächlich notwendig und berechtigt ist, oder ob sich hier nicht ein subjektiver
Eindruck niederschlägt, der sicher der Diskussion würdig, aber nicht in dieser Weise als
Faktum zu verallgemeinern ist.

Klagen über den desolaten Zustand begleiten die Theologie ständig seit dem Ende der
lutherischen Orthodoxie. Speziell für die Arbeit am N.T. ist die Klage über eine
Verselbständigung der historisch-kritischen Exegese nach der vorher gerügten Überfremdung durch
philosophische Prämissen ebenfalls zu hören. Aber das eben zu Ende geführte Theologische
Wörterbuch zum N.T. - inzwischen auch in englischer und italienischer Sprache erschienen -
relativiert zumindest den Eindruck von einem Niedergang der neutestamentlichen Wissenschaft

in Deutschland. Was diesem Eindruck in der Allgemeinheit partiell ein gewisses Recht
verschafft, liegt auf einem anderen Feld. Das Theologische Wörterbuch begann 1928 mit dem
Ziel, dem Pfarrer für seine Predigt einen Dienst zu leisten, und noch 1959 konnte G. Friedrich
im Vorwort zum 6. Band schreiben, dass er die Hoffnung habe, seinen Dienst zu tun, «indem
er dem Pfarrer Hilfe bietet für Predigt und Unterricht». Wenn eine solche Wendung danach
nicht wieder begegnet, so sicher nicht, weil die Arbeit am N.T. sich gewandelt hat, sondern
weil das Theologiestudium nicht mehr diese eindeutige Zielrichtung hat. Die Freude der
jungen Theologen, die in den 40er Jahren Bultmanns Programm der Entmythologisierung
aufnahmen, weil sie hier eine Hilfe in ihrer zentralen Aufgabe der Verkündigung fanden, ist
geschwunden, nicht weil die N.T-Exegese keine Hilfe mehr bietet, sondern weil diese Hilfe
nicht mehr in gleicher Weise gefragt ist. Was heute in den Massenmedien noch an kirchlicher
Verkündigung begegnet, zeigt genau den desolaten Zustand in den Kirchen, den Stuhlmacher
für die N.T.-Wissenschaft beklagt. Pietistische Frömmigkeit steht pfarramtlichen Worten
gegenüber, denen man kaum noch die Bezeichnung Verkündigung zugestehen kann.

Trotzdem ist der Ruf an die Exegese, «ihr methodisches und hermeneutisches Rüstzeug
mitsamt ihrer derzeit eingebürgerten Arbeitspraxis zu überprüfen» (S. 120), sicher berechtigt
und kann von Nutzen sein. Was dann jedoch als «eine methodologisch und wirkungsgeschichtlich

reflektierte Hermeneutik des Einverständnisses mit den (biblischen) Texten» (ebd.)
angeboten wird, ist eine Variante der «neuen Hermeneutik», als deren Repräsentanten Ernst
Fuchs und Gerhard Ebeling genannt werden, ergänzt durch die mögliche Aufnahme
«psychologischer und soziologischer, auch linguistischer Kategorien und Deutungsmethoden» (S. 123).
Als wesentliche Kriterien erscheinen der Dialog mit der Tradition, Raum für die
«Selbstmächtigkeit des Schriftwortes» (S. 125) und die «Offenheit für die Begegnung mit der uns aus
der Transzendenz heraus zukommenden Wahrheit Gottes» (ebd.). Nicht einleuchtend ist in
diesem Zusammenhang die Forderung, die Einheit alt- und neutestamentlicher Exegese
herzustellen, die nur «pragmatisch aber nicht programmatisch» (S. 118) zu trennen seien. Die
Position Harnacks, «das A.T. seit dem 19. Jahrh. als kanonische Urkunde noch zu konservieren,

ist die Folge einer religiösen und kirchlichen Lähmung», die gleich zweimal zitiert
wird (S. 78 +176), wird heute von keinem ernst zu nehmenden Exegeten vertreten. Dagegen
hat Stuhlmacher offensichtlich nicht zur Kenntnis genommen, was z. B. in der Reihe «Abhandlungen

zum christlich-jüdischen Dialog» auch für die Exegese des N.T.s geleistet wurde, um
nur ein Beispiel zu nennen.

Es könnte jedoch sein, dass diese auf eine direkte Kontinuität zwischen Altem und Neuem
Testament zielende Arbeit nicht mit dem übereinstimmt, was Stuhlmacher vorschwebt, weil er
das Verhältnis der beiden Testamente im Gefolge von R. Smend lieber als ein Spannungsverhältnis

sieht, in dem «die Namen Jahwe und Israel in Jesus Christus beide überholt und beide
gegenwärtig» (S. 139, Zitat von R. Smend, Die Mitte des A.T.s) sind.



174 Rezensionen

Dass von daher nur eine weitere «kontradiktorische» Position entfaltet werden kann, der
man ebenso vorwerfen wird, sie reflektiere die eigenen Methoden nicht zur Genüge, zeigt der
Vollzug am «Bekenntnis zur Auferweckung Jesu» (S. 140 ff.). 1. Kor. 15, 3-5, Luk. 24, 34 und
Rom. 4,25 werden unter dem Begriff «Bekenntnisse zur Auferweckung Jesu» zusammenge-
fasst (S. 140), ohne in Rechnung zu stellen, dass Paulus in 1. Kor. 15 seine Verkündigung
zusammenfasse jedenfalls hinter diesen Texten also - gegen die Versicherung S. 143 - Erzählungen

stehen.
Es ist erstaunlich, wie wenig Beachtung die These von M. Dibelius gefunden hat, die

Grabeslegende habe einen ursprünglichen Erscheinungsbericht verdrängt, obwohl sie nicht
nur gut begründet in seiner Formgeschichte steht, sondern - soweit ich sehe - auch niemals
ernsthaft widerlegt worden ist. Mit der These, Mark. 16,1-8 sei eine Glaubenslegende, die in
ätiologischer Form begründe, warum die Christen keinen Märtyrerkult am Grab entfalten
(S. 144 f. Anm. 31), ist wenig überzeugend. Wo gibt es Ätiologien für die Nichtausübung eines
Kultes?

Mit guten Argumenten führt Stuhlmacher den Auferstehungsglauben auf das A.T. und
das Judentum zurück. Allerdings misslingt ihm die Präzisierung der Bedeutung und des
Inhalts dieses Glaubens sowohl im Judentum wie in der frühen Christenheit. Was heisst es,

wenn er die Auferweckung der Toten durch Gott «einen Spitzensatz des israelitischen
Gottesglaubens» (S. 146) nennt? Und ebensowenig besagt der Satz: «Der sog. Osterglaube ist also
in der Tat ein wirklicher Glaube, nämlich der Glaube an den Gott, der den gekreuzigten
Jesus auferweckt hat und fortan als dieser Gott das Leben der Glaubenden durch Christus
bestimmt» (ebd.). Man hat den Eindruck, dass mit Fleiss und viel Mühe vermieden wird, den
Osterglauben wie den alttestamentlich-jüdischen Glauben an die Auferstehung der Toten in
Zusammenhang mit der Erwartung des Gottesreiches zu bringen. Darum begegnet der Titel
Christus nur wie ein Würdename, ohne dass seine Funktion im Zusammenhang mit der
jüdischen Erwartung genannt wird. Statt dessen wird der jüdische Auferstehungsglaube ein
«Weg der Aufweitung des Jahweglaubens» genannt (S. 149), und man muss wieder fragen,
was das heissen soll. Die geforderte «Offenheit» der N.T.-Exegese zum A.T. hin hat damit
jedenfalls nichts Neues erbracht.

Inhaltlich wird der Auferstehungsglaube dann konventionell interpretiert: Jesus sei
dadurch «der von Gott Bejahte und in seinem Weg Bestätigte»; Gott habe sich «in seiner sogar
die Toten erweckenden Gerechtigkeit gerade mit dem schmachvoll hingerichteten Jesus
identifiziert» (S. 153). Was nützt es, wenn festgestellt wird, dass das Auferweckungskerygma
«über Rang und Funktion Jesu definitiv entschieden» hat (S. 154), wenn nicht gesagt wird,
welcher Rang und welche Funktion gemeint ist; denn Würdenamen bleiben ohne eine solche
inhaltliche Bestimmung Schall und Rauch. Nur zaghaft wird zum Abschluss wenigstens von
«israelitischen Heilserwartungen» und «paradiesischen Assoziationen» (S. 156.158) gesprochen,
ohne jedoch die notwendige Präzisierung zu nennen, dass Israel das Gottesreich erwartete und
dass eben dies die Proklamation Jesu war, die sein Wirken und seine Predigt bestimmten, dass
endlich diese Proklamation durch das Erscheinen des Gekreuzigten als Messias Christus)
erfüllt wurde.

Selbst wenn am Ende explizit von Eschatologie gehandelt wird (S. 161 ff.), so geschieht
dies nur mit der sofortigen Reduzierung konkreter Erwartung auf das personale Geschehen
der Auferweckung Jesu. Und darum muss dann auch gegenüber der israelitischen Erwartung
Kritik angebracht werden: «Die neutestamentliche Eschatologie entsteht also von Ostern her
als Christologie, indem die israelitischen Heilserwartungen in Anknüpfung und Widerspruch,
Kritik und Vollendung auf den Gekreuzigten und Auferstandenen bezogen werden» (S. 162).
Uber eine solche «Offenheit zum A.T.» ist neutestamentliche Forschung bereits hinausgelangt.
Nicht als ob kritiklos die jüdische Erwartung, wie sie etwa in den zwischentestamentlichen
Apokalypsen begegnet, einfach übernommen wird, wohl aber so, dass die Erfüllung dieser
Erwartung mit dem Erscheinen des Christus bezeugt wird und Kritik nur insoweit ihren
Platz hat, als sie konkret von dieser Erfüllung her benannt werden kann, anstatt pauschal
zum Programm erhoben zu werden.

Sosehr dem Verfasser in der Forderung nach einer biblischen Theologie zuzustimmen ist,



Rezensionen 175

so sehr ist zu bezweifeln, ob diese als eine «zum Alten Testament hin offene Biblische
Theologie des Neuen Testaments zu entwerfen ist» (S. 163). Vielmehr ist für die
Gleichwertigkeit beider Testamente zu plädieren, für das gegenseitige Befragen und Befruchten
beider Exegesen, ohne dass einer Seite der Vorrang zu geben ist.

Hans-Werner Bartsch, Frankfurt a. M.

Reuben J. Swanson, The Horizontal Line Synopsis of the Gospels. Dillsboro, N.C., Western
North Carolina Press, 1975, XX + 597 pp. $ 23.95.
Whoever has attempted to compose a Gospel synopsis will appreciate the immense

amount of time, labour and thought required to assemble the Gospel materials in such a

logical and practical pattern. One will therefore have the greatest admiration and respect for
Professor Reuben J. Swanson and his dedicated team of assistants for the herculean toil
involved in producing his Horizontal Line Synopsis (hereinafter referred to as HLS), which
is undoubtedly another useful tool for students of the four Gospels.

This synopsis is contained in a volume of normal size and has been printed by photo
offset from copy typed personally by the author. Dr Swanson rightly regards his synopsis as

a noteworthy contribution to the study of the Gospels because of its special setting of their
text in parallel lines one under the other across the page in horizontal blocks, in such a way
that identical words and phrases are shewn directly above and below one another. This
method of presentation, first used by K. Veit in 1897, is combined in HLS with printing the
four Gospels four times over in succession, each Gospel in turn taking its place as the 'lead'
Gospel on the top line. Further parallels are also given below the main parallels, so that
for example in Matt. 8:13 there is a block of no less than nine lines of parallels set one below
the other. Since the "lead" Gospel is always divided into sections according to its own
nature, the number of sections into which each Gospel is divided is much less than those
found in the vertical column synopses. Thus for Matt, there are only 79, for Mark 72, for
Luke 106 and for John 44. A special table shows which sections are parallel in each Gospel.
The general layout is clear and tidy and of easy reference.

Undoubtedly there is an important advantage in the eye being able to look downwards
instead of across in order to see what is exactly parallel and what is not. The advantage will
be even greater in the Greek edition, which is promised in the near future, because the RSV
translation used throughout is constantly letting down the synoptist. E.g., in Matt. 8:3 we
read "was cleansed" but in the Markan parallel (1:43) the identical Greek word is rendered
"was made clean". Again in Matt. 27: 59 and parallels, the word "wrapped" is used for all
three synoptic Gospels, though Mark uses another term meaning "rolled".

Another advantage of the HLS is the facility to take a fourfold look at the text by
examining the one passage in up to four different settings, according to whichever is the
"lead" Gospel. This certainly helps to impress on the mind the agreements and differences
between the texts.

The four sequences in which the Gospels are presented are:

1. 2. 3. 4.

Matt. Mark Luke John
Mark Matt. Matt. Matt.
Luke Luke Mark Mark
John John John Luke

The only question raised by this sequence is that logically it would seem that when Mark is
the "lead" Gospel, Luke should come next instead of Matt. John of course is given last in
the first three cases because the real parallels are so few, owing to the different literary
character of that Gospel.

Another virtue claimed for the HLS is its "neutrality". This is in any case a difficult
concept - for "neutrality" has to be specified either with regard to all source theories, or to
form critical theories or to redactional theories, or to chronological theories, or whatever. All



176 Rezensionen

that can be justly said is that some synopses of their nature are more serviceable for some
purposes than for others; so that "neutrality" is not necessarily a virtue.

There is however more reason to question the claim made for the HLS that it is a better
aid "to the reader to visualize the relationships among the Gospels" "Now it is possible
for the first time to see all the similarities and differences in synoptic form" (Introduction).
This claim is, however, demonstrably false if understood in the general sense. For while it is

true that the HLS gives the reader an excellent idea of the parallelism between any given
phrase or group of words, it is not true that it enables us either for the first time, or at any
time, to see all the similarities and differences in synoptic form. Some of them can certainly
be more clearly seen in other ways, e.g., the different positions occupied by certain pericopes
in different Gospels can in many cases be more easily visualized in the vertical column
synopses, e.g. Matt. 4:1-11 and par. Again, for the purposes of form criticism, the vertical
column synopsis reveals more clearly and simply the patchwork character of many Matthean
and Lukan pericopes. Again, a visual chart of pericope transfers is another important way of
illustrating the mutations found in the synoptic material.

In conclusion, it would seem that there is no one form of synopsis that is best for all
purposes, neither the vertical nor the horizontal. There is room for a plurality of synopses and
synoptic forms, some of which are more truly synoptic than others. And each, in the opinion
of the present reviewer, will be useful for different aspects of the synoptic question. Hence
the HLS has a limited but important and positive function, above all, as it were, that of
fixing «the microscope» on any given phrase or sentence within a limited field of vision. But
it would seem to be less useful as regards the over-all picture, nor is it the best tool for the
form critic as such. Nevertheless, within its own special limitations the HLS (and especially
the forthcoming Greek version of it) should find a rightful place as a working tool alongside
for instance W. F. Farmer's Synopticon; but it cannot displace the vertical column synopsis
as the primary working tool.

J. Bernard Orchard, London

William R. Farmer, The Synoptic Problem. A Critical Analysis. 2nd ed. (1st ed. 1964).
Dillsboro, N. Carolina, Western N. Carolina press, 1976. XI + 308 S. $ 12.95.

Bernard Orchard, OSB, Matthew, Luke & Mark. The Griesbach Solution to the Synoptic
Question, 1. Manchester, Koinonia Press, 1976. VIII + 172 S. + 1 Tabelle. $ 6.95.

Der amerikanische Methodist Farmer trat 1964 mit einer kühnen Kritik der synoptischen
Zweiquellentheorie auf. Die neue Auflage seiner Studie wird im Prospekt des Verlags als eine
Revision dargestellt, aber der Text enthält keine Hinweise auf eine neue Bearbeitung. Jedenfalls

ist es sehr zu begrüssen, dass Farmers energischer Protest gegen die treuherzig wiederholten

Dogmen von der Priorität des Markusevangeliums und der Existenz einer Logienquelle
wieder zugänglich gemacht worden ist. Farmer ging von einer lange gehegten Skepsis gegen
diese zwei Annahmen aus, welche trotz ihres hypothetischen Charakters die ganze Redaktionsgeschichte

und Bibeltheologie in ein Prokrustesbett gezwungen haben. Er griff statt dessen auf
eine von J. J. Griesbach 1789-90 entfaltete Theorie zurück, nach der Matthäus und Lukas die
Quellen des Markus gewesen seiend Besonders ausführlich behandelte Farmer die Entwicklung
der Debatte in England und Deutschland.

Auch der englische Benediktiner Orchard tritt in seiner Monographie über die Synoptiker
mit Überzeugung für die Theorie Griesbachs ein. Er betont den Umstand, dass Markus zwar
häufig mit Matthäus und Lukas übereinstimmt und dass er doch manchmal entweder vom
einen oder vom anderen abweicht, aber fast nie von beiden auf einmal (S. 128 A. 21). Die
notorische Zwischenstellung des zweiten Evangeliums kann veranlassen, dieses entweder
als Grundlage oder als Ergebnis der anderen synoptischen Evangelien aufzufassen. Aber
indem das Mark, manchmal beidseitig, manchmal alternativ mit den anderen Evangelien
übereinstimmt, ist seine Abhängigkeit von ihnen wahrscheinlicher als seine Einwirkung auf sie.

Denn im letzteren Falle hätte sich im Mark, bedeutend mehr Sondergut als die wenigen vor-

i B. Reicke, Griesbach und die synoptische Frage: Theol. Zeitschr. 32 (1976), S. 341-359.



Rezensionen 177

liegenden, unselbständigen Einzelheiten bemerkbar gemacht. Mit grosser Akribie werden
dann von Orchard die Prinzipien Griesbachs auf das synoptische Material angewendet.
Besonders erscheint dem Verfasser wichtig, die Abhängigkeit des lukanischen Reiseberichts
von den matthäischen Redekomplexen aufzuweisen.

Gewiss wird die gelehrte Welt die beliebte Zweiquellentheorie nicht so leicht aufgeben,
zumal die heute vorherrschende Ausgestaltung der Redaktionsgeschichte und der
Bibeltheologie damit erschüttert wäre. Kritik ist aber nötig. Zwar scheint die Annahme literarischer
Abhängigkeit des einen Evangelisten vom anderen im Sinne jeder Benutzungstheorie
einschliesslich der von Griesbach auf einem anachronistischen Schreibtischdenken zu beruhen.
Aber unter den vorliegenden Benutzungshypothesen besitzt die Griesbachsche den Vorteil,
einfach zu sein und ohne unbekannte Grössen auszukommen. Es ist ein Verdienst Orchards,
die Möglichkeiten dieser Hypothese in eleganter Weise illustriert zu haben.

Bo Reicke, Basel

Jack Dean Kingsbury, Matthew: Structure, Christology, Kingdom. Philadelphia, Fortress
Press, 1975. XIV + 178 S. $ 10.95.
Das eigentliche Herzstück der Theologie des ersten Evangeliums ist nicht die Ekklesio-

logie, sondern seine Christologie. Der Begriff der Gottesherrschaft (Himmelreich) kann
zutreffend nur von der Christologie her interpretiert werden.

Schon die Analyse der Struktur des Evangeliums (S. 1-39) zeigt seine christologische
Konzeption an. Kingsbury arbeitet drei Hauptteile heraus: Matth. 1,1—4-, 16; 4,17-16,20;
16,21-28,20. Im Blickpunkt des ersten steht die Person des Messias Jesus, im zweiten seine
Verkündigung, im dritten sein Leiden, Sterben und Auferstehen. Matth. 1,1; 4,17 und 16, 21
liefern jeweils die Überschrift zu einem Hauptteil. Dieser Aufriss ist in ein bestimmtes
heilsgeschichtliches Konzept eingeordnet, das zwei Epochen kennt: die Zeit Israels und die
Zeit Jesu (Verheissung und Erfüllung). Letztere umspannt die Zeit von Jesu Geburt bis zu
seiner Parusie. Sie ist gekennzeichnet durch Gottes dauernde Gegenwart bei seinem Volk in
der Person seines Sohnes (1, 23; 18, 20; 28, 20). Diese Zeit Jesu umfasst also auch die Zeit der
Kirche.

Nach dieser Analyse der Struktur des Evangeliums wendet sich Kingsbury der
Untersuchung der christologischen Titel im Matthäus-Evangelium zu (S. 40-127). Der entscheidende
Titel, der die Gegenwart Gottes bei seinem Volk zum Ausdruck bringt, ist der Titel «Sohn
Gottes». Es ist ein «konfessioneller» Titel: nur die Jüngergemeinde gebraucht ihn, die also,
die in Jesus dem Sohn Gottes begegnet sind. Neben diesen konfessionellen Titel tritt ein
«öffentlicher»: der Menschensohn. So bezeichnet sich Jesus vor seinen Gegnern und vor der
Volksmenge. Er bezeichnet darüber hinaus Jesus als Weltenrichter. Er ist konstitutiv für die
Zeit, die mit der Parusie beginnt. Die anderen christologischen Titel des Evangeliums sind auf
diese beiden zentralen bezogen. Sie erläutern die Funktion des irdischen Jesus bzw. die
Funktion des erhöhten Herrn.

In seiner Reichsverkündigung (vgl. 4, 23; 9,35; 24,14) stellt der Sohn Gottes, in dem Gott
den Menschen nahekommt, Israel und die Völkerwelt vor eine letzte Entscheidung, vor die
Frage der Gottesherrschaft (S. 128-160). In der Verkündigung des «Evangeliums vom Reich»
kann und darf nicht zwischen der vorösterlichen und nachösterlichen Verkündigung
unterschieden werden. Der Begriff umspannt vielmehr die Botschaft des irdischen Jesus wie die
Verkündigung der Kirche gleichermassen. Kirche und Gottesherrschaft (Himmelreich) werden
dabei keineswegs kurzschlüssig miteinander identifiziert, wohl aber sind beide Grössen
aufeinander bezogen. Die Kirche ist in der Tat die Gemeinschaft «der Söhne des Himmelreichs»,
sie ist es aber in der Weise eines corpus mixtum. Sie existiert «schon jetzt» in der Sphäre des
Himmelreichs und wartet doch zugleich auf ihre Vollendung am Ende der Zeit. Die Jüngerschaft

Jesu vollzieht sich in dieser eschatologischen Spannung: in der Kreuzesnachfolge Jesu
und zugleich im Hinblick auf den kommenden Tag der Endvollendung.

Einige kritische Anmerkungen sollen das Verdienst dieser Arbeit nicht schmälern, sondern
zu weiterem Nachdenken anregen. Kingsbury sagt richtig, dass der christologisch orientierte
Entwurf des Evangeliums sich schon in seiner Struktur zeigt. Gehalt und Gestalt bedingen



178 Rezensionen

einander. Die Frage ist mir freilich: Hat Kingsbury die Struktur des Evangeliums in
hinreichendem Masse erfasst? Die Gliederungsformeln des Evangeliums (the fivefold stereotyped
formula kai egeneto hote etelësen ho Jësous... 7,28; 11,1; 13,53; 19,1; 26,1 und the
twofold formula apo tote ërxato ho Jësous... 4,17; 16,21) hätten m. E. noch besser im
Rahmen der Komposition verständlich gemacht werden können. Sie gliedern das Evangelium
keineswegs schematisch. So kann ich Kingsbury nicht folgen, wenn er den ersten Hauptteil
des Evangeliums bis 4, 16 gehen lässt, den zweiten also mit 4,17 beginnt. Matth. 4,17 hat seine
Funktion doch in einem Kontext, der mit 3, 1 beginnt: die Johannesverkündigung (vgl. 3, 2),
die Jesus mit 4,17 aufnimmt. Diese Klammer darf nicht zerrissen werden. Tatsächlich umfasst
das Evangelium nicht drei, sondern nur zwei Hauptteile, nämlich 3,1-16, 20 und 16, 21-28, 20.
Sie können mit Recht durch 4,17 und 16, 21 charakterisiert werden. Kapitel 1 und 2 dagegen
bilden ein Präludium, das bereits die ganze Geschichte des Evangeliums hintergründig
anzeigt. Die beiden Hauptteile werden durch die fünffach begegnende Formel 7,28; 11,1;
13, 53; 19,1; 26, 1 - wiederum nicht schematisch (vgl. die Stellung von 11,1) - untergliedert:
3,1-7,29; 8,1-11,24; 11,25-13,58; 14,1-16,20; 16,21-19,2; 19,3-26,2; 26,3-28,20. Jeder
dieser sieben Kompositionskomplexe, die in sich wiederum zweigeteilt sind, hat seine spezifische

christologische Thematik, die im ersten Hauptteil auf das Christusbekenntnis des Petrus
hin ausgerichtet ist, im zweiten Hauptteil auf die Passions- und Ostergeschichte hin orientiert
ist. Eine eingehende Analyse der jeweiligen kompositionellen Thematik würde die Einsichten
Kingsburys weiter vertiefen und die Funktion der christologischen Titel in noch hellerem
Licht erscheinen lassen. Wilhelm Wilkens, Lienen

Antonio Maddalena, La Lettera ai Romani. 1. La miseria dell'uomo. 2. II Vangelo della
grazia. Bologna, Pàtron, 1974—1975. 318; 318 pp. L. 6.400; 5.600.

L'Evangile de Jésus-Christ que Paul présente comme puissance de Dieu pour tous ceux
qui croient (I, p. 9-88); la misère de l'homme incapable de salut et aussi la faillite des
religions et des philosophies anciennes comme voies pour ce même salut, toujours désiré et
jamais acquis (I, p. 89-316); l'Evangile de la grâce dans le Christ mort et ressuscité et ses
conséquences pour les chrétiens, finalement rendus à la liberté (II, p. 7-188); construction
d'une Eglise spirituelle nouvelle, liée sans doute au peuple ancien, mais issue du sacrifice
libérateur de la Croix, maison dans laquelle il y a plusieures places et nombreux charismes,
mais aussi une seule et unique grâce, une seule et unique rédemption, une seule et unique vie,
une seule et unique joie, toujours la même, et pourtant personnelle pour chacun des membres

(II, p. 189-292): ce sont les quatre tranches dans lesquelles Antonio Maddalena divise
sa lecture de l'Epître aux Romains (Rom. 1, 1-17; 1,18—4,25; 5-8; 9-16). L'enchaînement des
thèmes dans ces quatre parties montre suffisamment l'unité de la lettre; explique pourquoi
Paul de persécuteur est devenu serviteur de Jésus-Christ; met en valeur la nouveauté de

l'Evangile paulinien vis-à-vis des annonces de salut dans l'Ancienne Alliance (c'est là le thème
principal dans la lecture de Maddalena); offre une réponse aux problèmes essentiels de
l'existence humaine. Maddalena, professeur de Littérature Grecque à l'Université de Turin,
a longtemps cherché une réponse claire à ces problèmes: tout d'abord dans les historiens, les
philosophes et les poètes de la Grèce ancienne; ensuite chez Philon; dernièrement chez Paul,
dont le message a été pour lui libérateur. C'est cet itinéraire personnel qu'il avoue dans la
préface (I, p. 7 s.) et qu'on ne peut pas oublié dans la lecture de ce livre attachant, solide,
quelquefois même difficile dans son langage.

Ces deux volumes ne reviennent pas à l'exégèse proprement dite; souvent l'exégète ne
peut cacher son malaise, à commencer par la traduction que Maddalena donne du texte de
l'Epître; la perspective de cette œuvre est autre et on pourrait la chercher dans le genre des
commentaires théologiques. La méthode employée est sans doute celle de la théologie
biblique: la pensée de Paul est cernée dans l'ensemble des écrits néotestamentaires et dans
son arrière-plan vétérotestamentaire; mais très sensible est la médiation philonienne; et ce qui
compte en définitive est l'enchaînement théologique des thèmes. Maddalena lit son texte et
nous en communique le message: aucune digression; aucune analyse qui ne soit toute tendue
à ce but; aucune discussion exégétique. Saisi par son thème, Maddalena veut nous entrainer



Rezensionen 179

dans son expérience: il le fait avec sobriété extrême, tout plié dans un texte émaillant et
scientifique, qui demande d'être lu comme il a été écrit, un commentaire théologique qui a
cherché dans l'écrit paulinien une réponse aux problèmes essentiels qui animent l'existence
de l'homme. Aldo Moda, Torino

Carl Andresen, Die Geschichte des Christentums, 1. Von den Anfängen bis zur Hochschola¬
stik. Theologische Wissenschaft, 6. Stuttgart, Kohlhammer, 1975. XVI + 234 S. DM 25.-.
The series «Theologische Wissenschaft» in which this book is volume 6 aims to be an all-

encompassing survey of theological knowledge for the use of students and instructors of
religion. The series, when completed, will consist of eighteen volumes and will include all
subjects which are of interest to students of theology, from biblical studies through systematic
theology to missions.

The present volume, by one of the well known experts in church history, begins with the
foundation of the Jerusalem congregation and ends with the time of the Avignonese papacy.
The material is divided into four main sections: Early Christianity, Byzantine Christianity,
Early Middle Ages, High Middle Ages. Since the whole book consists of 236 pages, only
limited space could be devoted to each section. The history of early Christianity from 1 A.D.
to the 5th century A.D. is discussed in 71 pages; the Byzantine church receives about 30 and
the two other sections between 60 and 70 pages each. As a result of these material limitations,
the text is extremely compact; small print abounds and so do abbreviations. There are no
wasted spaces; every word is solid information, and every page has an almost encyclopaedic
appearance. It is unlikely that anyone without a fairly good background in church history and
without an acquaintance with terms and names will be qualified to read this book.

By and large, the author follows the traditional chronological and theological approach of
church historians, and the social and economic setting of Christianity takes a secondary place.
On the other hand, secular and ecclesiastical history appear in a most useful blend, presenting
Christianity against its background. Excellent features of the book are the numerous, up-to-
date bibliographies; very useful chronological tables at the end of each section and similar
additions aimed to make the understanding of various problems easier. There are also many
aspects of church history that are often neglected or insufficiently treated in textbooks, and
here receive brief but adequate mentioning. To name only two at random, the institution of
pilgrimages and Marian piety (pp. 223 ff.) are being dealt with concisely and in an expert
fashion. The comparison in two opposite columns of Dominican and Franciscan theology
(pp. 203 ff.), for example, will be used by all students with great profit. This book should
become a standard volume in the professional libraries of all theologians and clergymen.

Stephen Benko, Fresno, Calif.

Basilio di Cesarea, Il battesimo. Testo, traduzione, introduzione e commenta a cura di
Umberto Neri. Testi e ricerche di scienze religiose pubblicati a cura dell'Istituto per le
scienze religiose di Bologna, 12. Brescia, Paideia, 1976. 455 S.

Bis ca. 1700 galt der von U. Neri verdienstvoll herausgegebene Text unbestritten als ein
Werk des Basilius von Cäsarea. Wegen der hier vorliegenden, an den Jansenismus erinnernden
Strenge der Moral bezweifelten aber Anfang des 18. Jahrhunderts zwei französiche Herausgeber

der Werke des Basilius die Echtheit der Taufrede, und dieser Zweifel hat die Migne-
Ausgabe und die spätere Forschung geprägt. Neri zeigt durch eingehende Vergleiche der
Sprachformen und der Theologie, dass Basilius der Verfasser sein dürfte. Er denkt an die
Jahre 371-379 (S. 53). Über die Lesarten der Manuskripte informiert die neue Edition des

griechischen Textes ausgiebig. Dazu bietet der Herausgeber eine Übersetzung und einen
Kommentar mit zahlreichen Hinweisen auf relevante Parallelen im Schrifttum des Basilius
und seiner Zeitgenossen.

Durch diese Edition und Verfasserbestimmung ist die patristische Literatur um ein
wertvolles Stück reicher geworden. Es ist auch wertvoll, mit Hilfe des Kommentars die Tauflehre
des Basilius in Einzelheiten studieren zu können. Basilius betonte wie Paulus besonders die
Verbindung mit dem Tode Christi (S. 232). Bo Reicke, Basel



180 Rezensionen

Rudolf Ohlig, Die Zwei-Reiche-Lehre Luthers in der Auslegung der deutschen lutherischen
Theologie der Gegenwart seit 1945. Europ. Hochschulschr., R. 23, 4. Bern, H. Lang, 1974.
XIV+188+ 64 S. Fr. 41.40.
Was heisst Zwei-Reiche-Lehre? Bei Augustin heisst sie Weltreich-Gottesreich. Beide

bestehen aus Personen: die Gottfeindlichen, Bösen stehen gegen die Gottliebenden, Guten. Bei
Luther bezeichnet sie zwei verschiedene Weisen der Weltregierung Gottes: sein Regiment mit
der linken Hand vollzieht sich durch das Gesetz und das mit der rechten durch das Evangelium.

Inwiefern entspricht diese Scheidung der Distinktion Gesetz-Evangelium? Die
Bedeutsamkeit der Frage wird in der Dissertation erhellt, aber ebenso die Schwierigkeit der
Beantwortung.

In seinem Regnum zur Rechten herrscht der Herr durch seine Gnade in einem geistlichen
Reich, das aus den gerechtfertigten, mit dem Geist begabten Menschen besteht. Hier wird Gott
als der gnädige Herr erkannt und gepriesen, hier geschieht sein Wille spontan und mit Freuden.

Trotz der vielen Aussagen Luthers, der Christ bedürfe, insofern er neuer Mensch ist, des
Gesetzes nicht (1. Tim. 1, 9), kennt er dennoch auch eine positive Relation zwischen Gesetz
und neuem Menschen. Sogar die Engel könnten positiv vom Gesetz reden. Diese Relation ist
indikativisch und imperativisch: Das Gesetz beschreibt und bestätigt die Früchte des Geistes,
und es wirkt als handlungsauslösender «Gnadenimperativ». Dieser Aspekt wird nicht nur bei
Althaus, Joest und Künneth, sondern auch bei Eiert nachgewiesen. Auch in dem geistlichen
Regiment Gottes, in bezug auf die Christen als neue Menschen, wirkt also Gott durch das

Evangelium und zugleich einigermassen durch das Gesetz, das dem Christen die Bedürfnisse
des Nächsten vor Augen hält. Dies charakterisiert die wahre, geistige, unsichtbare Kirche, und
mit Vorbehalt auch die sichtbare, äusserliche. Ohlig sieht die Herausbildung des protestantischen

Landeskirchentums als unvermeidbare Folge des «entinstitutionalisierten» Kirchenverständnisses.

Gottes Regiment mit der Linken geschieht durch das Gesetz. Im weltlichen Regiment
kommt allerdings das Gesetz Gottes nie zu voller Geltung, sondern hier waltet das Gesetz in
abgeschwächter und juristischer Form über die Weltmenschen und auch über die Christen als

Träger des alten Menschen. Dieser usus civilis legis hat eine direkt positive Aufgabe. Jedoch
kann das Gesetz auch unter diesem Aspekt töten, und zwar im buchstäblichen Sinn, durch
das Strafgesetz.

Der Satz Luthers, die Welt soll durchs Gesetz und nicht durchs Evangelium regiert werden,
bedeutet andererseits nicht, hier herrsche die kalte Gerechtigkeit allein. Das Wohl der
Menschen steht im Zentrum, und die Gerechtigkeit soll mit Billigkeit behauptet werden. Das
Ideale ist, dass auch die Obrigkeitspersonen durch das Evangelium neugeborene, gute
Menschen sind, die in christlicher Liebe dulden und vergeben, jedoch ohne den Vollzug
notwendiger Strafen zu unterlassen. Im weltlichen Regiment soll also ein usus civilis legis et

evangelii geschehen.
Zu diesem Reich der linken Hand Gottes gehört auch der eigentliche usus theologicus

legis, das tötende Werk des Gesetzes. Dieses geschieht vornehmlich durch die Gesetzesverkündigung

der Kirche, die darauf abzielt, die Weltmenschen und auch die Christen, insofern
sie den alten Menschen in sich tragen, geistig zu töten und immer zu Christus zu treiben.
Auch diese Tötung geschieht aber nicht, ohne dass auch das Evangelium verkündigt wird.

Mit diesen Zeilen wollte ich die sehr guten Referate und Würdigungen Ohligs zusammenfassen

und etwas supplieren. Er hat eine erhellende und anregende Arbeit über das nicht
einfache Thema des doppelten Regnums Christi geleistet. Ole Modalsli, Oslo

Ekkehart Fabian, Geheime Räte in Zürich, Bern, Basel und Schaffhausen. Quellen und Unter¬
suchungen zur Staatskirchenrechts- und Verfassungsgeschichte der vier reformierten Orte
der Alten Eidgenossenschaft (einschliesslich der Zürcher Notstandsverfassung). Mit Namenlisten

1339/1432-1798 (1800). Schriften zur Kirchen- und Rechtsgeschichte, hrsg. v. E.
Fabian. 33. Köln & Wien, Böhlau, 1974. 540 S. DM 56.-/60.-.
Ekkehart Fabians Edition einschlägiger Quellentexte zur Geschichte der Geheimen Räte

von Zürich, Bern, Basel und Schaffhausen bietet der Forschung zusammen mit den entspre-



Rezensionen 181

chenden Ratslisten wertvolles neues Grundlagenmaterial. Die vorliegende Untersuchung ist aus
Quellenstudien für eine von Johann Georg Fuchs zusammen mit dem Autor angezeigte
Monographie über die «Kirchliche Verfassungsgeschichte Basels und anderer reformierter Orte bis
1798» hervorgegangen.

Gegenwärtig ist die Frage nach der Existenz, der verfassungsrechtlichen Kompetenz und
der personellen Zusammensetzung des Geheimen Rates in erster Linie für Zürich und dort
für die entscheidenden Jahre 1523-1531 von Interesse. Sie ist für den Verfasser mit dem
grundsätzlicheren Problem, ob und inwiefern man im Fall Zürichs zur Zwinglizeit von einer Theo-
kratie sprechen kann, eng verknüpft. Fabian hat die diesbezüglichen Resultate seiner breit
angelegten Nachforschungen zum einen Teil bereits 1969 publiziert.! Er kam zum Schluss,
dass es in Zürich von 1523 bis 1531 «nachweislich die unbefristete, verfassungsrechtliche
Institution eines Geheimen Rates» gab, zu dessen ausserordentlichen Mitgliedern Zwingli spätestens
seit 1527/29 bis 1531 vielfach selbst gehörte. «Im Grossratsbeschluss vom 20. 11.1524 wurden
dem Geheimen Rat ausdrücklich alle 'schwär, gros Sachen' übertragen, die er in eigener
Kompetenz zu behandeln hatte ohne jede weitere Bindung an Entscheidungen oder Weisungen des

Grossen Rates» (S. 156; Hervorhebungen von mir). Fabian fand somit die Resultate der älteren
Zürcher Forschung seit Bluntschli (1847) im wesentlichen bestätigt.

Er setzte sich damit in entscheidenden Punkten zu den Ergebnissen, die aus von Leonhard
von Muralt angeregten Untersuchungen der neueren Zürcher Schule hervorgegangen sind, in
Widerspruch. Der Muraltschüler Walter Jacob hat gegen Fabian für die Jahre 1524-1528 die
Existenz eines Geheimen Rates im Sinne einer mit unbeschränkten Handlungsvollmachten
ausgestatteten, festen Institution bestritten und geltend gemacht, dass die Räte trotz des Beschlusses

vom 20.11.1524 faktisch letzte Entscheidungsinstanz geblieben sind.2 Es sei «nicht möglich,
Zwingiis öffentliche Einflussnahme vorwiegend über 'den' Geheimen Rat zu erklären» (S. 235.
244). Die Zürcher Forschung hat an dieser Position m. W. bis heute (8. 2. 1977) festgehalten.s

Fabian seinerseits hat seine Sicht vollumfänglich aufrechterhalten und dabei bemerkt, die
Zürcher unterschieden u. a. zu wenig deutlich zwischen «öffentlich» und «heimlich» Verordneten.

Dabei hat er einmal mehr auf die Korrespondenz des Geheimen Rates von Zürich zur
Zeit Zwingiis 1527-1531 hingewiesen, «die zu einem wesentlichen Teil von Zwingli mitverfasst
und daher auch an den Reformator (als heimlich Verordneten) mitadressiert sein dürfte(n)».4

Wie stellt sich die - in Wirklichkeit bedeutend kompliziertere, hier nur gerade angedeutete

- Problematik jetzt, nachdem Fabians umfassendes Werk zur Sache vorliegt, dar? Das Urteil
in dieser Frage muss den kompetenten Forschern, die sich hinsichtlich Quellenkenntnis mit
Fabian messen können, vorbehalten bleiben. Ich kann und darf mich nur zurückhaltend
äussern. Immerhin scheint mir, Fabian könne für seine These eine Reihe derart einschlägiger
Belege beibringen, dass die ganze Problematik von neuem aufgegriffen werden müsste. Dem
Autor kommt das Verdienst zu, die die Aussen-, Verteidigungs- und Kirchenpolitik umfassenden

Kompetenzen des von ihm im Einklang mit alter chronikalischer Überlieferung und der
älteren Forschung postulierten Geheimen Rates soweit als möglich anhand der vorhandenen
Quellen aufgedeckt zu haben. Auf der anderen Seite fällt das weitgehende Fehlen von Quellen,
die zeigen, wie der Geheime Rat von seinen Kompetenzen Gebrauch gemacht hat, bei der
Einschätzung seiner Bedeutung m. E. stärker ins Gewicht, als Fabian einzuräumen geneigt ist.
Das gilt wohl auch für die Frage nach Zwingiis politischem Einfluss auf dieses Gremium.
Fabian hat hier die Tendenz, die empfindliche Lücke in der Quellenüberlieferung wenn auch
vorsichtig, so doch immerhin zu seinen Gunsten zu deuten, so z. B. wenn er meint, «die Grenzen
von Zwingiis Einfluss auf die Ratspolitik... dürften auf jeden Fall bedeutend weiter zu ziehen

1 E. Fabian in: Gottesreich und Menschenreich. Ernst Staehelin zum 80. Geburtstag (1969),
S. 149-195.

2 W. Jacob, Entgegnung an Ekkehart Fabian: Zwingliana 13, 4 (1970), S. 234-244.
3 Vgl. zuletzt M. Haas, Huldrych Zwingli und seine Zeit (21976), S. 210-215.
4 E. Fabian in: Zwingliana 13, 5 (1971), S. 343-364. - Nebenbei sei bemerkt: K. B. Hundeshagen

(S. 364) hat in Bern gewirkt, gehört also nicht zur «früheren Zürcher Forschung».



182 Rezensionen

sein, als sie sich allein durch Zwingiis Tätigkeit als offen Verordneter des Kleinen oder Grossen
Rates erkennen lassen» (S. 82).

Die Fragen nach der politischen Realität des Geheimen Rates en détail und nach seiner
effektiven politischen Macht sind meiner Meinung nach wieder offen, ebenso offen wie die
Frage, welchen Einfluss Zwingli auf diesen gehabt hat. Dabei ist damit zu rechnen, dass die
Quellenlage eine vollständige Rekonstruktion gar nicht mehr erlaubt. Jedoch bleibt abzuwarten,
was die von Fabian angeregte Untersuchung der Korrespondenz des Geheimen Rates von Zürich
aus den Jahren 1527-1531 (S. 167 ff.) ergibt. In jedem Fall sollte die Frage nach der Bedeutung,

welche Zwingli für die zürcherische Politik insgesamt gehabt hat, und mit ihr die Theo-
kratieproblematik nicht zu starr auf das Phänomen des Geheimen Rates fixiert werden.

Fabian leitet das Zürich-Kapitel mit einem ausführlichen, im Verlauf der Drucklegung
fortwährend erweiterten Forschungsbericht ein (S. 61-115). Hier hätte im Interesse der Sache
und mit Rücksicht auf den an der genannten Kontroverse unbeteiligten Leser manches
konzentrierter gesagt werden müssen. Rudolf Dellsperger, Toffen/Bern

Christof Windhorst, Täuferisches TaufVerständnis. Balthasar Hubmaiers Lehre zwischen tradi¬
tioneller und reformatorischer Theologie. Stud, in Medieval and Reformation Thought,
16. Leiden, Brill, 1976. XIV + 283 S. Gld. 88.-.
Die Monographie Christof Windhorsts betritt in doppelter Hinsicht Neuland. Zum einen hat

sich die reformationsgeschichtliche Forschung mit der theologiegeschichtlichen Einordnung der
für das Täufertum namengebenden Zeremonie der Erwachsenentaufe kaum beschäftigt.
Andererseits ist Hubmaiers Leben zwar durch Torsten Bergstens Biographie breit geschildert worden,

aber die Gedankenwelt dieses theologisch wohl eigenständigsten und gebildetsten Täufers
blieb im Vergleich mit der seiner Zeitgenossen nur unzureichend erhellt. Die neue Arbeit schildert

dafür Hubmaiers Tauflehre einmal in ihrer Entstehung und Entfaltung («Genetische
Darstellung und Interpretation der Taufschriften Hubmaiers», S. 19-149) und zum anderen
systematisch («Die Taufe im Zusammenhang der Theologie Hubmaiers», S. 181-257). Ein dazwischen-
geschalteter Abschnitt («Das Motiv von dreierlei Taufe», S. 151-179) hat den Charakter eines
dogmengeschichtlichen Exkurses aufgrund des vom Verfasser für eine grössere Arbeit gesammelten

Materials (S. 162, Anm. 1) und fällt deshalb aus dem sonst straff und einsichtig
gegliederten Aufbau heraus.

Der historische Teil klärt in sorgfältig und breit angelegten Analysen Hubmaiers Taufverständnis

anhand von dessen Taufschriften. Da diese sich im wesentlichen mit Zwingiis und
Oekolampads Anschauungen auseinandersetzen, kommt deren Theologie ebenfalls zur Sprache.
Auf diese Weise legt Windhorst Bausteine insbesondere für die trotz der Dissertation von Jack
Warren Cottrell, Covenant and Baptism in the Theology of Huldreich Zwingli (Diss, theol.
Princeton 1971, Maschinenschrift) dringend notwendige Darstellung der Tauflehre Zwingiis
bereit. Alle für die Auseinandersetzung über die Taufe im 16. Jahrhundert bedeutsamen Themen

wie Verhältnis von Jesustaufe und Johannestaufe, Kirchenzucht, Busse, Bann, Seligkeit
ungetaufter Kinder, Erbsündenlehre, Sakramentsbegriff usw. werden behandelt. Wichtiger als
die Aufarbeitung dieser Motive ist die Grundthese des Buches, die überzeugend vorgetragen
wird. Wie der Untertitel andeutet, soll auch Hubmaiers Stellung zwischen dem reformatorischen
Lager (Luther, Zwingli) und der traditionellen Theologie bestimmt werden. Obwohl sich bei
Hubmaier deutlich traditionelle Motive etwa in der Busslehre (z. B. S. 244 f.) oder in der
Anthropologie (z. B. S. 209) finden, steht er in der für seine Theologie konstitutiven Wortlehre
Luther näher als Zwingli mit dessen spiritualisierender Geistauffassung (z. B. S. 103 f.). Nur
wenn man Hubmaier an Luther misst, könne man seine Geistauffassung «spiritualisierend»
nennen (z. B. S. 176. 189. 253; dagegen aber S. 212). Trotzdem ist in dieser wichtigen Frage die
Verwandtschaft mit Luther grösser als mit Zwingli (S. 208 f.), der in dieser Hinsicht stärker der
Tradition verhaftet bleibt. Diese Ortsbestimmung ist bis ins einzelne durchgeführt und vermag
das gängige Bild der Ableitung der theologischen Grundstimmung «des» Täufertums vom
frühen Zwingli zu korrigieren. Deshalb bringt die Arbeit nicht nur der Hubmaier-Forschung
Gewinn. Hervorzuheben sind schliesslich die drei Register (Bibelstellen, Personen, Sachen).

Ulrich Gäbler, Zürich



Rezensionen 183

Peter Engel, Die eine Wahrheit in der gespaltenen Christenheit. Untersuchungen zur Theologie
Georg Calixts. Göttinger Theolog. Arbeiten, 4. Göttingen, Vandenhoeck, 1976. 245 S.

DM 32.-.
Der Glaube hat immer die gleiche Wahrheit erkannt. Sie liegt in den Glaubensartikeln vor,

die alle Konfessionen gemeinsam kennen. Zu diesen Einsichten kommt Calixt, weil für ihn
unstrittig ist, dass in allen Konfessionen das Wort Gottes als die rechte Lehre und alleinige
Wahrheit anerkannt ist. Für die Theologie als einer Wissenschaft folgert er daraus als
Wissenschaftsbasis die Selbstevidenz der Schrift; die selbstevidente Schrift ist das Erkenntnisprinzip

der Theologie. In der Bindung an diese Grundlage sind rationale wie glaubensmässige
Einsichten einander distinktiv zugeordnet, Theologie wird ein erworbener Habitus, und die Kirche
wird verständlich als eine von Menschen geschaffene Grösse. Weil es nun aber nur die eine
Wahrheit gibt und die Theologen aller Konfessionen ihr als Prinzip verpflichtet sind, erhält
die Theologie ihre grosse Aufgabe: Sie hat die Überlagerungen der Wahrheit durch die
Geschichte zu erkennen und abzutragen. Die ihrem Prinzip folgende wissenschaftliche Theologie
bewirkt Rückgewinnung der Einheit der Kirche. Die jeweilige geschichtliche Gestalt der
Konfessionen begreift der dem Erkennen des Wortes Gottes verpflichtete Wissenschaftler als
Resultate menschlicher Unzulänglichkeiten, die theologisch zugleich als Wirkung der Sünde
bezeichnet werden können. Doch die Macht der Sünde ist durch Christus gebrochen, menschliche
Fehler lassen sich überwinden. Orientiert an den fundamentalen Glaubensartikeln, d. h. der in
ihnen ausgelegten Schrift, arbeitet die Theologie die Kontinuität dieser mit den
Glaubenswahrheiten gesetzten Basis der Kirche in ihrer Geschichte heraus; sie lehrt damit allen
Konfessionen, ja Religionen den Weg zurück zur allein wahren Religion wie zur Einheit der Kirche.
Die Theologie deckt die Ursachen der Spaltungen in der Kirche auf, sie öffnet die Zukunft
der Konfessionen auf ihre wesensmässige Einheit hin: Ökumene wird zu einer realisierbaren
Hoffnung.

Durch sorgfältige Analyse der Schriften Calixts unter vergleichendem Einbezug massgeblicher

Lehrer der lutherischen Orthodoxie wird mit ihrer Methode wie Zielrichtung die
Sonderstellung des Helmstedter Theologen in der Theologiegeschichte des 17. Jahrhunderts ermittelt.
Calixt stösst auf die Geschichtlichkeit der Kirche und betont doch die Ungeschichtlichkeit der
Glaubenswahrheit. Die damit verknüpfte Problematik wird erkannt und nachgefragt, ob denn
ein Ort ausserhalb der Geschichte für einen Theologen möglich ist. Calixt war dieser Meinung.
Aber ob Wahrheit in übergeschichtlicher Weise auf den Wegen von Calixt gesichert werden
kann, das ist dem Autor dieser unter modifiziertem Titel 1968 in Göttingen angenommenen
Theologischen Dissertation zur kritischen Rückfrage an Calixt geworden, die seine
Darlegungen prägt.

Heiner Faulenbach, Bonn

Johann-Christoph Emmelius. Tendenzkritik und Formengeschichte. Der Beitrag Franz Over¬
becks zur Auslegung der Apostelgeschichte im 19. Jahrhundert. Forsch, zur Kirchen- und
Dogmengesch., 27. Göttingen, Vandenhoeck, 1975. 321 S. DM 48.-.
Franz Overbeck (1837-1905) ist in seiner Bedeutung für die Geistes- und Theologiegeschichte,

als Freund Nietzsches und als radikaler Kritiker von Christentum und Theologie
allgemein bekannt, wenn auch nicht allgemein verstanden und verständlich. Weniger weiss man
von seiner fachlichen Arbeit, die auf seine allgemeineren Anschauungen keinen geringen Ein-
fluss hatte. Ein besonderes Unglück ist in diesem Zusammenhang, dass sein umfangreichstes
Buch, der Kommentar zur Apostelgeschichte von 1870, sich kaum lesen lässt, nicht nur wegen
der wie auch sonst komplizierten Gedankenführung Overbecks, sondern mehr noch deswegen,
weil seine Erklärung in die ältere und durchaus gegenläufige von W. M. L. de Wette
hineingeschachtelt werden musste. So ist dieses wichtige Werk auch den Fachleuten oft nicht
vertraut, und nur wenige wissen, dass etwa die Meinung vom Verhältnis der Apostelgeschichte zur
Geschichte, wie sie E. Haenchen in seinem grossen Kommentar (zuerst 1956) vertritt, in allem
Wesentlichen bereits die Overbecks ist. Immerhin hat in unseren Tagen besonders Ph.
Vielhauer die neutestamentliche Wissenschaft auf das Erbe Overbecks hingewiesen, und M. Tetz
hat durch die Erschliessung des Overbeckschen Nachlasses und durch weitere Veröffentlichun-



184 Rezensionen

gen eine Basis geschaffen, auf der auch die vorliegende Schrift, eine von Tetz betreute Bochumer

Dissertation, aufbauen konnte.
Die Arbeit ist geschickt in fünf Kapitel gegliedert. Das erste behandelt, noch vor dem

Eintritt in das spezielle Thema, Overbecks Übernahme der historisch-kritischen Methode
(schliessend mit einer lehrreichen Beschreibung der Stellung Overbecks zwischen Baur und
Nietzsche), das zweite den forschungsgeschichtlichen Ausgangspunkt in der tendenzkritischen
Auslegung der Apostelgeschichte durch die Tübinger Schule, das dritte die Frage Overbecks
nach der Form der Apostelgeschichte unter dem Gesichtspunkt ihrer schriftstellerischen
Komposition, das vierte Overbecks Weiterführung der Tendenzkritik, das fünfte erneut die Frage
nach der Form, nunmehr unter dem Gesichtspunkt des Verhältnisses der Apostelgeschichte zu
den Anfängen der Kirchengeschichtsschreibung. Eine abschliessende Gesamtwürdigung orientiert

sich an dem Satz J. Wellhausens: «Overbeck hat zwar ungewöhnlich gewissenhaft
gearbeitet, aber seine Augen im Bann der Zeit (1870) zu sehr auf einen Punkt gerichtet und nicht
nach allen Seiten offen gehabt.»

Das Verdienst der Arbeit liegt zunächst in der Erschliessung des Materials, das ja nicht
nur in dem Kommentar von 1870, sondern auch in weiteren veröffentlichten Schriften und
darüber hinaus in ungedruckten Vorlesungen und anderen Bestandteilen des Basler Nachlasses
vorliegt. Der Verfasser hat als Grundlage für seine systematische Darstellung dieses Material
in der Reihenfolge des Textes der Apostelgeschichte in zwei Bänden zusammengefasst, die im
Dekanat der Abteilung für Evangelische Theologie der Ruhr-Universität Bochum hinterlegt
sind; künftige Ausleger der Apostelgeschichte werden diese Bände sicherlich mit Gewinn
benutzen. In seiner Dissertation zeichnet Emmelius sehr gründlich und sorgfältig die Gedankengänge

Overbecks nach, wobei sich in allen Teilen interessante Wandlungen ergeben, so namentlich

während der Abfassung des Kommentars von 1870: in der Auslegung von Apg. 1-20 folgt
Overbeck im wesentlichen der Tendenzbestimmung durch Baur und Zeller, in der Auslegung
des Schlusses sowie in der Einleitung vertritt er dagegen (wie vorher schon ansatzweise in der
Auslegung von Apg. 15) in Auseinandersetzung mit Zeller sein neues Gesamtverständnis,
nach dem die Apostelgeschichte nicht der Vermittlung zwischen Juden- und Heidenchristen
dient, sondern zu einem späteren Zeitpunkt, als dieser Gegensatz längst der Vergangenheit
angehörte, zum Zweck der Auseinandersetzung des nunmehr allein herrschenden Heidenchristentums

mit seiner eigenen Entstehung und besonders mit seinem nur noch wenig verstandenen,
aber als Person weiter in Ansehen stehenden Begründer Paulus geschrieben ist. Eine völlig
konsequente Durchführung dieses Gesamtverständnisses gelang Overbeck freilich nicht, die
Frage nach den (judaistischen gnostischen?) Gegnern und Adressaten blieb offen, die «kon-
ziliatorische» Deutung behielt jedenfalls einen Teil ihres Rechts. Auf solche Unstimmigkeiten
innerhalb der Konzeption macht Emmelius sowohl in immanenter Interpretation der Over-
beckschen Äusserungen als auch durch die Heranziehung der übrigen Geschichte des Problems
aufmerksam. In dem zuletzt genannten Punkt liegt einer der wichtigsten Vorzüge der Arbeit.
Sie verzichtet auf die unmittelbare Konfrontation des Overbeckschen Werkes mit der Exegese
der Gegenwart, in der richtigen Einsicht, dass es in seine, nicht in unsere Zeit gehört und dass

wir von ihm nur lernen können, wenn wir es in diesem seinem, uns grossenteils fremden
Zusammenhang verstehen. Für dieses Verständnis tut Emmelius viel. Die Tübinger Schule, Ritsehl,
Harnack, die Acta-Forschung von 1870 bis zum Ende des 19. Jahrhunderts werden in ihrem
Verhältnis zu Overbeck dargestellt und gewürdigt. Sehr präzise kommen Recht und Unrecht
der geläufigen Zurückführung der formgeschichtlichen Methode auf Overbeck heraus. Aber auch
prinzipielle Kritik an Overbeck wird laut, namentlich an seiner Charakterisierung der Denkart
des Urchristentums als gänzlich mit der Geschichte im Widerspruch stehend, wodurch ein
wirkliches Verständnis der Apostelgeschichte an ihrem historischen Ort in grosse Schwierigkeiten

gerät. Sehr bedenkenswert sind die Anregungen, die auf den letzten Seiten aufgrund der
Arbeit Overbecks für die weitere Erforschung der Apostelgeschichte gegeben werden. Sie
betreffen das Verhältnis von Form und Entstehungssituation, die Adressaten der Auseinandersetzung

und das Problem der - von Overbeck in kaum überbietbarer Radikalität geübten -
Sachkritik.

Die Darlegungen haben mit ihrem Gegenstand dessen Akribie, aber nicht seine oft schwer



Rezensionen 185

erträgliche Umständlichkeit gemeinsam. Sie sind, was in wissenschaftsgeschichtlichen Arbeiten
die Regel sein sollte, aber nicht ist, ebenso gebildet wie gelehrt. Eine gelegentliche Unstimmigkeit

wie die zwischen dem Satz, Overbeck sei «in seiner Abkehr von Zeller durch Ritsehl
mindestens beeinflusst» (S. 146), und dem, sie sei «nicht ohne Kenntnis der in eine eng verwandte
Richtung zielenden Versuche Ritschis und Bruno Bauers und wohl auch nicht ohne Einfluss
von dieser Seite» erfolgt (S. 150), liegen weniger in mangelnder Sorgfalt als in der Kompliziertheit

des Sachverhalts begründet. Es wäre überflüssig und ermüdend, alle oder auch nur
viele Bereiche der Geschichte der biblischen Exegese so detailliert zu behandeln, wie es in
diesem Fall geschehen ist; aber dass und wie es hier geschehen ist, verdient Interesse und
Anerkennung.

Rudolf Smend, Göttingen

[Thomas F. Torrance.] Creation, Christ and Culture. Studies in Honour of T. F. Torrance, ed.

by Richard W. A. McKinney. Edinburgh, Clark, 1976. IX + 321 S. £ 5.60.
Der gelehre Systematiker in Edinburgh Professor Torrance studierte und doktorierte gleich

nach dem Weltkrieg in Basel, und es ist eine Freude, die ihm gewidmete Festschrift in der
Theol. Zeitschr. anzumelden. Anlass zur Gratulation bilden seine 25jährige Tätigkeit als
Professor und seine Wahl zum Moderator der Kirche Schottlands. Richtig hebt das Vorwort
seine enorme Bildung auf den Gebieten der historischen, philosophischen und systematischen
Theologie sowie in den Regionen nicht-theologischer Disziplinen hervor. Wie der Titel der
Festschrift andeutet, interessiert er sich mit Begeisterung für alle Fragen der Natur und Kultur,

aber im Zentrum behält er immer Christus. Von den zwanzig Verfassern der Beiträge
zur Festschrift sind drei Deutsche, während die anderen die angelsächsische Welt vertreten.
Das von mehreren Seiten her behandelte Thema der Schöpfung bildet einen besonderen Reiz
des Buches.

Bo Reiche, Basel

Friedrich Winter, Seelsorge an Sterbenden und Trauernden. Göttingen, Vandenhoeck, 1976.
180 S. DM 17.80.
Diese Monographie scheint mir für die Arbeitsweise der gegenwärtigen Praktischen Theologie

in der DDR typisch zu sein: die Überlegungen gehen in intensivem Gespräch mit der
Tradition und mit der zeitgenössischen Theologie (auch des Westens) vor sich, doch die
Urteile werden vom neuen Kirchenverständnis einer Minderheitenkirche bestimmt. Der Verfasser
bietet auch Informationen aus nicht-theologischen Wissenschaften in einem Überblick über
sprachliche, soziologische, medizinische und volkskundliche Erkenntnisse des Todesproblems.
Seine eigene Sicht aber entfaltet er mit einer christologischen Orientierung. Ein Gang durch die
Geschichte der christlichen Sterbehilfe leitet über zur Diskussion über heutige Aufgaben der
Sterbeseelsorge und zu einer Stellungnahme zu Spezialproblemen wie Suicid und Euthanasie.
Die Lehre von der Seelsorge an Trauernden entfaltet Winter, indem er Möglichkeiten und
Aufgaben des Gesprächs vor der Bestattung, Probleme des Bestattungsgottesdienstes und der
Betreuung der Trauernden nach der Bestattung erörtert. Ein Anhang bietet Beispiele für
Bestattungsreden und Andachten bei Kranken und auf dem Friedhof.

Sterben, Bestattung und Trauer sind Bereiche, in denen sich auch in der DDR allgemein
menschliche und kirchliche Bedürfnisse überschneiden. Winter zeigt, wie kirchliches Handeln
in diesem Bereich ohne Ghettomentalität möglich ist. Er gibt z. B. hilfreiche Anweisungen für
die Gestaltung der Bestattung im Blick auf gegensätzliche Weltanschauungen der Teilnehmer
oder für den Fall, dass atheistische Kinder den Wunsch ihrer Eltern nach einem christlichen
Begräbnis erfüllen. Das Problem der Verweigerung der Bestattung entscheidet Winter nicht
generell, sondern er empfiehlt die Berücksichtigung der jeweiligen Gemeindesituation und die
Mitsprache der Ortskirchenbehörde bei der Entscheidung.

Das Buch ist für DDR-Leser die einzige ihm zugängliche wissenschaftliche Bearbeitung
des Themas. Leider konnte die Literatur wegen drucktechnischer Schwierigkeiten nur bis 1972
verarbeitet werden.

Walter Neidhart, Basel



186 Rezensionen

Oskar Söhngen, Erneuerte Kirchenmusik. Eine Streitschrift. Veröffentl. der Ev. Gesellschaft
f. Liturgieforsch., 19. Göttingen, Vandenhoeck, 1975. 91 S. DM 16.80.
Der bekannte Theologe und Musikwissenschaftler O. Söhngen, dem wir eine «Theologie

der Musik» verdanken, legt uns in obengenannter Streitschrift eine Studie vor, die einen
doppelten Zweck verfolgt: Zunächst versucht der Verfasser, die Renaissance der Kirchenmusik

in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts in das rechte Licht zu rücken. Andererseits
untersucht er die Voraussetzungen, die jede echte Erneuerung der Kirchenmusik erfüllen
muss.

In den Jahren 1920 bis 1950 kam es in Deutschland zu einer ganz erstaunlichen Erneuerung

nicht nur der Kirchenmusik, sondern der Musik überhaupt. Die Auswirkungen dieser
ersten Moderne des 20. Jahrhunderts sind bis heute noch spürbar. Sie wurde durch die zweite
Moderne abgelöst, die durch A. Schönberg eingeleitet worden war. Nach dem Zweiten Weltkrieg

konnte die serielle und postserielle Musik, deren Anfänge bis in die ersten Jahrzehnte
unseres Jahrhunderts zurückreichen, sich in der Breite des Musiklebens durchsetzen. Dieser
Umbruch hatte zur Folge, dass die Erneuerung der Kirchenmusik der zwanziger Jahre mit
schweren und ungerechten Anklagen belastet wurde, als habe sie mit der «modernen»
Musikentwicklung nichts zu tun und verdiene einen Platz höchstens am Rande der Musikgeschichte.

Solche Kritiken wurden im Jahr 1967 durch H. H. Eggebrecht mit aller Bestimmtheit

formuliert. Sie waren zwar ursprünglich gegen die Orgelbewegung gerichtet, trafen aber
in Wirklichkeit die ganze Erste Moderne: Die Erneuerung der Kirchenmusik wurde als
Protestbewegung gegen das 19. Jahrhundert und als Restauration der Musik aus dem «Goldenen

Zeitalter» gedeutet. Die Musik des 17. und 18. Jahrhunderts sei zur Norm erhoben
worden. Durch Historismus und Ästhetizismus habe die Erste Moderne die Entwicklung der
Musik blockiert. Dabei habe die Erneuerungsbewegung vor allem liturgische Musik,
gottesdienstliche Gebrauchsmusik, hervorgebracht, die ihren epigonenhaften Charakter nicht
verleugnen könne.

Söhngen, der von Anfang an mit der Erneuerungsbewegung in Verbindung stand, weist
diese Angriffe energisch und geschickt zurück. Die Erneuerung der zwanziger Jahre ist nicht
durch Spezialisten und Historisten ins Leben gerufen worden; sie war ein Vorgang eruptiver
Art, mit ungeheurer Vitalität geladen. Diese Bewegung hat bedeutende Komponisten
hervorgebracht, wie J. Ahrens, J. N. David, H. Distler, E. Pepping, S. Reda und viele andere. Wahr
ist, dass die Erneuerungsbewegung zur Wiederentdeckung von H. Schütz und anderer alter
Meister führte; ihre Musik wurde als aktuell erlebt. Die Zeit war eben für eine solche
Entdeckung reif. Das hat die Komponisten der Ersten Moderne aber nicht daran gehindert, ihre
Werke im erneuerten Musikstil des 20. Jahrhunderts zu schreiben. Ganz ähnlich liegen die
Verhältnisse auf dem Gebiet der wiederentdeckten Barock-Orgel. Dazu ist die
kirchenmusikalische Erneuerungsbewegung kein in sich abgeschlossenes Gebiet. Gleichzeitig erfolgte
nämlich eine Erneuerung auf allgemeiner musikalischer Ebene mit B. Bartok, P. Hindemith,
I. Strawinsky, C. Orff, K. Weill und anderen. Auch aus diesem Kreis gingen Werke von
kirchenmusikalischer Inspiration hervor. Alle diese Tatsachen bestätigen, dass die Erneuerung
der Kirchenmusik von 1920 bis 1950 eine echte, vollgültige, musikalische Erneuerung war.

0. Söhngen setzt sich mit den Einwänden von H. H. Eggebrecht, C. Dahlhaus, Th. W.
Adorno und J. Rufer auseinander; er berichtigt Fehldeutungen bei Fr. Blume und Trasybulos
Georgiades. Er unterbaut seine Beweisführung mit Argumenten aus der Geschichte der
musikalischen Erneuerungsbewegungen früherer Zeiten und führt psychologische, philosophische

und phänomenologische Argumente ins Feld.
Dann weitet der Verfasser die Untersuchungen aus, indem er die Frage nach dem Wesen

der Kirchenmusik stellt. Zwei Bereiche der Kirchenmusik werden unterschieden: die liturgische
und die geistliche Musik.

1. «Liturgische Musik ist für den gottesdienstlichen Haushaltsbedarf der Kirche bestimmte
Musik. Sie ist Kirchenmusik im eigentlichen und vollen Sinn» (S. 70). Liturgische Musik ist
somit Umsetzung liturgischer Texte in Musik. Diese Umsetzung kann die verschiedenen
Elemente der Liturgie betreffen, wie Ordinarium und Proprium, Epistel und Evangelium
(Motette), Predigt (Kantate) und Abendmahl (Tischmusik). Die verschiedensten Besetzungen



Rezensionen 187

sind im Bereich der Möglichkeiten, die durch die Vokal- und Instrumentalmusik, mit oder
ohne Solisten, gegeben sind. Auch die Stilformen können mannigfaltig sein, bis hin zur
Gegenwartsmusik, obgleich festgestellt muss werden, dass der Gregorianik eine überragende
Bedeutung zufällt. Da in der liturgischen Musik Liturgie und Musik aufeinander
angewiesen sind, darf nicht übersehen werden, dass die Erneuerung der Kirchenmusik der
zwanziger Jahre mit der Erarbeitung eines neuen Agendenwerkes der VLKD zeitlich
zusammenfällt.

Eine Sonderart der liturgischen Musik ist die kerygmatische Musik, die in einem direkten
Verhältnis zur Predigt steht und Anteil an der Verkündigung des Wortes Gottes hat. Die
kerygmatische Musik muss alle Voraussetzungen dafür besitzen, dass das Wort zur Geltung
kommt und die Hörer von ihm angesprochen werden. Diese Musik muss somit eine
gegenwartsnahe musikalische Sprache sprechen, die jedermann zugänglich ist. Sogar die Instrumentalmusik

kann unter Umständen zur kerygmatischen Musik werden, da der Musik
Aussagemöglichkeiten gegeben sind, die das gesprochene Wort nicht besitzt. Das Kirchenlied hat
seinen Platz in beiden Formen der liturgischen Musik.

Mit allem Nachdruck weist Söhngen auf die einzigartige Tiefenwirkung der liturgischen
Musik hin, die durch das Mysterium der Gegenwart Gottes bedingt ist. Ohne diese Gegenwart
ist der christliche Gottesdienst undenkbar. Gerade wegen ihrer Tiefendimension ist die
liturgische Musik eine Hilfe zur Beachtung des zweiten Gebotes. Sie bewahrt den Menschen
davor, von Gott als einem «Objekt» zu reden. Allerdings löst das Mysterium der Gegenwart
Gottes tiefste Emotionen aus, die in der Musik ihren Widerhall finden. Letztlich hat die
liturgische Musik eine theologisch-soziologische Funktion. Sie schafft Gemeinschaft.

2. Neben der liturgischen Musik hat auch die geistliche Musik ihr Recht und ihre Bedeutung:

«Unter Geistlicher Musik verstehen wir solche Werke mit christlicher oder allgemeinreligiöser

Thematik, a) die nicht für den Gottesdienst bestimmt sind, b) sondern als Zeugnisse
persönlicher Auseinandersetzung mit dem Glauben oder persönlichen Bekenntnisses des

Komponisten verstanden werden wollen, c) In stilistischer Hinsicht verwenden diese Werke das
Idiom der weltlichen Musik ihrer Zeit» (S. 88). Obgleich die Vokalmusik im Vordergrund
der Geistlichen Musik steht, sind dennoch Instrumentalmusik und meditative Musik nicht
ausgeschlossen. Die Geistliche Musik ist losgelöst von der Bindung an die Liturgie. Trotz
dieser Loslösung ist auch sie auf die Hilfe des Heiligen Geistes angewiesen, wenn sie Lob
Gottes und Bekenntnis sein soll. Weil diese Musik keine Bindung an den Gottesdienst kennt,
stehen ihr alle Möglichkeiten der Entfaltung offen. Sie ist Musik mit unbegrenzten Möglichkeiten.

Der persönliche Ausdruck des Komponisten, das Zeugnis seines Glaubens und seiner
Spiritualität, offenbaren sich in den Schwerpunkten, die er seiner Musik gibt, und die zu
erfassen, wesentlich ist. Weil die Geistliche Musik persönliche Musik ist, kann sie prophetischen

Charakter besitzen.
Das Ergebnis der Studie O. Söhngens lässt sich folgendermassen zusammenfassen:
Zunächst geht es dem Verfasser darum, die Erneuerung der deutschen Kirchenmusik in

der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts als ein vollwertiges Kapitel der Musikgeschichte zu
kennzeichnen. Dadurch, dass der Verfasser versucht, die Erneuerung der Kirchenmusik
kategorial zu erfassen, erhält die Studie auch eine allgemeine, grundlegende Bedeutung. Sehr
wesentlich sind die Probleme der Terminologie, mit denen Söhngen sich befasst. Die Definierung

der Begriffe «liturgische, kerygmatische und geistliche Musik» ist ein wertvoller Beitrag
zur Diskussion über Probleme der Kirchenmusik.

Das Buch ist eine Streitschrift. Dadurch haben die Darlegungen den Vorzug grosser
Lebendigkeit. Allerdings wird die Lektüre durch die vielen Exkurse, die sich in die
Problemstellungen und in die Argumentation einschieben, erschwert. Diese Exkurse betreffen Theologie,

Philosophie, Liturgik, Kirchenlied - bis hin zum Stimmungslied des 19. Jahrhunderts -,
Musik-, Kunst- und Geistesgeschichte. Selbstverständlich sind alle diese Ergänzungen durch
die Kompliziertheit der sachlichen Zusammenhänge bestimmt. Sie machen das Buch
ausserordentlich vielseitig und anregend. Eine bibliographische Übersicht fehlt. Dafür aber geben
die zahlreichen Anmerkungen einen guten Einblick in die einschlägige Literatur.

Mit den theoretischen Erkenntnissen sind nicht alle Probleme der Kirchenmusik gelöst.



188 Rezensionen

Die Musik lebt davon, dass sie zum Erklingen gebracht wird. Mit der Praxis erheben sich
neue Probleme, die der Verfasser in seiner Studie nicht aufgegriffen hat.

Ernest Muller, Marlenheim, Elsass

David Bakan, Mensch im Zwiespalt, Psychoanalytische, soziologische und religiöse Aspekte
der Anthropologie. Aus dem Amerikanischen übersetzt von Wolfgang Schoene. München,
Kaiser, 1976. 222 S. DM 36.-.
Bakan ist ein origineller Denker, der neue Aspekte an bekannten Sachverhalten in

Tiefenpsychologie und Religionspsychologie aufdeckt. Das gelingt ihm vor allem, indem er ein neues
Begriffspaar einführt: «agency» und «communion», vom Übersetzer mit «Instrumentalität»
und «Partizipation» wiedergegeben. Das sind zwei Grundfunktionen oder Tendenzen lebendiger

Organismen: die Tendenz, die Umwelt zu verdinglichen und sie durch Werkzeuge zu
beherrschen, und die Tendenz, mit andern Beziehungen einzugehen und sich mit ihnen zu
vereinen. Die beiden Tendenzen lassen sich an der menschlichen Sexualität beobachten und
fallen mit dem Unterschied zwischen Libido und Eros bei S. Freud zusammen. Eine Reihe von
auffälligen, empirisch feststellbaren Unterschieden der Geschlechter kann mit dieseih Begriffspaar

gefasst werden: bei den Männern ist die Instrumentalität und bei den Frauen die Partizipation

stärker ausgeprägt. Hauptsächlich in der Sprache der Männer kommen z. B. sexuelle
Ausdrücke im Sinne «besitzen» und «besiegen» vor (Wortverbindungen mit 'fuck' im
Englischen). Bei der weiblichen Sexualität fällt das viel stärkere Gewicht des Beziehungsaspekts
auf. Die Ausprägung von Perversionen bei Männern zeigt das Vorherrschen des Instrumentellen.

In einer geglückten dauerhaften Geschlechtsbeziehung sieht Bakan eine Vereinigung
von Instrumentalität und Partizipation.

Mit dem Begriff Instrumentalität sucht Bakan ferner das zu fassen, was Freud mit Aggressions-

und Todestrieb gemeint hat. Der Todestrieb ist die uneingeschränkte Instrumentalität,
in der sich der Organismus gegen sich selbst wendet. Der Verfasser stellt eine interessante
Hypothese zur biographischen Deutung des Todestriebes auf: Freud hat die Vorstellung vom
Todestrieb in der Zeit entwickelt, in der er sich seines beginnenden Krebsleidens bewusst
wurde. In seiner Selbstanalyse will er also mit der neuen Theorie den Zustand seines
Organismus erfassen. Das Krebsleiden, eine Art nicht-geschlechtlicher Zellvermehrung, ist in der
Sicht von Bakan eine Form von Instrumentalität, der jede Beimischung von Partizipation
fehlt. Eine Reihe von empirisch gesicherten Beobachtungen an Krebspatienten lässt sich zur
Stützung der Hypothese anführen. Man findet bei ihnen z. B. häufig Störungen im Bereich des

Mütterlichen und bei der Herstellung von heterosexuellen Beziehungen. Krebspatienten sind
oft unfähig, Aggression nach aussen abzuführen, weil diese sich offenbar ganz nach innen
richtet. Das Krebsleiden entsteht häufig im Zusammenhang mit dem Verlust eines
Angehörigen, also dann, wenn Partizipation stark reduziert wird.

Beachtenswert ist, wie Bakan mit den beiden Begriffen religionspsychologische Themen
angeht. Das Bild des Protestantismus, das Max Weber zeichnet, lässt sich als Übersteigerung
der Instrumentalität und Unterdrückung der Partizipation verstehen. Die nach Weber typisch
protestantischen Eigenschaften Sparsamkeit, Gewinnstreben, Regelmässigkeit, persönliche
Zuverlässigkeit, das Meiden von «Gemütlichkeit» u. ä. sind Äusserungen der instrumentellen
Tendenz. Auch das altprotestantische Gottesverständnis ist von daher bestimmt. Gott ist
«der schlechthinnige Handhaber der Instrumentalität im All». Weil Gott der Verfertiger der
Weltmaschine ist und weil der Mensch nach seinem Bilde geschaffen wurde, bestätigt sich
dieser ebenfalls als Maschinenbauer. Newton bemüht sich, das gesamte Geschehen der Welt
auf einfache physikalische «Gesetze» (einen theologischen Terminus) zurückzuführen, nach
denen der göttliche Erbauer die Weltmaschine eingerichtet hat. Darwins Theorie liest sich

von da her wie eine Vollendung des eingeschlagenen Weges. Auch die Entstehung der Tiere
und Pflanzen und des Menschen wird jetzt ohne ein Eingreifen des Schöpfers als Wirkung
derselben physikalischen Gesetze erklärt. Aus dem Überleben der Auserwählten ist das

Überleben der Tüchtigsten geworden. Paradoxerweise sind die bewegenden Kräfte, welche
die Höherentwicklung der Arten verursachen, Äusserungen, die nach altchristlicher Tradition
als besonders sündig galten: sexuelle Gelüste, Aggression und Habgier.



Rezensionen 189

Ein weiteres Problem, das Bakan bearbeitet, ist die Gestalt Satans. Satan ist für ihn eine
Projektion, in der das in der menschlichen Seele Instrumentelle personifiziert wird. Bakan
unterscheidet vier Phasen in der Entwicklung der Satansvorstellung: die Trennung, in welcher
der Teufel ausgestossen wird (Engelfall - der Satan wird zur Gestalt, die über Sexualität
verfügt, aber nicht über Zeugungskraft), die Zeit, in der Satan für eine befristete Zeit herrscht
(Satanserfahrungen der protestantischen Väter Luther, Calvin, Baxter, Wesley; das Paktieren
von Faust mit Satan; anale Züge des Satansbildes), dann die Zeit der Verleugnung (von der
Aufklärung an) und schliesslich die Phase der bewussten Verarbeitung des Verleugneten und
der Heilung (das Reich Satans kann mit Hilfe des Therapeuten betreten werden, man kann es
verstehen und dessen zerstörerische Instrumentalität mit Partizipation verbinden).

Überraschend sind die Hypothesen, mit denen Bakan einige Linien der biblischen Religion
deutet.

In Abweichung von Freud, der aus biographischen Gründen am Thema der Vatertötung
interessiert war, stellt er fest, wie häufig im Alten Testament das Thema der Kindestötung
auftaucht: kanaanitische Kinderopfer, Verbote der Kindstötung, Gesetze über den
Erstgeborenen, Ismael u. a. m. Dass Väter damals häufig Impulse zur Tötung eines Kindes spürten,
ist verständlich, bedeutete doch jedes Kind einen Mund mehr, der gefüttert werden musste.
Zudem waren bei jedem Kind Zweifel an der Vaterschaft möglich. In der Kindestötung kommt
die instrumentelle Seite der Sexualität unvermischt zum Ausdruck. Vieles an der alttestament-
lichen Religion deutet Bakan als Hemmung des Impulses zur Kindestötung: die Beschneidung
als symbolische Kindestötung, die vier Bibelstellen in den Phylakterien als Versuche, die
Tötungsimpulse in die Kraft, den Sohn zu erziehen, zu verwandeln, und einige Züge im
alttestamentlichen Gottesbild als Projektionen von solchen Vatererfahrungen mit
kindsmörderischen Gefühlen (z. B. Gen. 22, Ex. 32, 9 ff. 28) oder als Versuche, durch eine «Ver-
mütterlichung» Gottes das rein Instrumentelle zu hemmen.

Im Neuen Testament werden diese Themen weitergeführt. Nach Bakan bietet das
Christentum dem Menschen eine Identität an, die grundsätzlich auf der Sohnschaft beruht und
damit die Menschen nicht voll zu Vätern werden lässt. Die christliche Lehre von Kreuz und
Auferstehung hat in der Sicht des Verfassers die Funktion, den Antrieb zur Kindestötung in
Form des Sündenbewusstseins zum Ausdruck zu bringen, uns von der Macht der ungemil-
derten Instrumentalität (die als solche zum Leben nötig ist) zu befreien und ihre Verschmelzung

mit Partizipation zu ermöglichen.
Manches von dem, was Bakan lehrt, mag zunächst abwegig scheinen. Aber es lohnt sich

doch, sich damit auseinanderzusetzen. Denn er verfügt nicht nur über eine Fülle von
religionswissenschaftlichen Kenntnissen, sondern über tiefe analytische Einsichten, und das lässt
ihn Analogien und mögliche Zusammenhänge erfassen, die der bisherigen Forschung
entgangen sind.

Walter Neidhart, Basel

Zeitschriftenschau

Schweiz. The Ecumenical Review 29,2 (1977): L. Newbigin, B. Hearne, S. S. Haraks, F.
Kaan, Art. zum Thema «Local Church and Unity» (115-161); K.-C. Epting, Lausanne 1927,
the First World Conference on Faith and Order (167-81); V. T. Istavridis, The Ecuminicity of
Orthodoxy (182-95). Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 23,2 (1976): L.-B.
Geiger, Heideggers Denken (233-52); Ph. Secretan, Le thème de la mort dans la «Phénoménologie»

de Hegel (269-85); D. Van Damme, Martys - Christianos. Zur Bedeutung des altkirchlichen

Märtyrertitels (286-303); A. M. Haas, Mors mystica. Thanatologie der Mystik (304-92);
H. Stirnimann, Bruder Klausens Glaubensrede (393-429); G. Schuepp, Die absurde Erfahrung


	Rezensionen

