Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 33 (1977)

Heft: 3

Artikel: Luthers 6kumenische Wirkung
Autor: Beintker, Horst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878504

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878504
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Luthers 6kumenische Wirkung

Die Tatsache einer zunehmenden 6kumenischen Bewusstheit in den christlichen
Kirchen, die sich bisweilen mit der Abflachung bekenntnisgebundener Glaubens-
formulierungen verbindet,! ldsst der Frage nach Luthers dkumenischer Wirkung
anscheinend mit Vorrang akademischen Charakter.2

Im Reformationsjahrhundert und danach, ja noch vor fiinfzig, sechzig und vor hundert
Jahren war das anders. Damals veranlasste die Vertrautheit mit Luthers Schrifttum und Ge-
danken eine allgemeinere Anerkennung seines weitreichenden Werkes als heute.3 Und auch
die wissenschaftliche Beschiftigung mit seinem Werk fiihrte — jedenfalls im deutschen Sprach-
raum — zu einer langandauernden Bliite der Lutherforschung.4 Deren Einsichten wirkten wie-
derum auf Kirche und Theologie, auf Gemeinden und einzelne Christen zuriick, so dass die
Ausstrahlungskraft eines geistigen Erbes, das mit Luthers Namen sich verbindet, kaum be-
stritten werden konnte. Inzwischen ist das allgemeinere Interesse fiir Luther im Vergleich zu
frither sehr zuriickgegangen,5 abgesehen von den Lindern, in denen als Nachbliite der Luther-
forschung des neunzehnten und zwanzigsten Jahrhunderts eine Neuentdeckung seiner Schriften
stattgefunden hat.6 Wo sein Denken bekannt gemacht wird, hat es noch immer ein tiefgreifendes

1 Im Rahmen von Lehrgesprichen und als Kritik an etwas «kurzatmigen» Einheitsbe-
miihungen widmen sich solchem Vorgang neuerdings wieder verschiedene weiterreichende
Uberlegungen, z. B. K. Lehmann, W. Beinert und Th. Schneider, Kurzformeln des Glaubens
(mit Entwiirfen): Theol. Jahrb. 1973 (1973), S.94-162; J. Wiebering, Die Bedeutung der re-
formatorischen Bekenntnisschriften in der Gegenwart: Theol. Versuche 6 (1975), S. 157-172;
E. Koch, Kirchengemeinschaft in reformierter Tradition: ebd., S. 219-225.

2 Die Theologische Fakultit der Universitit Lund schlug bereits am 13.12.1971 mit
ihrer Einladung zur Gastvorlesung das hier behandelte Thema vor. Fiir den Dekan Per Erik
Persson, der es so formulierte, lag es schon wegen seiner Mitarbeit am Malta-Dokument in
der Luft. Ausserdem weisen die Lutherbibliographien, die der internationalen Lutherfor-
schung seit Jahrzehnten Aufmerksamkeit widmen, allerlei wissenschaftliche, fiir die Thematik
verwertbare Beitrige nach. Vgl. meine kommende Untersuchung Vierzig Jahre Lutherfor-
schung im Spiegel der Lutherbibliographie: Luther-Jahrbuch 45 (1978). Doch bleibt oft un-
ausgesprochen, wie weit die Wirkung Luthers tatsdchlich reicht und wo sie bewusst und
zustimmend aufgenommen wird.

3 Auch dafiir sprechen Lutherbiographien und Gesamtberichte; vgl. K. Schottenloher,
Bibliographie zur deutschen Geschichte... 1517-1585, 1 (1933), Nr. 10919-14610; 5 (1939),
Nr. 47502-48070; 7 (1962), Nr.55570-56802; H.Bornkamm, Martin Luther, 1.Leben und
Schriften: Die Rel. Gesch. Geg., 4 (19603), 480-495, Sp. 494 f.; O. Thulin (Hrsg.), Reformation
in Europa (1967).

4 Doch wohl auch aus diesem Grunde hatte K.Holl eine Erfassung von neuer Luther-
Edition und -Literatur angeregt, vgl. J. Jordan, Luther-Jahrb. 8 (1926), S. III. Die erste wissen-
schaftliche Luther-Bibliographie stammt von H. Riickert: ebd., S.201-205; dann kamen
Bibliographien von Riickert; K.-D.Schmidt; H. Seesemann: ebd. 13 (1931), S. 159-167, letz-
tere mit Nennung von Arbeiten, in denen Skumenische Uberlegungen thematisiert sind.

5 Das ldsst sich kaum mit den Bibliographien belegen, die umgekehrt wegen verfeinerter
Erkundigung und wegen der allgemeinen Literaturexplosion immer mehr Titel erfassen.
Jedoch stiitzen Auskiinfte von Kollegen in verschiedenen Lindern und eigene Beobachtungen
sowie die geringe Nachfrage nach Luthertexten und -schrifttum im Buchhandel unsere Fest-
stellung.

6 Besonders im englischen Sprachraum, aber auch im franzosischen; vgl. H. Volz, Luther-
ausgaben: Rel. Gesch. Geg.4 (19603), 520-523, Sp.523, und die letzten zwanzig Biblio-
graphien im Luther-Jahrb. 24-43 (1957-1976). Auffillig ist das hier wahrnehmbare polnische,
italienische und japanische Interesse und selbstverstandlich das skandinavische.



138 Horst Beintker, Luthers 6kumenische Wirkung

Zeugnis von Christus ausgerichtet. Das sollte der nachwachsenden Theologengeneration auch
bei den oft davon ablenkenden neuen Fragestellungen Mut zu erneutem Umgang mit ihm ge-
ben. Vielleicht vermag der Versuch, die Besinnung auf okumenisches Wirksamwerden Luthers
zu lenken, fiir ein neues Studium Lutherischer Ansidtze und Ausprigungen in Theologie, Kir-
che und Gesellschaft Freude zu wecken.

Man kann, auch ohne konfessionell an die seinen Namen fiihrende Kirche gebunden zu
sein, sich griindlich mit Luther befassen bzw. auseinandersetzen. Das war bisher so — die unter-
schiedlichsten wissenschaftlichen oder weltanschaulichen oder religiosen Richtungen, bis hin
zu rémisch-katholischen Ordensgesellschaften, haben sich mit ihm und seiner Bedeutung be-
schiftigt? — und das wird hoffentlich so bleiben. Konfessionelle und nationale Bindungen ver-
stellen sogar unter Umstdnden den Weg zu Luther, wie er wirklich war, und das fiihrt dann zu
Engherzigkeit und falschen Vereinseitigungen. Karl Barth, der dem «deutschen Luthertum»
nur Schwéchen und Schadwirkungen nachwies,8 hat z. B. vor dreissig Jahren betont, dass ihm
von schwedischen Theologen ein ganz anderer Luther als von deutscher Seite vorgestellt wor-
den wire und, wenn dieser der echte sei, er sich selbst «Lutheraner» wiirde nennen kénnen.?

Mit einem stark konfessionalistisch und national gefirbten Lutherbild war Luther
auch nicht identisch. Heute besteht ein patriotisches Interesse fiir Luther nicht
mehr, und das ist gut so. Sicher ist Luther nicht ohne seine nationale Beziehung zu
verstehen, und hier hat er auch, nicht zuletzt durch seine scharfe, bis heute berech-

7 Bei katholischen Theologen nimmt das Interesse fiir Luther zu. E.Iserloh aus der
Lortz-Richtung und O. H. Pesch sind vorangegangen. Ob freilich das fiir den letztgenannten
lobend gemeinte Wort von P. Manns, die katholische Theologie begegne «heute Luther ganz
frei, wiahrend die evangelische Theologie sich mit dem Ballast einer jahrhundertelangen
Lutherforschung beschiftigen miisse» (nach M. Bogdahn, Die Rechtfertigungslehre Luthers im
Urteil der neueren katholischen Theologie, 1971, S.270), uneingeschrinkte Zustimmung ver-
dient, bezweifle ich; vgl. meine Rezension zu Bogdahn in Theol. Lit. zt. 100 (1975), Sp. 931 f.,
und zu Pesch, ebd.97 (1972), Sp.380-383. Fiir eine konfessionell freie Lutherforschung
tendierte dhnlich J.D. K. Siggins, Martin Luther’s Doctrine of Christ (1970), S.3 und 267,
aber auch wenig iiberzeugend, vgl. meine Ausfiihrungen in Theol. Lit. zt. 97 (1972), Sp. 519.

8 Sie sind vorhanden. Darum konnen solche im Vorurteil befangenen Aussagen, wie die
in Anm.7 genannten, allgemeine Beachtung finden. K. Barth, der selbst viel von Luther
hernahm, sollte als Mahner und scharfer Kritiker ganz ernst gehort sein, allerdings auch die
kritische Anfrage an ihn, wie sie z. B. der aus reformiertem Pfarrhaus stammende Luther-
kenner R. Hermann stellte, Ges. u. nachgel. Werke, 1 (1967), S. 15 ff.

9 Dies hat K. Barth nachdriicklich und ofter betont: K.Kupisch (Hrsg.), Der Gotze
wackelt (1961), S.115; E.Busch, Karl Barths Lebenslauf (1975), S.355. 372. — Bei W.A.
Visser't Hooft, Die Welt war meine Gemeinde (1972), S. 246, ist ein diesbeziigliches Gespriich
zwischen Barth und A.Nygren 1947 wiedergegeben. Es ging um das Verhiltnis von Gesetz
und Evangelium, und auf Nygrens Darlegung habe Barth reagiert: «Wenn das, was Sie da
gesagt haben, lutherisch ist, dann bin ich ein Lutheraner», und Nygren soll geantwortet
haben: «Wenn das, was Sie da gesagt haben, reformiert ist, dann bin ich reformiert.» Tat-
sichlich lautete die Aussage Barths nach Nygrens mir im Dez. 1975 mitgeteiltem Notat:
«Wenn Luther so denkt, kann ich mich auch Lutheraner nennen», worauf Nygren antwortete:
«Wenn Luther nicht so dichte, konnte ich mich nicht Lutheraner nennen, bzw. kdnnte ich
nicht Lutheraner sein.» Barth sprach in einem Brief an seinen Sohn Christoph 25.2.1948
dariiber auch halb belustigend so: «Ich habe die munteren Skandinavier (er meinte R. Bring
und namentlich Nygren) ermahnt, uns doch mdoglichst schnell und griindlich iiber den so ganz
anderen Luther, den sie in der Weimarana gefunden... zu haben behaupten, zu unterrich-
ten»; Busch, S. 355, und wegen Barths Kritik an Augustana und Luthertum ebd., S. 379.



Horst Beintker, Luthers 6kumenische Wirkung 139

tigte, freilich aus Liebe warnende Kritik, eine positive Wirkung gehabt,'® nicht nur
auf die deutsche Sprachentwicklung.

Entscheidender ist aber heute, ob wir weltweite Wirkungen durch Luther er-
kennen. Unter solcher Erwartung wollen wir versuchen, seine zentrale Gedanken
iiber Christus, von dem er alles Heil empfing, nachzuzeichnen. Wir miissen sie
heranziehen, wenn wir das Thema auch nur im ersten Uberblick richtig anfassen
wollen. Es gilt zuerst zu fragen, was denn an Luther geeignet ist, 6kumenisch wirk-
sam zu werden, und dann weiter zu iiberlegen, wie und wo es wirksam geworden
ist — wirksam vielleicht auch in anderen Bereichen als nur denen von Theologie
und Kirche. Das kann man im Blick auf protestantisches Selbstbewusstsein in
riickliegenden Zeiten — zweihundert, hundert, fiinfzig Jahre riickwirts — schon sagen
und auch in den allgemeinen Verhiltnissen nachweisen. Besonders geht es bei un-
serer Frage doch um das Gegenwartswirken. Es gibt wenig aus, nachzuweisen, wie
grosse Wirkungen Luthers Reformation in vergangenen Jahrhunderten gehabt
hat, wenn sich nicht erweisen ldsst, dass sie auch heute noch wirkt und dass wir
fiir die Zukunft noch etwas von ihr zu erwarten haben. Freilich hidngt das Schick-
sal solcher Weiterwirkung und damit die Gestaltung des menschlichen Zusammen-
lebens auch an der Annahme der reformatorischen Einsichten Luthers.!!

Im Zusammensehen von Was und Wie der kumenischen Wirkung Luthers
glaube ich von einem katholischen Anspruch der Reformation reden zu sollen.
Wie ich das verstanden wissen mochte, davon soll am Schluss gehandelt werden.12

Die Frage nach dem Was, also nach dem Kern oder Hauptinhalt von Luthers
Okumenisch wirksamen Lebenswerk gibt uns offensichtlich ein Nachdenken in
grundsitzlich zwei verschiedene Richtungen auf: Kirche und Welt. Womit hat
Luther Kirche und Welt beeinflusst? War es mehr seine Lehre, oder war es seine

10 Hermann (A. 8), S. 225 ff.: «Deutschland und die Deutschen im Spiegel Luthers», aber
auch Barth: «Anima germanica naturaliter Lutherana»; Busch (A. 9), S. 409.

11 Dies geschieht eben nicht ohne sich immer erneuernde Umkehr, und dazu wiren
Literaturnachweise Legion. R. Hermanns theologisches Wirken liegt wie das A.Nygrens,
E. Brunners und K. Barths (bei mancherlei Differenzen) in dieser Linie. Hier sei auch
A. Schlatter erwdahnt: H. Beintker, Die Christenheit und das Recht bei A. Schlatter (1957);
A. Bailer, Das systematische Prinzip in der Theologie A. Schlatters (1968); dazu Theol. Lit. zt.
94 (1969), Sp. 859 f£.

12 Dies ist auch, aber nicht nur, als ein «Beitrag zum konfessionellen Sprachgebrauch»
(W. Stdhlin) gedacht; vgl. H. Asmussen & W. Stdhlin (Hrsg.), Die Katholizitit der Kirche
(1957), S.179, dazu Theol. Lit. zt. 83 (1958), Sp.783 f. Okumenisch bedeutsame Theologen
haben dies lingst im Blick, z. B. F. Heiler, Evangelische Katholizitit (1926); ders., Die Katho-
lizitit der Confessio Augustana: Hochkirche 12 (1930), S.172-208; auch die schwedischen
Theologen urteilen so, z. B. G. Aulén, The Catholicity of Lutheranism: Welt-Luthertum von
heute, A. Nygren gewidmet (1950), S.3-20; Ein Buch von der Kirche (schwed. 1950, deutsch
1951); neuerdings B. Hdgglund, Katholizitit und Bekenntnis: Theol. Lit. zt. 100 (1975), Sp.
241-251, auch frithere Autoren wie E. Sommerlath, K. D. Schmidt und E. Kinder beachtend.



140 Horst Beintker, Luthers 6kumenische Wirkung

mutige Tat: das Verbrennen der Bulle Leos X. und der pépstlichen Rechtsbiicher!3
im Gegenzug zu Alexanders Brandaktionen,* der Gang nach Worms vor Kaiser
und Reichsstinde,!’® das Verlassen der Wartburg und die Riickkehr nach Witten-
berg,'® obwohl er fiir vogelfrei erklart worden war? Diese mutige Haltung zeigt
nicht nur das Auftreten in Worms 1521 und in Wittenberg mit den beriihmten In-
vocavit-Predigten 1522, sondern auch schon ein Brief an den Ordensoberen Stau-
pitz 1518, bevor der Ketzerprozess in Rom erdffnet war:17

Luther erinnert an die Bedeutung der Auslegung von «poenitentia» (gr. metinoial®8), die
Staupitz einst gab, durch die ihn «unser Herr Jesus wunderbar trostete»,19 und welche
seine theologischen Erkenntnisse aus der HI. Schrift forderte. So sei der Widerspruch gegen
«die neuartigen Trompetenstosse der Ablasskrimer», die in seiner Niahe plotzlich erklangen,20
von da begriindet: «So begann ich zu disputieren, und das hiess nun alle Gewalten der Ober-
und Unterwelt zu meinem Verderben herausfordern, soweit sie diesen Leuten bei ihrer eifri-
gen Jagd nach dem Gelde und leider nicht nach dem Seelenheil ihrer Mitmenschen zur Ver-
fiigung stehen. Denn zu diesem Zwecke haben diese holdgesinnten Freunde, da sie meine
Vorhaltungen nicht entkrdften konnen, mit schamloser Bosheit ausgeriistet, die Liige aufge-
bracht, dass die Amtsgewalt des Papstes durch den Inhalt meiner Streitsdtze geschidigt wer-
de.»21 — Er bittet dann um Weiterleitung seiner beigefiigten Resolutionen an den Papst und
beschliesst den Brief: «Christus moge entscheiden, ob es seine Worte sind oder die meinigen,
was ich geschrieben habe — ohne dessen Willen auch der Papst nicht seines Wortes michtig
ist...22 Im Ubrigen habe ich den Drohungen meiner Feinde nichts entgegenzuhalten als jenes

13 Was wirklich verbrannt worden ist, scheint unsicher nach H. Dombois, Das Recht der
Gnade, 2 (1974), S.21. 225f., der ein Gespriach zwischen R.Smend und E. Wolf dafiir an-
fiihrt. Man wisse nicht, ob Luther das Decretum Gratiani mitverbrannt habe. Immerhin
geben die zeitgenossischen Stimmen und Luther selbst dafiir kaum Zweifel: H. Boehmer,
Luther und der 10. Dezember 1520: Luth. Jahrb. 2/3 (1920/21), S.7-52; ferner die von J. Jor-
dan hrsg. Flugschrift Luther und der Bann in seinen und seiner Zeitgenossen Aussagen (1920).

14 Vgl. Weim. Ausg. 7, 152 ff.; Briefw. 2, 137, 25-31; Jordan (A. 13), S. 37.

15 Die vielen volkstiimlichen Biographien des 19.Jahrhunderts heben besonders hervor,
was damit verbunden war, z.B. vorbildlich M. Meurer, Luthers Leben aus den Quellen
erzihlt (1850, 21861, 31878), 345S. mit Bildern von Ludwig Richter, aber auch M. Rade,
Luthers Leben, Taten und Meinungen ... dem Volke erziahlt, 1-3 (1883-1887), 2250 S. und
zahlreiche Farbtafeln (21901).

16 Wie sehr Luther einerseits vom Schutz durch den Kurfiirsten abhing, es aber 1518
nicht annehmen und deshalb Wittenberg verlassen wollte, und wie unabhingig davon er mit
der Riickkehr 1522 handelte, ist aufschlussreich und ldsst als Schliissel fiir sein Verhalten das
entschiedene Zeugnis fiir Christi Evangelium erkennen; Weim. Ausg. Briefw. 1, 253, 5 ff.; 260,
5 ff. (vgl. Rade, A. 15, 1, S. 362); ebd. 2, 448—473.

17 Das geschah nach anfiinglichem Zogern des Papstes Leo X. erst Mitte Juni 1518:
H. Boechmer, Der junge Luther (19514), S.183. Der Brief an Staupitz, der wie ein Vorwort
zu den Resolutionen der 95 Thesen ihnen im Druck mitgeschickt wurde, ist vom 30. Mai
datiert: Weim. Ausg. Briefw. 1, 79; Text Weim. Ausg. 1, 525 ff.

18 Weim. Ausg. 1, 525, 7 ff; H. Beintker, Phase Domini. Zu Luthers Interpretation der
metanoia: Solange es Heute heisst. Festgabe fiir R, Hermann (1957), S. 30-41.

19 Weim. Ausg. 1, 525, 5: «. .. quibus me solet dominus Ihesus mirifice consolari.»

20 Weim. Ausg. 1, 526, 15: «Haec mea cum sic ferveret meditatio, ecce subito coeperunt
circum nos strepere, immo clangere nova indulgentiarum classica et remissionum buccinae,
quibus tamen non ad strenuum belli studium animaremus.»

21 Weim. Ausg. 1, 526, 28-32.

22 Weim. Ausg. 1, 527, 2-4.



Horst Beintker, Luthers 6kumenische Wirkung 141

Wort Reuchlins: ‘Wer arm ist, fiirchtet nichts, kann nichts verlieren.” Giiter habe ich nicht und
begehre ich nicht; habe ich guten Ruf und Ehre gehabt, so mache es zunichte, der damit schon
angefangen hat. Der eine, nichtige Leib, durch viel und stete Beschwerde geschwicht, ist noch
iibrig; richten sie denselben hin, durch List oder Gewalt, wie Gott es fiigt, so machen sie mich
drmer um eine Stunde oder zwei meines Lebens. Mir geniigt die Liebe meines Erlésers und
Versohners, des Herrn Jesus Christus; dem will ich singen, solange ich lebe.»23

Luther war wegen seines Eintretens fiir die Wahrheit des Evangeliums, wie er
sie als Doktor der Heiligen Schrift erfasste, angegriffen worden. Er hatte grund-
legende Verdanderungen gefordert, nicht nur, weil die Absolution im Busssakra-
ment gegen das Evangelium so missbraucht wurde fiir Finanzprojekte mit Rom.
«Die Schliissel sind in Missbrauch und dienen dem Geld- und Ehrgeize. Die Flut
bricht aus der Tiefe auf mit reissender Gewalt, und es steht nicht bei uns, sie auf-
zuhalten»,?* heisst es in seinen Erlduterungen zu den 95 Thesen. Das ist bezeich-
nend fiir die gleichsam revolutiondre Situation, deren Signal der Thesenanschlag
1517 gewesen war.

Es kam dann bekanntlich zu einem regelrechten Ketzerprozess, in dessen Ver-
lauf nur immer klarer das Was hervortrat, wodurch sich Luther gehalten wusste.
In der 37. These hatte er z. B. gesagt: «Ein jeder wahre Christ ist teilhaftig aller
Giiter Christi aus Gottes Geschenk, auch ohne Ablassbriefe.» Jetzt setzt er hinzu:
«Es ist unmdglich, dass einer ein Christ sei, der Christus nicht haben sollte. Hat
er Christus, so hat er auch gleich alles, was Christi ist.»25

Der sdchsische Kurfiirst setzte es dann zwar durch, dass Luther nicht nach Rom
abgefiihrt, sondern auf deutschem Boden zu den Vorwiirfen, die er erhoben hatte,
verhort wurde. Das war in Augsburg im Oktober 1518, aber es gab dort wie iiberall
von der michtigsten Institution der Zeit nur die Aufforderung: Unterwirf dich!
Widerrufe deine falsche Lehre! — Worauf Luther, dem keine Kirchenspaltung im
Sinne lag, seine «neue Lehre» griindete, dass er die Wahrheit der Schrift fiir sich
hatte, das wurde nicht untersucht.2¢ So blieb ihm nur der Weg des Bekenntnisses

23 Weim. Ausg. 1, 527, 6-12. — Ubrigens ist auch hier eine Richtigstellung nétig. Oft liest
man, dass Luther mit dem Satz vor dem Schlussabschnitt, «<hunc enim expecto iudicem e
Romana sede pronunciantem», sich dem Papst als der Stimme Christi devot unterwerfen zu
wollen erkliart habe; Meurer (A. 15), S. 42. Da er aber zuvor betont, dass «sine cuius (Christi!)
nutu nec Summi Pontificis sermo est in lingua eius nec cor regis in manu sua» (s. A. 22) und
er «Christi Stimme vom romischen Stuhl zu vernehmen» erwarte, appelliert er gleichsam
an Papst Leo X., sich mit seiner Beurteilung des Lehrstreites dem Urteil und Willen Christi
iiber die Busse selber zu unterwerfen, also der Stellungnahme Luthers in den 95 Thesen und
deren Erlduterungen sein Placet zu geben. P. Kalkhoff iibersetzt in der Miinchener Luther-
ausgabe, 1 (1922), S.79: «Diesen Richter (nimlich Christus) hoffe ich vom rémischen Stuhle
aus das Urteil sprechen zu horen.» Vgl. auch die die Papstvollmacht eingrenzenden Aus-
fithrungen Luthers in Conclusio XXVI, Weim. Ausg. 1, 574 ff., die spiater durch den 4. Artikel
der Schmalkaldischen Artikel, Teil 2, konkretisiert wurden.

24 Weim. Ausg. 1, 627,32 f.

25 Weim. Ausg. 1, 593, 4-8.

26 Die Augsburger Verhandlungen sind mit einzelnen Quellenstiicken gut bei Rade (A. 15),
1, S. 334-342, veranschaulicht. Wie Staupitz es schon im September einschitzte und zugleich
forderte, «nur darauf zu denken, wie die Wahrheit an’s Licht komme», belegt Meurer (A. 15),
S. 47, mit Quellenwiedergabe.



142 Horst Beintker, Luthers okumenische Wirkung

zu Christus und der Bereitschaft zum Leiden. Auf dieser Linie stand Luther auch,
als ihm mit der Vorladung auf den Reichstag zu Worms der sichere Tod bevorzu-
stehen schien.

Offiziell von Spalatin befragt, was er tun werde, wenn der Kaiser ihn nach Worms rufe,
antwortete er am 29, 12, 1520: «Ruft man mich, so komme ich, ob krank oder gesund; denn
ich darf nicht zweifeln, dass mich der HERR ruft, wenn der Kaiser es tut. Wendet man dort
Gewalt an, wie es wahrscheinlich ist (denn zur Belehrung in Theologie werden sie mich nicht
rufen), so miissen wir die Sache dem HERRN befehlen. Er lebt und herrscht noch, der die
drei Knaben aus dem Feuerofen des Konigs von Babylon errettet hat. Versagt er die Hilfe,
so ist doch mein Kopf wenig wichtig, wenn man es vergleicht mit dem, was Christus zu aller
Schmach und zu vieler Verderben am Kreuz erlitt. Hier diirfen wir nicht fragen: Ist’s ge-
fahrlich? Wie retten wir uns? Sondern das soll unsere Sorge sein, dass wir nicht das Evange-
lium, mit dem wir es einmal angefangen haben, zum Gespstt der Gottlosen im Stich lassen.
Verhiite Christus, sich erbarmend, dass wir feig seien und sie triumphieren. Amen!»27 — Und
an Staupitz schrieb er am 9. 2. 1521: «Hier fingt das Evangelium [Matth. 10, 32] an zu gelten:
‘Wer mich bekennt vor den Menschen, den will ich auch bekennen vor meinem Vater...
Durch mein Bekenntnis hoffe ich absolviert zu werden von allen meinen Siinden.»28

Zur weiteren Beleuchtung seiner vielschichtigen Nachwirkung,?® aber nicht zur
Heroisierung, miissen wir zunéchst das Selbstverstindnis Luthers beriicksichtigen.
Wer Luther kennt, der hat das Wort von ihm im Ohr: «Zum ersten bitte ich, man
wolle meines Namens schweigen und sich nicht lutherisch, sondern Christen nen-
nen. Was ist Luther? Ist doch die Lehre nicht mein ... Ich habe mit der christ-
lichen Gemeinde die einige, christliche Lehre Christi, der allein unser Meister
ist.»3¢ Gewiss nennt Luther andernorts sich auch Prophet und setzt die Lehre
Christi mit dem, was er theologisch vertritt, gleich, aber mit der Reformation der
Kirche und mit dem Hineindringen des Evangeliums in die Welt ging es ihm
niemals um irgendwelche personliche und persongebundene Anliegen. So geht es
letztlich nicht um Luthers Wirkung als Reformator, sondern um Gottes Sache in
Jesus Christus, die durch ihn hindurch neu zum Zuge kam. Die Kémpfe, die sein
Auftreten ausloste, liessen die Frage nach seiner Person zuriicktreten, und das
entspricht durchaus unserer heutigen Sicht der Geschichte, die mit den damaligen

27 Weim. Ausg. Briefw. 2, 242, 9-21. Fiir den Hintergrund damaliger Machtverhiltnisse ist
auch das Hin und Her in der Vorladung Luthers aufschlussreich; Meurer (A. 15), S. 97.

28 Weim. Ausg. Briefw. 2, 263, 31-39. Vgl. das letzte Schreiben Luthers an Cajetan am
18. 8. 1518, ebd. 1,223, 20-42, wo von dem «male informato» Papst die Rede ist und Luther
keinen legitimen Grund fiir Kirchenstrafen iiber sich selbst siecht und somit bekennt: «... ita
nec timere debeo censuras, etsi ego Dei gratia talis sim, ut censuras longe minus timeam
quam errores et malam in fide opinionem»; er wisse, dass die Strafe nicht schade, ja nur
niitze, wenn der Glaube (sana fides) und die Wahrheit (veritatis sensus) auf seiner Seite sei.

20 H. Beintker, Zu verkiindigen des Herrn Werke. Martin Luthers Leben in seiner blei-
benden Bedeutung (1955), S. 26 ff.

30 Eine treue Vermahnung zu allen Christen (1522): Weim. Ausg. 8, 685, 4 ff. Luther beruft
sich hier gleich nach den ersten Sitzen auf 1. Kor. 3, 4 f. und féhrt fort: Wie kime denn ich
armer stinkender Madensack dazu, dass man die Kinder Christi sollt mit meinem «heyloszen»
Namen nennen. «Nitt alszo, lieben freund, last uns tilgenn die parteysche namen... Ich byn
unnd wyll keynisz meyster seyn.» Mit Matth. 23, 8 stiitzt Luther im folgenden sein Argument
gegen alle Parteiungen.



Horst Beintker, Luthers 6kumenische Wirkung 143

Anschauungen darin nicht kontrédr ist.3! Martin Luther hat eben als Werkzeug
Gottes in seiner Zeit und iiber die Zeiten hin gewirkt, weil die eigentliche Wurzel
seiner Okumenischen Wirkungen der biblische Christus selbst ist. Die Predigt,
das Wort, die Lehre Christi, wie Luther das bezeichnete, etwa in der Vorrede zum
Neuen Testament, war ihm unmittelbarer Anlass zu Rede und Tat, nicht die ver-
selbstindigten kirchlichen Dogmen.

Luther hat diesen biblischen Christus selbst als den Lebendigen zum inneren
Grund des Lebens genommen?®? und ihn gegen eine iibermichtige Tradition gel-
tend gemacht. Das heisst bei Luther «doctrina pura», rechte Lehre, nidmlich
Gottes Wort in Christus selbst horen, wie umgekehrt nur solches Gottes Wort
«Artikel des Glaubens stellen soll» (Schmalkald. Artikel).3* Die Wurzel seiner
okumenischen Wirkung ist — so gesehen — der neuerfahrene Glaube an Jesus,
dessen Wort, Predigt und Tat ihn als den Christus legitimiert. Es gelte nicht, wenn
man gegen sein Wort, wie es von Rom aus gegen Luther geschah, «aus der heiligen
Viter Werk oder Wort Artikel des Glaubens macht».3* So beklagt Luther in den
Schmalkaldischen Artikeln: «Aber der Papst will nicht lassen gleuben, sondern
spricht: Man solle yhm gehorsam sein, so werde man selig. Das wollen wir nicht
thun oder druber sterben, ynn Gottes namen.»35

Die Lehre, die Theologie, in der sich dieser Glaube #ussert, der an Jesu Wort
als «doctrina pura» festhilt, muss jeweils Ausdruck des eigenen Glaubens sein,
Zeugnis des Christus im Herzen.’¢ Nicht das einheitliche Lehrgefiige macht die
Einheit der Christen aus, das zeigen schon die Schriften und Briefe des Neuen
Testaments, vielmehr ist es eine Einheit der Offenbarung. Jesus als der Offen-
barer, als das Wort Gottes an uns, der sich offenbarende als der gekreuzigte
Christus, ist das alle Christen im Theologischen wie im Historischen verbindende
Band. Es ist nun aber Luthers Uberzeugung, dass die Sache Christi ihm insbe-
sondere anvertraut wurde, wie das folgende Zitat deutlich macht: «Es ist wahrlich
der Luther nicht, den ihr jagt. Ihr sollt und miisst und werdet des Luthers Lehre
lassen stehen und bleiben, wenn euer gleich zehn Welten aufeinander wiren. Mein
Leib ist bald aufgerieben, aber meine Lehre wird euch aufreiben und auffres-
sen.»37

31 Heute sind sich Historiker und Gesellschaftswissenschaftler darin einig, dass nicht mehr
H. v. Treitschkes bekanntes Wort «Minner machen Geschichte» in dem allereinfachsten
wortlichsten Sinne gilt. «Zeit Karls des Grossen», «Bismarckzeit» oder anderes konnen nur
abkiirzende Bezeichnungen zur Kennzeichnung von Zeitrdumen sein.

32 J, D. K. Siggins, Martin Luther’s Doctrine of Christ (1970); M. Lienhard, Luther témoin
de Jésus-Christ. Les étapes et les thémes de la christologie du réformateur (1973); dazu
E. Schott: Theol. Lit. zt. 99 (1974), Sp. 943 {.; vgl. Beintker, ebd. 97 (1972), Sp. 519-522.

33 Die Bekenntnisschr. der luther. Kirche (31956), S. 421, 23 f.; vgl. dazu Luthers «Bekennt-
nis 1528»: Weim. Ausg. 26, 508, 1-16, auch in H. Beintker, Martin Luther, 2: Glaube und
Bekenntnis (1964), S. 159 £.

34 Die Bekenntnisschr. der luther. Kirche 421, 19 £.

35 Text nach Zangemeister in Beintker (A. 33), S. 169; Bekenntnisschr. (A. 33), 431, 5-7.

36 Fiir dieses «im Herzen» bei Luther sieche H. Beintker, Glaube und Handeln nach
Luthers Verstindnis des Romerbriefes: Luther-Jahrb. 28 (1961), 52-85, S. 60-65.

37 In der «Antwort» 1527 auf die Schmihschrift Heinrichs VIII.: Weim. Ausg. 23, 36, 29-32.



144 Horst Beintker, Luthers 6kumenische Wirkung

«Lehre» soll man freilich hier und iiberhaupt in dem Sinne nehmen, in dem Luther davon
redet. Sicher ist Lehre nicht ohne Verstehensprozesse und auch nicht ohne die Forderung,
ein bestimmtes Wissen zu haben. Trotzdem darf die Lehre kein Tradieren von schon Vor-
handenem sein, als ob es nur um ein Wissensgut gehe, wie bei mathematischen Lehrsitzen
des Pythagoras. Gewiss ist es so, wie A.v.Harnack einmal sagte, dass in dem Theologenge-
schlecht, iiber dessen Horizont sich Luther erhob, keiner mit dem alten Dogma der Kirche
so ernst machte wie er.38 Fiir die anderen war das Dogma eine heilige Reliquie geworden, die
man zwar verehrte, die aber fiir das innere Leben hdchstens die Bedeutung hatte, dass eine
willkiirlich schaltende Phantasie allerlei Wirkungen daran ankniipfen konnte. Fiir Luther war
dagegen darin ausgesprochen, was sein Glaube tatsichlich an Jesus Christus fand: das Frei-
werden von Siinde und Schuld, die Erlosung aus Not und Gewissensverstrickung und — durch
die Gewissheit des in Christus gnidigen Gottes — Leben und Seligkeit. Deshalb ist das Zen-
trum seiner Theologie von der frithen Zeit bis zu seinem Ende die Rechtfertigung des Siinders
allein durch den Glauben und das darin beschlossene Wirken des HI. Geistes durch Gottes
Wort. Der Christus, Gott, wirkt iiber das Wort an uns. So wirkt er den Glauben, und so
macht er den Glauben recht. Gott will, dass wir ihm glauben, und will nur durch den Glau-
ben ganz gefunden werden.

Ich erinnere dazu an die aus dem Grossen Katechismus bekannte Stelle:39 «Was heisst ein
Gott haben oder was ist Gott? Antwort: Ein Gott heisset das, dazu man sich versehen soll
alles Guten und Zuflucht haben in allen Noéten. Also dass ein Gott haben nichts anders ist,
denn ihm von Herzen trauen und glduben, wie ich oft gesagt habe, dass alleine das Trauen
und Glduben des Herzens machet beide Gott und Abegott. Ist der Glaube und Vertrauen
recht, so ist auch Dein Gott recht, und wiederiimb, wo das Vertrauen falsch und unrecht ist,
da ist auch der rechte Gott nicht. Denn die zwei gehoren zuhaufe, Glaube und Gott. Worauf
Du nu (sage ich) Dein Herz hiingest und verliissest, das ist eigentlich Dein Gott. ... ein Gott
haben heisset etwas haben, darauf das Herz ginzlich trauet.»

Dies zeigt, wie der Glaube (der Fiducial- oder Rechtfertigungsglaube) es ist,
der den wahren Gott erfasst, und nicht die Lehre als ein blosses Wissen an seine
Stelle treten kann. Und doch miissen wir Luthers Abweisung irgendeines inhalts-
losen Glaubensaktes dabei im Blick behalten. Er besteht darauf, dass wir niemals
einen anderen Gott lehren, wissen, horen, denken oder annehmen als diesen Gott,
dessen Fleisch und Blut, d. h. dessen Leben und Sterben fiir uns wir uns einprigen
und in unseren Herzen bewahren miissen. «Wenn du gerettet werden willst, dann
lass keinen anderen Gott zu als den in Jesus Christus Mensch gewordenen», heisst
es 1531 in Auslegung von Joh. 3, 2—-8.40

Die Einzigartigkeit des Glaubens an den Christus Gottes, der uns von ihm
mittels des Wortes erweckt wird, beruht auf der Einzigartigkeit Jesu Christi selbst.
Beides gehort zum Zentrum von Luthers Okumenisch wirksam gewordener Le-
bensaussage. Christus und der Glaube an ihn sind das Herzstiick seiner Theologie.
Man konnte lehrmissig sagen, dass Luthers Christologie seine Theologie ist.
Dabei miissen wir aber wissen, dass die Christologie Luthers nicht vollig identisch
ist mit der Christologie der alten Kirche, so sehr er das Dogma der Einheit der
gottlichen und der menschlichen Natur in Christus aufnahm. Indem Luther mit
der Rechtfertigung aus Glauben in die Pforten des Paradieses eintrat, wie er sich

38 A.von Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, 3 (1890), S. 582 ff., 693 ff., 726 ff.;
verkiirzt und negativ verscharft in Dogmengeschichte (41905), S. 416 f.

39 Bekenntnisschr. (A. 33), 560, 9-24; 562, 2—4; vgl. 563, 6-18; Weim. Ausg. 28, 679,1 f£.700, 1 ff.

40 Weim. Ausg. 34, 1, 508, 12; Ausg. Walch 23, 129.



Horst Beintker, Luthers 6kumenische Wirkung 145

iiber das exegetische Entdeckungserlebnis von Rom. 1, 17 selber ausdriickte,4!
also die Befreiung und Erlosung dabei wirklich erlebte, hat er etwas fiir seine Zeit
ganz Neues erfasst. Er hat das Evangelium in einer Tiefe verstanden und auf eine
Art erlebt, wie es in den Jahrhunderten vor ihm vielleicht nicht oft geschehen
war.*? Er hat die wahre Situation des Menschen vor Gott wieder richtig erfasst und
erfahrt dadurch eine radikale Existenzwandlung, die ein entscheidendes Handeln
aus Glauben «als Gewissheit in Existenz»#3 bei sich hat.

Indem also Luther diesen Lebenssinn durch Gottes Wort fand, hat er vom Evangelium her
mit dem altkirchlichen Dogma Gedanken verbunden, die denen, die die christologischen und
trinitarischen Dogmen formuliert hatten, noch fremd waren und die in dem bisherigen
Kultus keinen solchen Raum hatten. Das befreiende Heil wurde ihm nur durch Christus ge-
bracht. Er suchte und fand in der Person Jesu Christi die Tatsache, dass Gott sich, alle Not
liebevoll und siegreich iiberwindend, ihm zuwendet. Es ist derselbe Gott, vom dem er, so-
lange er nur unter dem Gesetz stand, sich durch die Siinde geschieden wusste. Gesetz und
Evangelium sind nach Luther der Predigt vom Wort Gottes in Christus zugrunde gelegt.
Somit ist diese Unterscheidung von Gesetz und Evangelium auch ein Schliissel fiir die
HI. Schrift und fiir Luthers Theologie. Die Siinde trennt von Gott. Der Zorn Gottes trifft
durch das Gesetz die Siinde. Wenn sie beim Menschen nicht in der Wurzel getroffen und
zugleich ausgeriumt wird, und das geschieht zutiefst nur durch das Evangelium, bleibt der
Mensch in der Angst und Furcht vor Gottes Macht. Darin steckt er fest wie gebannt. Gottes
Erbarmen und Liebe wird in solcher Lage schliesslich durch das Gefiihl des eigenen Elends,
zu dem das Gesetz, das Siinde aufdeckt, nur noch beitrdgt, vollstindig verhiillt.

Was uns nicht gelingt, nimlich die Gebote vollstindig und nicht nur dusserlich zu erfiillen,
vollbrachte Jesus fiir uns, und mehr: er iibernimmt die Todesstrafe, die auf der ungehorsamen,
rebellischen und verderbten Menscheit liegt. Diese Grundvoraussetzung fiir das wiederherge-
stellte, heilgemachte Verhiltnis zwischen Mensch und Gott, was nach evangelischem Ansatz
ein versohntes durch Christus ist, wird immer wieder vergessen. Damit geht aber der «rechte,
wahre Schatz» der Kirche, das «allerheiligste Evangelium der Herrlichkeit und Gnade
Gottes»,44 das Evangelium also von der Annahme der Siinder bei Gott verloren.

Eines der ersten Lieder Luthers ist ein Christuslied an die Gemeinde:45 «Nun freut euch,
lieben Christen gmein.» Es beschreibt die Freude iiber die Geschichte mit Jesus und das,
«was Gott an uns gewendet hat», und schliesst so: «Gen Himmel zu dem Vater mein / fahr
ich von diesem Leben, / da will ich sein der Meister dein, / den Geist will ich dir geben, / der
dich in Triibnis trosten soll / und lehren mich erkennen wohl / und in der Wahrheit leiten. /
Was ich getan hab und gelehrt, / das sollst du tun und lehren, / damit das Reich Gotts werd
gemehrt / zu Lob und seinen Ehren. / Und hiit dich vor der Menschen Satz (so ldsst Luther
Christus dann mit Vers 10 schliessen), / davon verdirbt der edle Schatz, / das lass ich dir zu
letze», d. h. zum Abschied gleichsam als letzten Willen. — «Mein Unschuld trigt die Siinde
dein», Vers 8, das ist das Grundwort zum Kreuzesgeschehen. Und so bringt Christi Wort,
Christus selbst als Gottes Wort, Frucht, wovon Luther oft mit dem Bilde von Jes. 55, 10 f.
spricht.

In Abfall und Aufruhr gegen Gott ist der Mensch sich freilich immer gleich geblieben. Zu

41 Weim. Ausg. 54, 185, 12-186, 20; Vorrede zu Opera latina, 1, 1545; dazu Beintker (A. 33),
S.11f., 38 ff.

42 Harnack, Lehrbuch (A. 38), S. 583 £., 695 ff.

43 G. Ebeling, Wort und Glaube, 1 (1960), S. 247, arbeitet diese Bedeutung des Glaubens
an Jesus selbst heraus, weil die «Frage nach der Relation von Jesus und Glaube» den «Kern
der Christologie» betreffe, S.203; er hat aber Fragestellung und Antwort aus dem intensiven
Erfassen von Luthers Theologie gelernt, wie er Ofter bezeugt.

44 Vgl. die 62. der 95 Thesen, Weim. Ausg. 1, 236, 22 f.; Beintker (A. 33), S. 48 f.

45 Weim. Ausg. 35, 133-135; 422, 23-425, 24.



146 Horst Beintker, Luthers Skumenische Wirkung

allen Zeiten will er Gottes Ruf zur Umkehr nicht annehmen und bildet sich dann mit seinen
eigenwilligen Lehren sogar noch ein, die Welt besser machen zu konnen, als Gott sie will.

Jesu Erfiillung des Willens Gottes verstand Luther mit Paulus und den urchrist-
lichen, auch in der Kirche tradierten Vorstellungen als stellvertretende, aber wirk-
same Erfiillung gottlicher Gebote. So ist der Fluch des Gesetzes aufgehoben, der
auf uns lastete, weil wir es nie erfiillten. Modern gesprochen, ist dann Recht-
fertigung als eine Entlastung interpretiert. Aber das reicht nicht wirklich aus.
Zurechnung dieser Erfiillung, die dem Willen Gottes folgt bis zur Einwilligung zu
Passion und Kreuzestod (Phil. 2, 8), geschieht dem Glauben, der sich an Jesus
hiélt. Beim Glauben an die erlosende Wirkung des Wortes vom Gottesknecht, der
fiir uns sein Leben opferte, kommt es zur Einwirkung auf unser Tun. Es findet
eine Einwurzelung in Jesus selbst, was die Alten vielleicht missverstindlich mit
dem Begriff der unio mystica umschreiben wollten, statt. Jedenfalls liegt hier das
Was der 6kumenischen Wirkung Luthers.

Luthers okumenisch wirksames Lebenswerk war dem Hauptinhalt nach das
Gerechtigkeit schaffende Evangelium. Es verdndert die Welt, indem es uns zur
Umkehr ruft. Jesus will durch den Glauben selber mit Wort und Geist in unseren
Herzen leben. «Er sprach zu mir», so Luther in dem Christuslied Vers 7: «halt
dich an mich, / es soll dir jetzt gelingen, / ich geb mich selber ganz fiir dich, / da
will ich fiir dich ringen, / denn ich bin dein und du bist mein, / und wo ich bleib,
da sollst du sein, / uns soll der Feind nicht scheiden» (Weim. Ausg. 35, 424,
25 ff.). Jesus Christus macht uns zu Mitbefreiten und zu seines Vaters geliebten
Kindern. Das heisst Rechtfertigung und Annahme und schafft eine Entlastung,
mit der alles entschieden ist. Sonst wire die Gesetzesforderung, unter der wir
stehen, unertriglich.

2.

Wie haben diese Erkenntnisse Luthers weitergewirkt und wo besonders, im
Blick auf Kirche und Welt?

Fiir die Lutherzeit ist das schnell beantwortet. Luther wirkte als Prediger und
Theologe durch absolute Konzentration und Voranstellung des Wortes Gottes,
das ja Christus selber ist — und dies in der einfachsten, aber die ganze Existenz
beanspruchenden Weise: durch Bekenntnis in Rede und Lied, in Tat und Medita-
tion. Und dann in alle Bereiche, sie alle durchwirkend, Hauskirchen und Ge-
meindekirche bildend: Er wirkte auf die deutschen Stimme, ja auf halb Europa
in der Glaubenshaltung und Berufsauffassung, im Verstandnis von Kultus, Ehe
und Recht, Wirtschaft und Staat, weltliche und geistliche Strukturen umwélzend
verindernd. Man untersuche daraufhin nur die ungeheure Fiille der immer noch
nicht vollstandig dokumentierten Texte von Predigten, Briefen, Vorlesungen,
Tischreden, Bibeliibersetzungsarbeiten und die Wirkung durch Reisen und Visi-
tationen, durch Begegnungen bei Besuchen und empfangenen Besuchen und allem,
was von seinem geschriebenen und gesprochenen Wort ausging.*6

46 An der Vielschichtigkeit des Materials kann man sich stossen und daraus Gegensétz-



Horst Beintker, Luthers 6kumenische Wirkung 147

Wie der Titel dieser Studie angibt, geht es um «Luthers 6kumenische Wirkung»
und nicht um Luthers okumenische Bedeutung.t” Bedeutsam kann etwas sein,
auch ohne dass es oOffentlich wahrnehmbar wirkt, und oft tritt Bedeutsames erst
viel spiter als Wirkendes ins Licht. Das Wirken Luthers und seiner Gedanken
hatte auch eine solche unterschiedliche Art bei sich. Seine 95 Thesen haben unge-
heuer offentlich gewirkt. Es ist der Nachweis gefiihrt worden, dass sie als eine Art
Initialzlindung sehr starke religiose und sakulare Umwilzungen ausgelost haben.
Anderes hingegen, was durch ihn im Zuge der Reformation in der Kirche verén-
dert wurde, hat sich erst spéter in der Kultur und Gesellschaft mehr indirekt aus-
gewirkt.48

Bei der Frage nach Luthers «6kumenischer» Wirkung denkt man wohl vor
allem an seine Glaubenserkenntnisse und theologischen Gedanken. Weniger iiber-
legt man dabei sein Wirken in die Welt hinein. Jedoch kann dies nicht auseinander-
dividiert werden. Okumene selbst ist heute auch mehr und mehr eine iiber die Kir-
che hinausreichende Sache geworden, was mit der Weltkonferenz fiir Kirche und
Gesellschaft 1966 in Genf allgemeiner bewusst wurde.#? Das Wirken Luthers in
die Okumene hinein betrifft sicher in erster Linie die Frommigkeit und Theologie,
aber doch sind es zugleich und auch von dem ersten aus allgemeinere ethische, re-
ligiose und religionsphilosophische, ja auch politische Dinge in Luthers Reforma-
tion, die dann wirkten. Seine soziologischen und gesellschaftspolitischen Einfliisse
sind ebenfalls néher gewertet worden, bereits in der Aufkldrungszeit und von
Marxisten heute.5°

Charles Frangois Dominique de Villers (4. 11. 1765-11. 2. 1815), ein franzo-
sisch-deutscher Katholik, hat um 1800 den Geist und Einfluss der lutherischen Re-
formation untersucht.’? Das geschah auf dem Hintergrund der kaum zur Ruhe
gekommenen franzdsischen Revolution.

liches gewinnen, so dass K.Barth die «Weimarana» sogar als «Biichse der Pandora» be-
zeichnete: Busch (A. 9), S. 424.

47 Bisher stand die Frage nach der Bedeutung weit voran; vgl. die Titel in den jahrlichen
Lutherbibliographien. Fiir rom.-kath. Sicht ist typisch A.Brandenburger, Auf dem Wege zu
einem Okumenischen Lutherverstindnis: Luther-Bibl. 1973, Nr. 694; vgl. meinen kommenden
Beitrag in Luther-Jahrb. (A. 2).

48 Vgl. die Lutherbibliographien im Luther-Jahrb., unter Abt.6, Luthers Wirkung auf
spatere Stromungen, Gruppen, Personlichkeiten und Ereignisse. Auf Einzelangaben der
Lutherbibl. wird hier auch im weiteren verwiesen.

49 Appell an die Kirchen der Welt. Dokumente der Weltkonferenz fiir Kirche und Gesell-
schaft, hrsg. vom Ok. Rat der Ki. (1967). Es sollte die «christliche Antwort auf die technische
und soziale Revolution unserer Zeit» gegeben werden (S. 18), fiir die der Mensch, «wie Luther
das einmal dusserst kithn ausgedriickt hat, in Sachen Welt der Kooperator, der Mitarbeiter
Gottes, und zwar durch die weltumfassende und zugleich weltverindernde Macht der mensch-
lichen Vernunft» ist (S. 88).

50 7. B. R. Wohlfeil (Hrsg.), Reformation oder friihbiirgerliche Revolution, = Lutherbibl.
1974, Nr. 04 (1974); Spezialbibliographie von G. Wartenberg iiber marxistische Luther-Lit. in
der DDR 1945-1966: Luther-Jahrb. 35 (1968); 247 Titel.

51 C.F.D. de Villers, Essai sur I'esprit et I'influence de la réformation de Luther (1803;
4 weitere Aufl., mehrere Ubers., deutsch 1817), mit dem ersten Preis belohnte Arbeit zu einer



148 Horst Beintker, Luthers okumenische Wirkung

Die von Luther ausgegangenen Kirchenbildungen liess Villers vollkommen ausser acht.
Er wertete die gesellschaftsfordernden und -hemmenden Einfliisse durch die reformatorischen
Kirchen nicht; er fiihrte aber den modernen Staat auf Luthers Staatsverstindnis zuriick, den
modernen Staat grundsitzlich, das heisst auch in katholischen Lindern. Er beschrinkte sich
also darauf, die Wirkung Luthers und der Reformation auf dem Gebiet der Politik und der
Wissenschaften nachzuweisen. Das neuzeitliche Staatsdenken und die modernen Gesellschafts-
theorien verdanken ihre autonome Entwicklung auch Luthers Ansétzen, und das gilt sogar fiir
das Rechtsdenken, bis hin zur Entwicklung eines Volkerrechtes. Dies wies bereits Villers
nach.52 Er wiirdigte aber Luthers Verdienst vom allgemeinen Wohl aus. Entsprechend dem
damaligen Zeitdenken verfuhr er im rationalistischen Sinne, d. h. er beachtete nur die sikularen
Wirkungen. Er hob die von Luther erworbene Freiheit in der Forschung und Geschichte, in
Religion und Moral hervor.

Ahnlich wird heute von marxistischer Seite Luthers Wirkung fiir die Sprache durch seine
Ubersetzung der Bibel und ihre Ausbreitung im Volk und fiir die Gesellschaft durch seine
sozialen Gedanken positiv geschitzt, obwohl dort Luthers Stellung zur Obrigkeit, sein Ver-
halten in politischer Hinsicht, vor allen Dingen seine Ausserungen in der Bauernkriegssache,
seine mehr konservative als revolutionire Bereitschaft negativ eingeschitzt sind.

Heute nimmt die Wertung Luthers als realen Verfechter einer allgemeinen
Sache zu. Andere Gruppen der Reformation, auch die, die man zu ihrem linken
Fliigel rechnet, werden kritischer gesehen, jedenfalls wird das Irreale ihrer politi-
schen Predigt nicht verschwiegen. Das ist beachtlich, aber eine Antwort auf die
Frage nach Luthers okumenischer Wirkung muss auf seine Hauptgedanken ein-
gehen und deren Wirken in Kirche und Welt aufzeigen. Nur so schidtzt man ihn
treffend und bewertet man die geschichtlichen Wandlungen richtig.

Wenn vor hundert Jahren ein politischer Historiker die Wirkung Luthers auf die Welt zu
priifen hatte, dann konnte er freilich nicht mehr ignorieren, dass die Kirchen des Abendlandes
im Gang der Geschichte bei aller Verschiedenheit ihres politischen Gewichtes fiir die Bildung
und die geschichtliche Stellung der Volker nicht so bedeutungslos waren und sind, wie es in
Frankreich um 1800 erscheinen mochte. Manches ist zeitweise etwas iiberdeckt, und anderes
setzt sich nur allzu langsam klar und mit kldrender Einsichtherstellung durch. Neue Entwick-
lungen haben in der Anfangszeit meist romantisch-restaurative Ziige bei sich.53 Die Erweckungs-
bewegung des 19. Jahrhunderts ist mit einer Wiederentdeckung Luthers durch verbreitete Kennt-
nis seiner Gedanken, durch Darstellung seiner Theologie und Wirkung derselben auf Fakul-
titen und Gemeinden verbunden.

Auf griindliche Textwiedergaben gestiitzt, legten Theodosius Harnack (1862/84) und
spiter Julius Kostlin (1863; 21901) Luthers Theologie in zusammenhéngender Darstellung vor.

Preisaufgabe der vereinten Akademien Frankreichs iiber den Einfluss Luthers auf die Ge-
staltung und den Fortschritt des europidischen Staatslebens; vgl. F. Saalfeld, Geschichte der
Universitit Gottingen 1788-1820 (1820), mit vollstindiger Bibliographie des zuletzt als
Professor der Philosophie dort lehrenden Villers.

52 Die neueren Bemiihungen, mit denen Luthers Rechtsdenken unwirksamer als das des
Erasmus, weil durch diesen «neutralisiert», zu werten sei, bediirfen griindlicher Uberpriifung:
W. Maurer, Reste des Kanonischen Rechts im Friihprotestantismus: Zeitschr. der Savigny-
Stiftung Kan. Abt. 51 (1965), S.190-253;=Erasmus und das Kanonische Recht: Festschrift
F.Lau (1967), Kap. 2.

53 Anzeichen jener Nebenstromung fanden sich auf dem Wartburgfest 1817, auch bei
Klaus Harms in seinen 95 Thesen, die er zusammen mit Luthers 95 Thesen zum 31. Okt. her-
ausgab; vgl. W. Maurer, Zwei Scheiterhaufen. Der 10. Dez. 1520 und der 18. Okt. 1817: Luth.
Monatshefte 6 (1967), S. 507-512.



Horst Beintker, Luthers 6kumenische Wirkung 149

Und bei Theologen wie Hofmann in Erlangen und Ritschl in Go6ttingen wurde Luthers Theo-
logie prinzipiell mit der christlichen Lehre verbunden und konfrontiert. Von solchen Neuan-
satzen der Lutherdeutung her stellte Albrecht Ritschl die religiose Wirkung Luthers, also die
religiosen Gedanken, wie er sie verstand, als Schliissel fiir sein Wirken in den Mittelpunkt.
Nicht zustimmen kann man aber der Trennung von direkter und indirekter Wirkung, wie
Ritschl sie vornahm. Direkte Wirkung soll dann vorliegen, wenn Luther, wie Ritschl sagt, als
Reformator der Kirche gewiirdigt wird, als der er «der Wegweiser zu der Deutung der Er-
losung und ihrer Wirkung geworden ist, welche nicht nur in den Urkunden des Neuen Testa-
ments hervorleuchtet, sondern auch als die gesunde Grundidee des abendlindischen Katholi-
zismus nachgewiesen werden kann».5¢ Dies sei, meint Ritschl, die Hauptsache an Luthers
Reformation der Kirche. Alles andere wird dann als indirekte Wirkung verstanden.

Diese etwas einseitige Betonung Luthers als Reformator der Kirche macht aber
den Blick noch nicht frei fiir seine 6kumenische Wirkung. Um sie in den Blick zu
bekommen, muss man einmal absehen vom geprigten Standbild «Reformator
Luther» und ihn neu entdecken, indem man die Voraussetzungen der Reformation
im Denken Luthers, also von seiner Theologie her zu klidren sucht. Denn die ge-
schichtlichen Folgen der Reformation, so umwilzend sie fiir Jahrhunderte gewirkt
haben, werden schliesslich von den darauf anschliessenden Wandlungen und Ent-
wicklungen verdrangt. Was bleibt, ist der Gedanke und der Geist, der in den ge-
schichtlichen Gestaltungen fortwirkt und sie mit erzeugt; er ist durch Theologie
weitergetragen worden, und nur das aktive Erinnern der theologischen Voraus-
setzungen der Reformation, ndmlich die absolute Vorrangstellung der biblischen
Denkweise, weckt Christi Lehre unter uns auf.5s

Aus dieser Quelle zu trinken, leitet Luther an. Seine von da gewonnenen theo-
logischen Erkenntnisse sind — ob direkt oder indirekt — die eigentlichen 6kumeni-
schen Wirkungsmoglichkeiten. Sie waren es und bleiben es.5¢ Je mehr die Reforma-
tion und das bloss dusserliche Gedenken an sie zuriicktritt vor einem sachlichen
Gelten des geistigen Erbes, desto lebendiger kann der entscheidende Gedanke®”
werden, von dem Luther selbst bestimmt und angetrieben wurde: Frei durch Christi
Wort und durch sein Sterben und Leben fiir uns!

Die eigentlich 6kumenische Wirkung Luthers ist im Grunde also auch nicht in
der Neubildung von Kirchen zu sehen, auch nicht in der Herausentwicklung eines
vereinseitigten geistigen Gebildes, das sich Protestantismus nennt und doch Motive

54 A, Ritschl, Festrede am vierten Siculartage der Geburt Martin Luthers, 10. Nov. 1883:
O. Ritschl, Albrecht Ritschls Leben, 2 (1896), S.421. Ritschl verstand seine Rede als Zusam-
menfassung seiner frither dargelegten Anschauungen. D. W. Lotz, Ritschl and Luther (1974),
hat mit aus diesem Sachverhalt die Rede ins Englische iibersetzt und seiner kritischen Wiirdi-
gung des Verdienstes von Ritschl fiir die Lutherinterpretation beigegeben.

55 K. Barth z. B. ist trotz seiner Kritik an Luther (vgl. Beintker, A. 36, S. 53) gerade auch
von Luthers Ansatz her zu interpretieren. Dafiir spricht nicht nur sein intensives Luther-
studium (Busch, A. 9, S. 198), sondern auch seine Entwicklung und sein Ruf «zur Sache»; vgl.
Selbstzeugnisse bei Busch, S. 155 f. 223.

56 Auch Barths Okumenische Wirkung kommt aus dieser biblischen Denkweise, die das
reformatorische Thema bestimmt, welches auch Calvin von Luther her intonierte.

57 G. Ebeling, Frei aus Glauben. Das Vermichtnis der Reformation (1968), = Luther-
studien, 1 (1971), S. 308-329; Beintker (A. 36), S. 82 ff.



150 Horst Beintker, Luthers 0kumenische Wirkung

des Mittelalters von eigentlich romisch-katholischer Intention aufnimmt.5® Ritschl
hat schon gezeigt, wie Melanchthons Theologie bereits im Schema des Mittelalters
entwickelt worden ist.® Der Kern der Sache, iiber den heute unter uns kein Zwei-
fel besteht, ist aber die religios begriindete Freiheit des Christen. Sie lebt okume-
nisch®® in dem Satz: Christus befreit und eint!

Die Sache Gottes, die uns, auf die kiirzeste Losungsform gebracht, zum Glauben
ruft, ist bei Luther, in der Friihtheologie anhebend und bis in die zwanziger Jahre
voll ausgeprédgt, dann spidter durch mancherlei wieder etwas iiberdeckt, aber nie
verloren worden. Das Uberdecken ist zu erkldren aus der Streitlage, in die bei
Luther diese Sache alsbald kam. Am Ende der zwanziger Jahre war Luther einge-
engt zwischen Rom und Allstedt. Unter diesem Zwang haben die Reformatoren
in der ihnen anvertrauten Sache Zuflucht unter dem Dach einer theologischen An-
schauung gesucht, das die praktischen Ansitze und die eigentlich zur 6kumenischen
Wirksamkeit bestimmten Gedanken Luthers beschattet hat. Nur ist das leider oft
auch die Stelle, wo die katholischen Theologen eine besondere Nihe zu Luther
aufzuzeigen belieben bis hin zu der Forderung, dass doch eine oberste Autoritét
wie in Schriftauslegung und Sitte so auch in Sachen Luther notig sei. Sie wird in
einer Art 6kumenischen Missverstindnisses dann immer wieder einmal auch von
einigen evangelischen Theologen akzeptiert. Schon Ritschl und Wilhelm Herrmann
haben iiber den Kern der Wirkung Luthers treffende Ausfilhrungen gemacht und
die Hauptschddigung der Reformation in der Streitsucht, im Mangel an Theologen,
die im reformatorischen Sinne erzogen waren, im Erstarren orthodoxer Frommig-
keitsmotive, in der «Verkiirzung», wie Ritschl sich ausdriickte, «der religiosen
Idee», im Neuaufkommen mystischer Elemente z. T. auch mit dem Pietismus, also
in der theoretischen Einkapselung Luthers wie in der Uberschattung von anderen
und fremden Frommigkeitsmotiven gesehen. Auch zu den gesellschaftlichen Wir-
kungen Luthers fand Ritschl ein positives Wort. Interessant ist seine Argumenta-
tion, dass die Kirchenspaltung und die revolutiondren Ideen iiberhaupt auf dem
Boden des Katholizismus, nicht der reformatorischen Kirchen gediehen.®

58 Hier sind Neuprotestantismus und Reformation Ofter zu scharf getrennt worden; vgl.
Troeltschs neuprotestantische These und dazu Beintker (A.36), S.55f.; auch Barth und
H. J.Iwand folgten ihm, wenn auch mit anderer Wertung der Reformation. «Protestantis-
mus», weitgehend mit «Neuprotestantismus» identisch, wurde unter Barths Einfliissen als ein
Weg gedeutet, «der eigentlich auf dem Wege ist zuriick ins Mittelalter», H. J. Iwand, Luthers
Theologie, hrsg. v. J. Haar (1974), S.135f. Aber damit ist im Sinne der 1. Barmer These nur
ein direkteres Wirken von Luthers Ansdtzen gewiinscht, S. 13.

59 Ritschl (A.54), ebd.: «In dieser melanchthonischen Theologie, deren Anlage und
Gesichtskreis bis auf den heutigen Tag als massgebend geachtet wird, findet gerade die
reformatorische Gedankenreihe Luthers keinen Platz und dessen Grundsitze iiber die Methode
der Theologie keine Anwendung. Die reformatorischen Ideen also sind in den theologischen
Biichern Luthers und Melanchthons selbst mehr verdeckt als offenbar.»

60 Debatten iiber Luthers Wirken in die 6kumenische Bewegung decken unterschiedliche
Urteile iiber den Anteil seiner Grunderkenntnisse auf.

61 Mit einigem Recht bezeichnet Ritschl (A.59), S.18f., sie als «Methoden von direkt
oder indirekt monchischem, also katholischem Geprige». Auch Iwand (58), S. 30 f. 132, urteilt

iiber den nur anscheinend liberalen Neuprotestantismus als einen Riickfall in den romischen
Katholizismus.



Horst Beintker, Luthers 6kumenische Wirkung 151

Ob die Wirkung, die dem Protestantismus im Ritschlschen Verstindnis zueigen sein soll,
der Welt des Katholizismus iiberlegen ist, wird theoretisch nicht leicht zu zeigen sein. Pro-
testantismus ist bei Ritschl eben zu sehr Programm, Bildungsprogramm, und bei Abldsung
der ckumenischen Wirkung, die wir Luther zugeben wollen, doch eine leicht militante An-
gelegenheit. Und so diirfte die Riickbindung unseres theologischen Denkens an Luthers eigent-
liches Sichbeziehen auf die Lehre Christi auch demgegeniiber rechtbehalten. Es gibt eben,
wenn man der Entstehung von Luthers Theologie nachgeht, eine Schicht in der Tiefe, die
nicht einfach auf soteriologische Interessen gebracht werden kann, wie Ritschl das doch etwas
tat.62

Luther setzte an bei der Auseinandersetzung mit den Michten, die dem ge-
kreuzigten Christus entgegenstehen, und damit bei der Frage nach der Bedeutung
des Todes Christi, welcher Bedeutung hat fiir unseren Tod, und dem, was dann
kommt, wie der Mensch gehalten ist in seinem Leben und Sterben und iiber den
Tod hinaus in Gottes Hand. Das ist wichtiger als eine scholastisch-rationalistische
Einkapselung der biblischen Botschaft, wogegen Luther, wie H. Urs von Balthasar
kiirzlich sagte, emport zur Ordnung gerufen hat. Und so kann auch nur die Kirche,
das Geschopf des Evangeliums, Kirche sein, eine Gemeinschaft, die mit der Ver-
kiindigung des biblischen Evangeliums entsteht und diese Verkiindigung als ihre
Sache, den ihr gegebenen Auftrag annimmt. Die Theologien und die Auslegungen,
die Exegesen und die sozialen Gestaltungen, die vom Evangelium ausgehen, sind
etwas, das sich immer wieder wandelt; unvergénglich bleibt aber Gottes Wort
selbst. Und so ist es wohl richtig, dass Luther mit seinem Verstdndnis, mit seiner
Aufnahme der Lehre Christi, eben des Wortes Gottes in der romischen Kirche
seiner Zeit nicht bleiben konnte. Erregend ist es nun aber, wie in den nachfolgen-
den Jahrhunderten Luthers Gedanken die katholische Kirche beecinflusst haben
und es mehr und mehr tun.

Johann Arndt (1555-1621) hat z. B. mit seinen Biichern vom wahren Christentum (1606 ff.,
in fast alle Kultursprachen iibersetzt) und dem dazugehorigen «Paradiesgirtlein» solchen
iibermittelnden Einfluss ausgeiibt. Arndt hat zwar unbedenklich «vermeintliche Wahrheits-
elemente der vorreformatorischen Theologie» in sich aufgenommen, denn sie fiigten sich
ihm widerspruchslos «in den Zusammenhang der reformatorischen Lehre» ein. So ist auch
sein Buch «Wahres Christentum» meistens verstanden worden. Aber eigentlich ist es das
Hauptwerk lutherischer Asketik. Man las es immer wieder «als einen indirekten Protest gegen
die disputierende tote Lehrgerechtigkeit»,63 deren endloses Sezieren und Reflektieren der bibli-
schen Grundgedanken und Texte in der Tat negative Folgen nach sich ziehen kann. Die Wei-
tergabe von Luthers einfiltig anmutendem, aber tiefgriindigen Verstidndnis der evangelischen
Botschaft ist immer ein Heilmittel dagegen gewesen. So wurde auch Arndt zum Vermittler der
lutherischen Protestwelle gegen Scholastik und Rationalismus. Die urspriinglichen Anliegen
Luthers sind durch ihn (wenn auch aus Vorstellungen der Mystiker hier und da etwas iiber-
fremdet) zur Erweckung des inneren Lebens und zur Belebung der sittlichen Impulse bei ein-
zelnen wie bei Gemeindegruppen nicht nur in der lutherischen, sondern auch in der refor-

62 Ritschl, besonders in seinem Hauptwerk Die christliche Lehre von der Rechtfertigung
und Verschnung, aber auch in der Festrede am 31.10. 1883. Gleichwohl wird die Wirkung
Lutherscher Gedanken durch Ritschl wie auch durch Barth zu negativ abgetan. Bei Iwand
schlagt das in Polemik gegen Ritschl um, der zu einseitig mit Neuprotestantismus gleichge-
stellt wird. Das korrigiert Lotz (A. 54); vgl. Beintker: Luther-Jahrb. 43 (1976), S. 138 f.

63 A. Tholuck & W. Holscher, Johann Arndt: Realencyklop., 2 (1897), S. 112 Z. 40 ff.



152 Horst Beintker, Luthers 6kumenische Wirkung

mierten und selbst in der katholischen Kirche wirksam geworden. «Als eine Friedensstimme
der 6kumenischen Kirche iiber die Markscheiden der Einzelkirchen hiniiber» (Tholuck) horte
man sie doch ziemlich direkt als Luthers Apell. In der Schweiz wurde schon 1615 unter dem
kennzeichnenden Titel «Der Tod Adams und das Leben Christi» das erste Buch nachgedruckt.
Eine katholische Ausgabe kam in Kempten 1634, die ein Arzt ohne Nennung des Autors ver-
anstaltet hatte. Als Werk iiber die Gartenkunst war lange Zeit im Kirchenstaat des Vatikans
eine italienische Ubersetzung eingeschmuggelt, und als der sichsische Theologe Paul Anton
1687 in Madrid bei der Jesuitenbibliothek fragte, «welches ihr bester Asketikus sei, wird ihm
von dem Bibliothekar ein lateinischer Arndt, jedoch ohne Anfang und ohne Schluss, vorge-
zeigt, welches Buch erbaulicher als alle anderen sei.»64

Die dkumenische Wirkung Luthers auf die katholische Kirche ist von Anfang
an also die der Konzentration, der Reinigung, der Beachtung des biblischen Evan-
geliums bis hin zu der Tatsache, dass im II. Vatikanischen Konzil die geistige An-
wesenheit Luthers gleichsam als eines heimlichen Kirchenvaters empfunden wurde.
O. H. Pesch, Ketzerfiirst und Kirchenlehrer. Wege katholischer Begegnung mit
Martin Luther (1971), gibt dieser immer mehr zunehmenden Gkumenischen Wir-
kung Luthers Ausdruck.%s

Unbekannter ist die Wirkung Luthers in die Ostkirchen und in die orthodoxe
Theologie. Dariiber hinaus sind die Wirkungen Luthers geistiger oder sozusagen
humanistischer Art, vor allem in der sidkularen Welt verdeckt. Freilich wird
Luthers eigentliches Anliegen heute vielen iiberhaupt mehr und mehr unbe-
kannt, dennoch ist es verborgen wirksam und sei es so allgemein humanistisch zu
werten wie angedeutet. Manche geistige Haltung z. B. in der ostlichen Welt und
nicht nur bei den Orthodoxen, sondern etwa bei der riickliegenden Entwicklung
in Polen, speziell in der polnischen Literatur, wiare ohne Luther nicht denkbar.é®
Hier wird oft wegen des offentlichen Verhaltens Luthers auf sein Gewissen und
damit verbundene protestantische Ziige verwiesen.

Doch weder eine orthodoxe noch eine liberal-westliche Auffassung Luthers
kommt dem wahren Sachverhalt richtig nahe. Erst die Beschiftigung mit den
Anfangen Luthers zeigt, wie seine Theologie sich entwickelt und wie es ein wer-
dender Reformator Luther war, der ja nicht stehenbleiben wollte bei seinem Er-
kennen, dem es vielmehr darauf ankam, das unvergingliche Wort Gottes wirksam
werden zu lassen. Diese Sache will fortgesetzt werden, aber eben doch anders, als
es der Liberalismus mit seinem humanistischen Fortschrittsglauben wiinscht, und
auch anders, als eine lehrverengende kirchliche Orthodoxie es versuchen mag.

64 Ebd., Z.53-55. Zu Anton s. A. Tholuck, Paul Anton: Realencyklop., 1 (1896), S. 598-
600.

65 Vgl. Anm. 7. E. Iserloh, Luther und die Reformation. Beitridge zu einem okumenischen
Lutherverstindnis (1974), bleibt der oben genannten Schule treu. Dazu siehe meine Ausfiih-
rungen in Theol. Lit. zt. 101 (1976), Sp. 282 f. Schon Ritschl (A. 54), S. 21 £., hebt die Bedeutung
reformatorischer Kirchen fiir Wiederherstellung christlicher Einung anstelle von Spaltungen
hervor.

66 Der grosse Nachweis an Publikationen von und iiber Luther beweist genug, z. B. J. Nar-
zyfiski, Bibliographie der polnischen Luther-Literatur 1530-1962: Luther-Jahrb. 32 (1965),
S. 182 ff. (325 Titel, die z. T. weiterweisen, z. B. 2, 195-200, 325).



Horst Beintker, Luthers okumenische Wirkung 153

Denn nicht «in der Geistesgeschichte als solcher, sondern in der Theologie liegt
das Bewegende, von da kommt die Unruhe iiber den Geist», der einzelne und die
christlichen Gemeinden aufbrechen ldsst zu neuer Erkenntnis und Tat, «die sich
dann auch im Welt- und Lebensbilde auswirkt».6” Ubrigens war dies an K. Holls
Lutherbuch das Bedeutsame, dass er das gesehen und deshalb theologische und
geistesgeschichtliche Motive — Ritschl, Troeltsch u. a. korrigierend — in ein richtiges
Verhiltnis zueinander gesetzt hat. Das konnte er nur, weil die Bedeutung und der
Inhalt s. Zt. erst wiederentdeckter Quellen der Theologie des jungen Luther ihm
als einem der ersten voll bewusst war. Und so hat auch R. Hermann die Theologie
Luthers in ihrem Zentrum, in der Rechtfertigungsauffassung, also in dem Christus
fiir uns, wie er bereits in Luthers frithen Vorlesungen und sonstigen Zeugnissen
tief erfasst vor uns steht, als die Wurzel seines Wirkens herausgestellt.¢®

Der Weg Christi in der Welt ans Kreuz und dann der Weg des Kreuzes durch
die Welt, den Gott uns fiihrt, das ist der Weg des wandernden Gottesvolkes. Die-
ser Weg ist ganz sicher ein Weg der Gemeinde, nicht nur der einzelnen. Hier trifft
Luthers Wort zu, dass wir nicht «in uns, sondern in Christus und ausser uns in
Gott» gerettet sind.® Die Verborgenheit Gottes, die auch in und an Jesus Christus
anzuerkennen notig ist, die scheinbare Verlorenheit und doch Errettung und Be-
freiung der Seinen ist Luthers theologisches Thema: «Ergo in Christo crucifixo est
vera theologia et cognitio Dei», in Christus, dem Gekreuzigten, ist also die wahre
Theologie und Erkenntnis Gottes.” Mit seiner Reformation, die das Werk aller
Christen sein sollte, 7t wollte Luther — und das ist eben dkumenisch gelungene Tat
geworden — den zum Verstummen gebrachten Christus befreien. Er sagte es bei
der Auslegung des 22. Psalmes 1521 so, dass das romische Imperium ihm (als dem
Ausleger der Schrift) jetzt den Christus hergeben muss, den es in Fesseln geworfen
hat.”2 Er konnte die in Gang gekommene Reformation so deuten, weil er die Kirche
seiner Zeit richtig erkannte. Woraus der Christus befreit werden sollte, waren die

67 Jwand (A. 58), S. 31.

68 Bibliographie von R.Hermann: Theol. Lit. zt. 82 (1957), Sp. 795-798; 87 (1962), Sp.
867 f.; Nekrolog: ebd., Sp. 791 ff., sowie die Nachlassbinde 1-6.

69 «Ubi ergo est sapientia? Ubi iustitia? Ubi veritas? Ubi virtus? Non in nobis, sed in
Christo, extra nos in Deo» (Febr. 1517 zu Matth. 11, 25): Weim. Ausg. 1, 139, 34.

70 Weim. Ausg. 1, 362, 18 f. Diese Aussage zur 20. These der Heidelberger Disputation
1518 ist nur ein betonter Ausdruck friiher gedusserter Einsichten, vgl. z. B. ebd. 139, 24-141,
39 (bes. 10 ff.).

71 «Ecclesia indiget reformatione, quo non est unius hominis Pontificis nec multorum Car-
dinalium officium...sed tocius orbis, immo solius Dei»: Weim. Ausg. 1, 627, 27-30 (die
Fortsetzung dieser Stelle in Anm. 24 angefiihrt). Das bekraftigte Luther mit dem Priestertum
aller Glaubigen, z. B. Weim. Ausg. 6, 407, 10-415, 6. Die Feststellung, dass alle Christen
«wahrhafftig geistlichen Standes» sind (407, 13 f.), welche «die drei Mauern der Romanisten»
niederlegen hilft (406, 21-407, 8), ndhrt einen gewissen Kongregationalismus, den K. Barth im
dkumenischen Engagement bevorzugte, z. B. in seinem Amsterdamer Hauptvortrag Die Un-
ordnung der Welt und Gottes Heilsplan (1948). Er sagte auch im Brief vom 10. 8. 1948 an den
Sohn Christoph, es gehe «nicht anders, als dass gegeniiber dieser world-wide Christianity . ..
nun eben doch die lutherische Komponente des Evangeliums wieder einmal sehr bestimmt zur
Sprache zu bringen» sei; Busch (A. 9), S. 371.

72 Weim, Ausg. 5, 649, 24-659, 4; Iwand (A, 58), S. 108 f,



154 Horst Beintker, Luthers 6kumenische Wirkung

im Grunde genommen weltliche Struktur und die irdische Macht, die in ihr Platz
gegriffen hatten.

An dieser Stelle ist die Frage nach der echten Weltlichkeit zu stellen. Luther
hat in all seinen nicht nur indirekten, sondern ganz direkten Beitrigen zur Be-
wahrung solcher echten Weltlichkeit Wesentliches getan. Es wird die weltliche
Macht den kirchlichen Obrigkeiten entzogen. Die irdischen Voraussetzungen, ohne
die eine gesellschaftliche Entwicklung, zu der kirchliche Arbeit viel beitrug und
helfen soll, nicht moglich ist, kommen in die rein sdkulare Staatsverantwortlich-
keit. Sie werden in ihren jeweiligen Bereichen verantwortet und zweckmdssig ge-
staltet. Aber der Staat und die Gesellschaft werden nicht ausgelassen, wenn Gottes
Wort als Gesetz und Evangelium menschliches Leben zurechtzubringen unter-
nimmt. Luther findet ein entschlossenes Ja zu allen institutionalen Strukturen, die
lebensbewahrend und -fordernd sind. So bestiétigt er die gesellschaftlichen Grund-
aufgaben in Ehe und Familie, will sie aber dem Geist Christi nicht entzogen wissen.
Christus soll der Herr sein, der heimliche und auch der wirkliche in allen welt-
lichen Strukturen, nicht nur in der Wortverkiindigung und im Fortgang des apo-
stolischen Amtes der Versohnung. Die Welt steckte ihm auch in der Verkleidung
der kirchlichen Hierarchie und des kanonischen Rechtes. Mit deren Entweltlichung
wird Christus wieder frei. Nur durch sein eigenes Wort kann Christus iiber die
Kirche und von da mit der Botschaft seiner Zeugen seine indirekt-direkte Herr-
schaft konkret werden lassen und die Welt dazu bringen, ihre — freilich vergeblich
ausprobierte — Herrschaft iiber ihn aufzugeben.

Es war bereits angedeutet, dass auch in der Ostkirche reformatorische Gedanken
lebendig sind, die Luthers Erkenntnissen aus der HI. Schrift sehr nahe kommen.

Ein Beispiel ist dafiir das sogenannte Pilgerleben, «Lebensschicksale eines Pilgers, auf-
richtig mitgeteilt von seinem geistlichen Vater», unter diesem Titel 1884 bereits in 3. Auf-
lage in Kasan an der Wolga in russischer Sprache gedruckt.’® Inzwischen ist es ziemlich ver-
breitet, iiberall, wo russische Frommigkeit begegnet, aber auch in Maria Laach, und neuer-
dings als Briicke zur Ostlichen Meditation, wie sie im Zen-Buddhismus geiibt wird, verstan-
den.74 Von Walter Nigg wird es um der evangelischen Anklinge willen besonders gewiir-
digt.75 Es vermittelt eine lebendige Jesus-Erfahrung und leitet zum Herzensgebet unablissig
zu Jesus an. Wie weit in die letzten beiden Jahrhunderte oder noch viel weiter zuriick einige
der dort bewahrten Auffassungen reichen, ist schwer festzustellen. Die Handschrift dieser

73 Erste deutsche Ausgabe 1925; franzosische Ausgabe: Un pélerin russe de la vie intéri-
eure (1926); Récits d’'un pélerin (1930); weiter Aufrichtige Erzdhlungen eines russischen Pil-
gers, hrsg. von R. von Walter (1959), S. 7 ff., mit Angaben iiber die Wirkung des «Pilgers».

74 Zum Beispiel T. Sartory, Auf dem Wege zu einer neuen Spiritualitat (1976).

75 W. Nigg, Des Pilgers Wiederkehr (1954). Auch A. Tschechows Erziahlung Der schwarze
Monch (1894), die nach von Walter (A. 73), S. 8, «vollig unabhéngig» vom «Pilger» entstanden
sein soll, erinnert stark an die Schicksale des «Pilgers», so dass m. E. Anregungen nicht aus-
zuschliessen sind, obwohl es nur «eine medizinische Erzidhlung, eine historia morbi» sein soll.
Darin werde «der Grossenwahn behandelt», so Tschechow am 15. 1. 1894 an M. O. Menschikow,
ebenso am gleichen Tage an A. S. Suworin. Tschechow befasste sich mit Psychiatrie. Unmittel-
barer Anlass war aber ein Traum «von dem Monch»: A. Tschechow, Briefe 1879-1904 (1968),
S. 289. 299. 561.



Horst Beintker, Luthers okumenische Wirkung 155

Erzéhlungen, die vor einiger Zeit vom Herder-Verlag vollstindig im Deutschen zuginglich
gemacht wurden, ist den gesellschaftlichen Zustdnden nach nicht sehr alt. Sie wurde in einem
Kloster auf dem Athos abgeschrieben. Ein anderer, mehr lehrhafter Teil fand sich im Nach-
lass eines der grossten Starzen des vorigen Jahrhunderts, der Dostojewski fiir den Starzen
Sossima zum Vorbild diente. Fiir uns ist der Autor so namenlos, aber seine Lehre auch so
wirksam, wie es fiir Luther die «Theologia deutsch» des Frankfurter Gottesfreundes war.
Der Inhalt ist jedenfalls so voll an reformatorischen Auffassungen iiber die Busse, iiber Um-
kehr, Wandlung, Ablassen von irgendwelchen gesetzlichen Handlungen, iiber das Abstreifen
auch geistlicher Verengungen zugunsten weltgestaltender Wirkungen, dass es nicht verwunder-
lich ist, wie stark diese Gedanken auf die russische Literatur, z. B. auf Dostojewski, gewirkt
haben.

Es ist noch nicht nachgewiesen, iiber welchen Weg Einfliisse der Reformation zur Geltung
kamen oder ob unabhingig davon nur biblische und religiose Zusammenhinge diese Nihe
verursacht haben. So oder so — obwohl in der ausgesprochenen Vermutung einer Wirkung
der lutherischen Reformationsgedanken mehr als nur Wahrscheinlichkeit steckt — ist die Auf-
nahme solcher Anschauungen dann auch eine Wirkung reformatorischer Gedanken in die
Welt, in diesem Fall vermittelt durch das Medium eines so bekannten Schriftstellers wie
Dostojewski. Seine Briider Karamosow besonders harren noch einer Analyse, die viele darin
enthaltene reformatorisch-biblische Gedanken interpretierend neu aufdeckt.76 Jedenfalls was
Sossima der Lieblingsgestalt Dostojewskis, ndmlich Aljoscha, aufgibt, ist reformatorisch und
entspricht Luthers personlichem Schicksal. Er verldsst den Vater, wird Monch und soll in
Uberwindung des Monchtums sich in der Welt, in sie mit sie verindernder Kraft hineinge-
stellt, weiterwirkend bewihren. Und Dostojewskis Kapitel iiber den Antichrist, den er im
Grossinquisitor darstellt, der dann das Gesprich mit dem wiedergekommenen Christus fiihrt,
driickt deutlich reformatorische Erkenntnis aus mit ihrer grundsétzlichen Wandlung mittel-
alterlicher Auffassungen von Welt und Kirche.

Luther hat mit seiner reformatorischen Wirkung fiir immer jedem kirchlichen
Weltherrschaftsstreben die Basis genommen. Er leitete das christliche Dogma aus
dem Evangelium ab, so dass es keinen Lehrzwang ausiiben, sondern Verstehens-
hilfe leisten und dem Hinweisen vom Menschen weg auf Jesus als den Christus
Gottes dienen kann. Er setzt auch nicht einfach die dogmatische Richtung der
Erlosungslehre im Christentum fort, er setzt sie vielmehr um in die praktische
Richtung eines neuen Verhiltnisses zur Wirklichkeit, das heisst, zur Welt, und
das geschieht unter der Aufforderung Jesu, das Evangelium als Licht und die von
ihm erfiillten Christen als Salz fiir die Welt zum Wirken zu bringen.

Die Theologie des Kreuzes, die «Theologie» dessen, der das Kreuz fiir uns alle
auf sich nahm, die Theologie Jesu Christi also, wie Luther sagen kann, zwang ihn
dazu, das Kloster zu verlassen. Er hob damit nicht nur das Frommigkeitsprinzip
des Monchtums auf, das die Kreuzesfrommigkeit als Weltflucht und Weltiiber-
windung lebte, sondern brach die Bahn frei fiir eine Begegnung mit Gott in der
geschichtlichen Wirklichkeit, in der Wirklichkeit eines génzlich unberechenba-
ren, von den unendlichen und undurchschaubaren Wechselfillen des Lebens er-
fiilllten Menschenweges. Diese Linie kommt ebenfalls in den Briidern Karamasow
deutlich zum Vorschein, auch im negativen Widerspiel, demgegeniiber Christi
Geist obsiegen hilft im Sinne von Gal. 5.

76 Eine knappe Ubersicht mit Literaturhinweisen gibt W. Kahle, Vorahnung der Okumene:
Thulin (A. 3), S. 309-318. 323.



156 Horst Beintker, Luthers 6kumenische Wirkung

Luther setzt diese Linie neutestamentlich an. Bereits Jesu Leiden in der Welt
und fiir die Welt, und das Kreuz, dem der einzelne Christ und die Christen iiber-
haupt nachfolgen, sind die Grundlagen gewesen fiir seinen unbeugsamen und
harten Widerstand, den er dann gegen den mittelalterlichen Missbrauch des Na-
mens und der Ehre Gottes zum Zweck einer menschlichen Weisheit und eines
«allerchristlichen Romischen Imperiums» fiihrte. Schon dieses Aufheben der kirch-
lichen Weltherrschaftsanspriiche ist dkumenische Arbeit gewesen — wenn auch im
Widerspruch zu Kurie und Papst und im Kampf gegen Scholastik und unrealisti-
schen Enthusiasmus. Von diesen Ansitzen aus erfolgte ein 6kumenisches Wirken
durch die Zeiten hin: es war eine schrittweise Umwandlung einer im Grunde ver-
engten christlichen Frommigkeit zu einem verantwortungsbereiten Leben in der
Welt und fiir eine neugestaltete Gesellschaft, bei welcher der christliche Glaube
die Menschen zu tiefster personlicher Gemeinschaft miteinander bringt.

Die 0kumenischen Wirkungen Luthers sind lebendiger, als heute zugegeben
wird. Sie sind lebendig und von einem katholischen, d. h. von allgemeinem An-
spruch, gleichviel, ob man von einer direkten, bewussten Offnung fiir Luther und
seine Erkenntnisse oder von einer mehr indirekten, heimlichen Wirkung spricht,
die gewiss auch viel grosser ist als weithin erkennbar.

3.

Im 16. Jahrhundert kam das, was von Luther her moglich gewesen wire, die
Reformation der ganzen Kirche, nicht vollig zustande. Reformation als Erneue-
rung der Gemeinde Jesu Christi ist auch etwas, was nie abgeschlossen werden
kann, solange Kirche auf Erden besteht. Aber in den folgenden Jahrhunderten hat
sich dann die durch ihn erneuerte Botschaft des Evangeliums doch ausgebreitet.
Von der lutherischen Reformation strahlte soviel aus, dass von Fortsetzung in den
Bereich der ganzen Christenheit gesprochen werden kann. Freilich, eine «Vollen-
dung» der Reformation, die neuerdings im Gesprich ist’” und die Kirchengemein-
schaft zwischen allen Christen erst noch herstellen soll, obwohl sie durch Christus
im Glauben besteht, werden wir trotz Malta und Leuenberg erst im Himmel haben.

Luthers Beitrag fiir die Erneuerung der christlichen Religion in allen Kon-
fessionen ist nicht einfach abzumessen. Die Anbahnung fiir eine Weiterfithrung
der Reformation ist deutlich wahrnehmbar. Die Auswirkungen seiner Einsichten
auf die gesellschaftlichen Verhiltnisse, also seine theologisch-dogmatischen und

77 Iserloh (A. 65), S.7, sagt: «Die Reformation im 16. Jahrhundert ist gescheitert», und er
meint, ihre Vollendung (die vom Tridentinum gleichsam angebahnt wurde) heute mdoglich zu
sehen. W. Pannenberg nimmt die These der gescheiterten Reformation auf und betont in Ura
Sancta (1975) die bevorstehende «Vollendung der Reformation». Anders und m. E. zutreffend
urteilt Thulin (A. 3), S.5: «So ergaben sich in Europa (mit Luthers Anfang der Reformation)
allmihlich besondere Einflusssphiren von Wittenberg und Genf, aber stets in wechselseitiger
Beziehung, die in unserem Jahrhundert zur immer umfassender werdenden Gkumenischen Be-
wegung fiihrte»; vgl. F. Laub, ebd., S. 22-24.



Horst Beintker, Luthers okumenische Wirkung 157

seine ethisch-praktischen Wirkungen sind ebenfalls gross. Das kdnnte verschiedene
konkrete Anwendungen finden:

1. Wurde in ékumenischen Gesprichen Luthers Offenbarungstheologie wirklich
verarbeitet und neu gehort? Und wurden Luthers biblisch-reformatorische Einsichten
im heutigen, ganz neu filligem Wortlaut aufgenommen, ohne den Offenbarungs-
zusammenhang zum lebendigen Christus aufzugeben?

Die offenbarungstheologischen Ziige solcher FEinsichten wollen ndmlich die
Entbergung des Geheimnisses von Jesus dem Christus nicht profanierend ausge-
rufen wissen. Unter diesem Vorzeichen, dass es um ein geheiligtes Erbe und einen
heiligenden Auftrag mit dem Evangelium geht, sollten nicht nur die beiden Eini-
gungsvorschldge in den Texten von Malta und Leuenberg gewiirdigt und genau
betrachtet werden; vielmehr gilt es iiberhaupt, die Lebensdusserungen christlicher
Gemeinschaften und Kirchen zu reinigen und zu vertiefen.

2. Lutherische Theologie wird von der Haupttatsache bestimmt, dass im Grund-
geschehen mit Inkarnation — mit dem einzigartigen Weg, den Jesus im Tun der
Liebe in Geduld und Leiden, durch Anfechtung zum Kreuz geht — und im Ziel
mit Auferweckung der lebendige Gott sein Wirken in Christus bei uns kundtut.
«Theologie vom Enthiillt-Verborgen-Werden Gottes» mochte ich sie nennen, um
das Geheimnis Jesu Christi ndher zu bezeichnen.

Luthers 6kumenische Wirkung — ob wir sie nun direkt oder indirekt als Chri-
sten erfahren — hiangt dann doch daran, dass der Bezug auf diese spezifisch christ-
liche Botschaft deutlich erreicht wird und bewahrt bleibt. Mit der Frage an die
lutherischen Kirchen, ob sie die Offenbarung Gottes in Christus so verstehen und
diese Botschaft so in den Mittelpunkt ihres Denkens und Lebens stellen, wie das
die fritheren christlichen Gemeinschaften und weithin auch die alte Kirche je in
dem ihnen gewordenen Verstehen es getan haben, verbindet sich die Frage nach
dem eigentlich Christlichen heute. Und vergleichsweise diirfen wir diese beiden
Fragen an andere christliche Gemeinschaften richten: iiber dem Malta-Dokument
auch an die romische Kirche und Vaticanum Secundum, und iiber der Leuen-
berger Konkordie an die reformatorischen Kirchen und ihre Synoden, die Leuen-
berg als ein Ereignis verstehen, das Trennungen des 16. Jahrhunderts aufhob und
Kirchengemeinschaft nach vorn herstellt.

3. Die Grundauffassung Luthers vom Geschehen der Inkarnation bedingt kein
Weggehen von der Welt, sondern ist — eben durch Kreuz und Auferweckung Jesu —
Gottes Wirken in der Welt. Diese Grundauffassung fiihrt auch zu katholischer —
das heisst allgemein in der christlichen Kirche Geltung habender — Verantwor-
tung. Wer jedenfalls mit Luther das evangelische Bekenntnis vertritt, der will es
als Ertrag katholischer Verantwortung in diesem Sinne gewiirdigt sehen.

Solche katholische Verantwortung leitete unter Einfliissen Johann Arndts das Bemiihen
von Johann Gerhard und von Jacob Heerbrandt. Heerbrandts theologisches Examen bzw.
Kompendium lutherischer Lehraussagen zielte auch in die griechisch-orthodoxe Kirche. Es
hat namlich einen lateinisch-griechischen Paralleltext, der von orthodoxen Theologen studiert
und verarbeitet wurde, und so wirkte es auf das theologische Denken der Ostkirchen.



158 Horst Beintker, Luthers 6kumenische Wirkung

4. Geschichtlich gesehen, hat sich die Anschauung vom christlichen Heils-
mysterium im Entscheidenden in zwei Stufen aufgespalten. Die eine ist bei
Luther, die andere bei Erasmus™ erreicht worden. Das ldsst erkennen, welche
zukiinftigen Entscheidungen, die das Schicksal der einen Kirche Jesu Christi
bestimmen werden, zu treffen sind. Oder sind sie schon getroffen? Denn seit dem
Sieg der ersten Aufklarung schon und nicht minder in der sogenannten zweiten,
in der wir leben, bestimmte nicht mehr so sehr Luther, sondern vielfach wohl
Erasmus die geistige und religiose Lage Europas. Oder ist Luthers Wirkung im
Grunde des kirchlichen Bewusstseins doch kriftig geblieben? Vielleicht hat sich
inzwischen auch im Erscheinungshorizont eine Wende angebahnt, nicht nur mit
der stirkeren Beachtung Luthers in romisch-katholischen Orden und mit der
theologischen Verarbeitung seiner Forderungen und Gedanken.

5. Um das evangelische Bekenntnis zu erhalten und kiinftig fruchtbar zu
machen, bedarf es auch der historischen Kleinarbeit, die typische und geschicht-
liche Erfahrungen am konkreten Beispiel herausheben kann und dadurch die
zukiinftigen Entwicklungen mitbestimmen wird. Sofern es Theologen und Histori-
kern, die sich mit dem iiberkommenen Erbe befassen, gelingt, die scheinbar ver-
gangenen «Herzensnote und Gewissenskampfe» den heute Verantwortlichen fiir
ihre Entscheidungen bewusst zu machen, konnten die gegenwartigen Krifte und
Stromungen geschichtsbewusster gemacht und fiir ein Wiederzusammenwachsen
getrennter Kirchen gewonnen werden.

6. Luther selbst und seine Theologie diirfen dabei nur Werkzeug und weiter-
fiihrender Bote zum Evangelium sein. Das sollten sie aber auch. Mag Luthers
Wirkung in seiner Zeit zundchst negativ im Sinne einer Auflosung vermeintlich
bestehender Einheit gewertet worden sein, letztlich ist sie ©kumenisch positiv.
Schon die schockierende Wirkung bei den Altkirchlichen und die begeisterte
Aufnahme seines Evangeliumsverstindnisses bei den Evangelischen bis hin zu
revolutiondren Ansitzen in der Welt zeigen es. Zu denken ist nicht nur an Thomas
Miintzer und andere, die zum linken Fliigel der Reformation gerechnet werden.
Die immer weiterzukldrende Wahrheit des Glaubens beweist, dass sein Ansatz wie
ein Sauerteig unter einem Scheffel Mehl wirkt. Das Evangelium wird erfasst als
die Wurzel des neuen Lebens. Das Evangelium erweist sich als die zur geistlichen
Einheit fiihrende Botschaft, die den Glauben an Gott in Christus weckt und wirk-
sam macht. Das Evangelium vollendet die Reformation der Kirche. Luther ist
dazu nur Impuls und Anstoss, aber ein weiterwirkender, fruchtbringender Krifte-
strom im Wachstum der Kirche.

Horst Beintker, Jena, DDR

78 Mit Erasmus und mit der Frage nach geschichtlich in sich geschlossener oder fortwir-
kender Reformation ist ein neues Thema zur Untersuchung gestellt. Zur sachlichen Beurteilung
des ganzen Komplexes beziehe ich mich zustimmend auf die pridzisen Untersuchungen von
E.-W. Kohls, Luther oder Erasmus (1972); ders., Luthers Verhiltnis zu Aristoteles, Thomas
und Erasmus: Theol. Zeits. 31 (1975), 189-301, S. 298 ff. mit Nachweisen einschlidgiger Literatur.



	Luthers ökumenische Wirkung

